JOHANNES HL EMMINGHAUS

Brevierreform: Das Stundengebet

Lit = Liturgie, lit = litargisch, Stg = Stundengebet, AEStg = Allgemeine Einfiihrung in
das Stundengebet, SC = Sacrosanctum Concilium, Liturgiekonstitution II. Vat.

Einleitung

Wer von lit Biichern redet, hat allgemein 3 gro8e Bereiche vor Augen: Biicher fiir die
Meffeier (anfangs die Rollenbiicher fiir den Zelebranten als Sacramentar, fiir Lektoren
und Diakone verschiedene Typen von Lesungsbiichern, fiir Schola und Kantoren
diverse Gesangsbiicher, fiir den Zeremoniiir ein Regiebiichlein; diese alle wurden spéter
unter dem Einfluf der Privatmesse und der wandernden Bettelorden im sog. Missale
zusammengefaflit), dann Biicher fiir Sakramentenspendung und Segnungen (Rituale
fiir den Priester, Pontifikale fiir den Bischof) und schlieBlich die Biinde des Stg. Im
,Missale”, , Pontifikale/Rituale” und im ,Brevier” war seit Jhh. der lit Gebetsschatz
der Kirche deponiert, sie galten und gelten als die lit Biicher schlechthin.

Alle 3 Gruppen von lit Biichern wurden nun im Gefolge von SC reformiert mit Bei-
behaltung der Tradition, wo es sich vom Wesen her um unverinderliche Teile handelte
(sakramentale Zeichen, Spendungsstrukturen seit der Friihzeit der Kirche etc.).
Historisch gewordene, daher grundsitzlich verinderbare Teile wurden dann ausge-
wechselt, wenn sie der Wesensart der Lit weniger entsprachen oder als minder
geeignet erschienen fiir unsere heutigen Verhilinisse (SC 21). Durchgehend gilt das
Grundaxiom der Reform: ,Es sollen keine Neuerungen eingefiithrt werden, es sei
denn, ein wirklicher und sicher zu erhoffender Nutzen der Kirche verlange es. Dabei
ist Sorge zu tragen, daf} die neuen Formen aus den schon bestehenden gewissermaflen
organisch herauswachsen” (SC 23). Die Regel ist also: Kontinuitit soweit wie mdg-
lich, Reform nur dort, wo sie offenbar notwendig ist und eine wirkliche Verbesserung
bringt; beide miissen — theologisch — die , Gestalt- und Sinngesetze der Liturgie”
beachten (SC 23); ferner miissen — pastoral — Texte und Riten so geordnet werden,
»daB sie das Heilige, dem sie als Zeichen dienen, deutlicher zum Ausdurck bringen,
und so, dafl das christliche Volk sie méglichst leicht erfassen und in voller, titiger und
gemeinschaftlicher Teilnahme mitfeiern kann” (SC 21).

Das Stg (frither Brevier genannt) hat vom Wesen her keine unverinderlichen Teile;
es hat nur historisch gewordene und gewachsene Strukturen, die zwar ehrwiirdig, aber
grundsitzlich verinderlich sind. Gegen ihre Beibehaltung gab es seit langem Einwiinde;
z.B. das alte Brevier stamme aus der Monchstradition und beruhe auf der Fiktion der
privaten Rezitation eines zum Chorgebet Verpflichteten (Priestermondh, Kanoniker
etc.), was sicher in 95 Prozent der Fille keineswegs zutraf. Auflerdem sei der Seel-
sorgeklerus in der Regel so mit Arbeit {iberhiiuft, daB das ganze Brevierpensum unzu-
mutbar sei; ihm sei mit einem Budch oder Leitfaden, der das personliche Gebet
stimuliere, viel mehr gedient als mit der Fortfiilhrung der alten Brevierverpflichtung.
Eine tiefere theol. Besinnung auf die ekklesiale Dimension des Stg hat das Konzil
aber am ,,Brevier” festhalten lassen. Es ist allerdings unverkennbar, daf die genannten
Einwiinde im neuen Stundenbuch keineswegs iibergangen sind.

Wohl um die Reform von allem Anfang an in die notwendige Richtung zu lenken, hat
SC (83—101) schon prizise Weisungen gegeben. Diese bieten zunichst eine Theologie
des Stg an, die alle folgenden Normen unterbaut (SC 83—86), begriinden dann eine
Reform im Rahmen des iiberkommenen rémischen Ritus (SC 87), verlangen einen
besseren und zeitgerechteren Ansatz der Gebetsstunden (SC 88, vgl. 94), strukturieren
diese (SC 89) und beschreiben die Weise des geistlichen Vollzugs (Art. 90). Psalmen,
Lesungen und Hymnen sollen die Bausteine des Stg bleiben (SC 91—93). Ferner wird

226



(&

der Kreis der Brevierbeter umschrieben: alle zum Chorgebet oder nicht zu ihm ver-
pflichteten Kleriker, Angehdrige von ordensihnlichen Gemeinschaften und auch die
Pfarren (SC 95—100), wobei der Vorzug der Gemeinsamkeit des Betens (SC 99, 1;
vgl. 27) und des Gesanges (SC 99, 3) hervorgehoben ist. Zum Abschluf ist von der
lateinischen Gebetssprache die Rede; jedoch sollen Bischéfe und Bischofskonferenzen
die Muttersprache gestatten kénnen, wenn das Latein ein Hindernis darstellt (SC 101).
Unmittelbar nach der Promulgation von SC wurde eine eigene Kommission fiir die
Reform des Stg gebildet, die aus Kardinilen und Bischéfen bestand, zu denen ein
Stab von Liturgiewissenschaftern und Praktikern als beratende Mitarbeiter hinzuge-
zogen wurde. Die Arbeit ging relativ rasch vonstatten. Am 1. 11. 1970 erging die
Apost. Konst. ,Laudis canticum”! Pauls VI, wodurch das neue Stg der Kirche zum
Gebrauch iibergeben wurde; am 2.2.1971 wurde die AEStg® von der Gottesdienst-
kongregation herausgebracht. Ab 11. 4. 1971 erschien die (einstweilen) vierbindige
lateinische Ausgabe der neuen Liturgia horarum, die von der Gottesdienstkongregation
zur verbindlichen Ausgabe (editio typica) erklirt wurde’. Am 9.11.1970 (also nur
eine Woche nach der das neue Stg einfithrenden Konstitution Pauls VI. und noch vor
dem faktischen Erscheinen der rémischen Liturgia horarum) erschien eine provisorische
deutsche Fassung? auf dem Biichermarkt, von der Gottesdienstkongregation approbiert
und fiir die Erfiillung der Brevierpflicht einstweilen und fakultativ zugelassen. Diese
Ausgabe entsprach noch nicht voll dem (schon in Drudkfahnen vorliegenden)
lateinischen Vorbild, enthielt aber im wesentlichen die neue Struktur und sollte
zunichst der Einiibung dienen. Sie hat ihre Aufgabe als , Lernprozef” in der Zwischen-
zeit sicher erfiillt. Nach fast achtjahrigem Gebrauch wurde dieses Buch nunmehr von
der offiziellen deutschen Ausgabe des Stg abgeldst, die seit Advent 1978 von den
Buchhandlungen ausgeliefert wird.

Bei Erscheinen dieses Aufsatzes haben die meisten Mitbriider ihr neues Stg schon in
Gebrauch. Es muf8 kein Schaden sein, wenn nun hier eine Einfithrung zu ihm versucht
wird. Man begreift nimlich eine Sache leichter und schneller, wenn man damit schon
Kontakt hat, wenn nicht blof Zukiinftiges beschrieben wird. Die Reflexionsstufe kann
dann fortgeschrittener sein, wie man ja immer eine gute Praxis dauernd mit einer
plausiblen Theoria unterstiitzen soll. So verfuhr ja auch die alte Kirche: Cyrill von
Jerusalem (1 386) trug z. B. seine mystagogischen Katechesen iiber die Initiations-
sakramente erst vor, als sie von seinen Zuhérern schon gefeiert waren. Um das spezifisch
Neue des Stg herauszuarbeiten und vorzustellen, empfiehlt es sich, den Ausgangspunkt
der gegenwirtigen Reform im alten Breviarium Romanum anhand der geschichtlichen
Entwicklung zu bedenken: Die Strukturen sind ja historisch geworden und nicht
theologisch unbedingt zwingend. Geschichte und Tradition kénnen da oft sehr wohl
Lehrmeisterin sein, sodaf sich das Vorhandene aus dem Uberkommenen leichter
versteht.

1 AAS 63 (1971) 527—535 (vgl. Kaczynski, Enchiridion 719—724).

% Institutio generalis de Liturgia horarum: Im Vorspann von: Liturgia horarum juxta ritum
Romanum, Vol. 1, Tempus Adventus, Tempus Nativitatis, Typis polyglottis Vaticanis
1971 ss. (Kaczynski 734—781): Deutsche Ubersetzung: Dokumente zum rémischen Stunden-
gebet, hg. von den Liturgischen Instituten Salzburg — Trier — Ziirich (= Nachkonziliare
Dokumentation, 34) Trier 1975. Heiliger Dienst 25 (1971), Sonderheft: Allgemeine Ein-
fithrung in das Stundengebet der Kirche.

3 AAS 63 (1971) 712 (Kaczynski 783 f).

¢ Neues Stundenbuch. Ausgewihlte Studientexte fiir ein kiinftiges Brevier, hg. von den Litur-
gischen Instituten Salzburg — Trier — Ziirich. Bd. I Tagzeiten, Bd. II Geistliche Lesung
(mit zwei folgenden Jahresreihen von Erginzungsheften 1972 und 1973). Benziger, Ziiridy/
Herder, Freiburg 1970, 1971.

227



1. Die iiberkommene Gestalt des Stundengebets

Das Herrenvermichtnis und -gebot der realsymbolischen Nachfeier seiner Stiftung
beim Letzten Abendmahl (Lk 22, 19; 1 Kor 11, 24 f) ist Kernpunkt des gottesdienst-
lichen Zusammenkommens der Gemeinde. In den Dokumenten des IL Vat. Konzils
wird die Eucharistie immer wieder als ,Gipfel”, , Quelle”, ,Wurzel”, , Angelpunkt”,
,Mitte”, ,Hohepunkt”, als ,,Vollendung des gesamten christlichen Lebens und des
Dienstes der Priester” vorgestellt’. Alle diese auszeichnenden Benennungen sind aber
Bezugsbegriffe und deuten auf einen gréfleren Zusammenhang: Die Eucharistie steht
nicht isoliert da, sondern ist als ,Mitte” eingebettet in die christliche Lebensfithrung
und den umfassenderen Gottesdienst der Kirche.

Es ist aber bezeichnend, dal aufereucharistische Gebetsgewohnheiten sich schon friih
gern an die Eucharistiefeier anlehnten bzw. sogar mit ihr verschmolzen. Der jiidische
Gottesdienst der Synagoge aus Lesung, Psalmengesang und Gebet, anfangs noch von
der Jerusalemer Gemeinde (und auch anderswo, wie die Apg zeigt) mitbegangen, gab
sogar in nachapostolischer Zeit die Struktur des 1. Hauptteiles der Meffeier ab (Justin,
1. Apol 67). Von der Feier der Ostervigil her, zu der sich jeder Christ mit der
Gemeinde zur Nachtwache versammelte, entwickelte sich das gemeindliche nichtliche
Gebet® (etwa des Quatembersamstags oder vor Heiligenfesten), das schon bald in
engem Zusammenhang mit der Messe in der Frithe gesehen wurde. Ein nichtliches
Gebet der Kleriker wird von Kaiser Justinians Corpus juris von 528 (I, 3) als ganz
selbstverstindlich erwidhnt und eingeschiirft, vermutlich nach dem Vorbild ménchischer
Gewohnheiten. Schon friih feierte auch der Bischof mit seinem Klerus, vielfach mit dem
ganzen Volk?, in der Morgenfrithe (Matutin, die spiteren ,Laudes”) und am Abend
(Vesper) eine Gebetshore, wie es schon im Judentum verbreiteter synagogaler Brauch
war. Auf diesen geht auch das mehrfache Gebet am Tage zuriidk, besonders um die
3., 6. und 9. Stunde (vom Sonnenaufgang berechnet): Um die 3. Stunde (Apg 2, 15)
wurden die ,,zum Gebet” versammelten Apostel vom Hl. Geist erfiillt; um die 6. Stunde
hatte Petrus ,,beim Gebet” (Apg 10, 9) die Vision des herabkommenden Leintuchs mit
den reinen und unreinen Tieren, ehe er den Hauptmann Cornelius taufte; um die
9. Stunde gingen (Apg 3, 1) Petrus und Johannes ,,zum Gebet” in den Tempel hinauf.
Dieser von den Aposteln iiberlieferte Brauch war spiter stets die ganz selbstverstind-
liche Begriindung der christlichen Tagzeithoren von Terz, Sext und Non.

‘Die Entwicklung fester Gebetszeiten im Laufe des Tages verlief &rtlich sehr unter-
schiedlich. Treibende Kraft waren wohl iiberall Asketen und Mondhe: Sie folgten
darin der paulinischen Mahnung des ,,Gebets ohne UnterlaB” (1 Thess 5, 17), ja sie
betrachteten das Stg geradezu bereits als Teilnahme an der himmlischen Liturgie® und
als ihre besondere Aufgabe innerhalb des Leibes der Kirche, stellvertretend fiir alle,
freilich auch zur eigenen Selbstvervollkommnung.

Diese Bemiithungen um das stindige Gebet, das den ganzen Tag durchwirkt® und
heiligt, zeigen deutlich 2 Traditionsstringe: einmal in der Befolgung von Lk 18, 1
wortwortlich verstanden, soda dieses Gebet ,,ununterbrochen” verrichtet wird; dann

5S. die Zusammenstellung dieser Epitheta bei E. J. Lengeling, Die neue Ordnung der
Eucharistiefeier, Miinster 1970, 156 f.

8 A, Baumstark, Nocturna laus. Typen frithchristlicher Vigilienfeier und ihr Fortleben vor
allem im rémischen und monastischen Ritus. LQF 92, Miinster 1957,

7 Tertullian, Ad uxorem 2, 4.

8 Klemens v. Alexandrien, Stromata VII (GCS 3, 27). Vgl. SC 83.

? Diese kurzen zusammenfassenden Bemerkungen sind ausfiihrlicher dargelegt bel: S, Biu-
mer, Geschichte des Breviers, Freiburg 1895; L. Eisenhofer, HB der kath. Lit. II, Freiburg
1932, 510—638; ], A. Jungmann, Der Gottesdienst der Kirche, Innsbrudk 21962, 162—198;
ders. (Hg.), Brevier-Studien, Trier 1958; ders., Beitrige zur Geschichte der Gebetsliturgie.
ZKTh 72 (1950) 66—78, 223—234, 360366, 481—486; 73 (1951) 85—92, 347—385; ]. Lechner,
Liturgie des rdmischen Ritus, Freiburg 61953, 342—371; P, Salmon, Das Stundengebet, in:

228



fy

im dauernden Wedchsel von Gebet und Arbeit, mehr oder weniger in einem Rhythmus
von ca. 3 Stunden. Die 1. Form stellt sicher eine erstaunliche Weise rigoristischer
Absolutheitsforderung dar, schliet aber — wenn es Gebet im Geist und in der Wahr-
heit (Joh 4, 23) und kein Plappern wie bei den Heiden (Mt 6, 7) sein soll — jede
andere Beschiftigung aus und erscheint schlechthin als Uberforderung des Menschen.
Menschliches Leben ist wohl nicht das Einerlei des immer Gleichen, sondern die
wedhselnde Rhythmik wie Diastole und Systole des Herzens, der Wechsel von Tag und
Nacht und der Jahreszeiten. In diesem Sinne schreibt Hieronymus an die Nonne
Eustochium: ,,Zwar verlangt der Apostel, daf wir allezeit beten sollen; fiir die Heiligen
ist ja selbst der Schlaf ein Gebet. Dennoch miissen wir wohl abgegrenzte Gebets-
stunden haben. Auf diese Weise erinnert uns, sollte irgendeine Arbeit uns ganz in
Anspruch genommen haben, die Stundenordnung selbst daran, unsere Gebetspflicht
zu erfiillen”1%, Immerhin begegnen uns die Akoimeten, die ,Schlaflosen”!t, schon
zu Beginn des 5. Jh. in Konstantinopel bzw. auf der Gegenseite des Bosporos und auch
in Syrien. Ob die abendlidndische Form der laus perennis!? davon abhiingig ist, bleibt
unsicher: Im Jahr 515 stiftete der Burgunderkdnig Sigismund in Agaunum (dem
heutigen St. Maurice an der Rhéne, kurz vor ihrer Miindung in den Genfer See)
dieses ,,ununterbrochene Lob”; durch das weitverbreitete Mauritius-Patrozinium war
der Einflu zeitweilig gro, firbte auch auf das kolumbanische Monchtum des 6. und
7. Jh. ab und ist im 8. Jh. in St. Riquier!® belegt. Aufs Ganze gesehen, blieben aber
(im Osten wie im Westen) Akoimetentum und laus perennis die weitaus weniger
verbreitete Art des tiglichen Gebets.

Benedikt von Nursia fand in den Kirchen Roms bereits eine feste Stundengebets-
ordnung vor, die sicher bereits vom Ménchtum beeinflufit war. Bezeichnend fiir die
romische Ubung war das Uberwiegen der Psalmen gegeniiber den relativ kurzen
Lesungen. Benedikt iibernahm diese Ordnung im wesentlichen, gestaltete sie
(Regula 8—18) aber entsprechend seinen Bediirfnissen um, jedoch nur zu einer Art
Rahmenordnung, sodaf sich (besonders fiir die Feste) verschiedene benediktinische
Briuche entwickeln konnten. Da die Benediktiner im 6. Jh. zahlreiche romische Basiliken
iibernahmen, wurde ihr Gebetsbrauch schnell in Rom und dariiber hinaus vorbildlich,
so besonders in der starken Bevorzugung des antiphonal (im Wedhsel zweier Chére)
gesungenen Psalters und in der fixen Anordnung der Gebetsstunden. Angelpunkte
waren Morgen- und Abendlob (Matutin oder Laudes und Vesper) je bei Sonnenauf-
und -untergang. Fiir das nichtliche Gebet ergaben sich (wenigstens nominell)
3 Nokturnen, fiir das Gebet am Tage 3 stationes um die 3., 6. und 9. Stunde. Dazu
traten (ebenfalls entsprechend dem spezifisch monchischen Tagesablauf) am Morgen
(nach der Messe und vor Beginn des 1. Arbeitspensums) die Prim (also etwa, wie der
Name sagt, um die 1. Tagesstunde, ca. 7 Uhr unserer heutigen Berechnung) und am
Abend, vor dem Schlafengehen, die Komplet. Diese beiden Horen trugen deutlich die
Spuren ihres spezifischen Zeitansatzes: In der Prim waren das Martyrologium (als
Vorbild dhristlicher Lebensgestaltung) mit anschlieBendem Gebet um die Fiirsprache
dieser Heiligen, der Versus ,Respice” mit der Bitte um das ,,Gelingen unserer Hinde
Werk” und schlieflich eine Segnung der Arbeit deutlich ausgerichtet auf den Arbeits-
beginn; die Komplet gipfelte (und gipfelt} im biblischen Canticum des Zacharias

A. G. Martimort u. a, (Hg.), HB der Liturgiewissenschaft II, Freiburg 1965, 324—412;
P. Parsch, Breviererklirung, Klosterneuburg 1940; ]. Pascher, Das Stundengebet der r&mi-
schen Kirche, Miinchen 1954; ders., Sinngerechtes Brevierbeten, Miinchen 1962; ders.,
Brevier, in: LThK 11, 679—684.

10 Hieronymus, Ep. ad Eustochium, De custodia virginitatis, PL 22, 421.

1 H, Bacht in: LThK I, 244 f, mit Literatur.

1 B, Fischer in LThK VI, 836, mit Literatur.

13 E. Bishop, Liturgica Historica, Oxford 1918, 314—332.

229



(Lk 2, 29-32), gleichsam dem Abendgebet seines erfiillten Lebens. Prim und Komplet
sind dadurch deutlich Doppelungen von Laudes und Vesper. So ergab sich die
klassische Horen-Ordnung des Rémischen Stg bis in die Gegenwart hinein: Fiir die
Nacht 3 Nokturnen, am Tag insgesamt 7 Gebetszeiten (entsprechend dem ,,Siebenmal
am Tag singe ich dein Lob...” Ps 119 (118), 164), und zwar: Laudes — Prim — Terz —
Sext — Non — Vesper — Komplet, Flir Cassiodor (+ um 815) war diese Siebenzahl —
noch ganz im jiidischen (scheba =2 7 oder Fiille) und frithchristlichen Verstindnis —
»Symbol der Vollendung und Zeichen der gegenwirtigen und zukiinftigen Kontinuitit,
zu der das Gebet hinstrebt‘14,

Zu dieser Ordnung traten dann zeitweilig weitere frommigkeitsbedingte Zufiigungen:
die Bulpsalmen (um 800), die Gradualpsalmen (durch Benedikt von Aniane, t 821),
auch ganze Offizien wie das Totenoffizium (schon um 800) und das sog. marianische
Offizium (10./11. Jh.). Das leidige Auswuchern des Heiligenkultes, der ja in jeder
Liturgiereform (so unter Gregor VIL in der 2. Hilfte des 11. Jh., nach dem Tridentinum
und neuerlich wieder in der gegenwirtigen Reform) zuriickgestutzt werden muBte, lie
das geschlossene Wochenpsalterium zuriicktreten bzw. unterbrach es immerzu ungut
mit seinem eigenen Festoffizium, oft genug mit einer ganzen Oktav. Unerfreulich war
zudem, daf die Schriftlesungen zu einem Teil verdringt wurden durch legendire
Heiligenviten. Weitere (lit unsachgemiBe) Kiirzungen erfolgten besonders dadurch,
daB der pépstliche Hof im Mittelalter viel auf Reisen war und dabei die Mitnahme
eines Psalteriums, der Vollbibel (und weiterer Lesetexte), des Hymnariums, des
Responsoriale und eines Collectariums als #uBerst listig erscheinen muBlte. So schrieb
man — anfangs nur die Initia, dann alle, freilich sehr zusammengedringten — Texte
in ein einziges praktisches ,Breviarium” (,,Kurzbuch”), das besonders von den
Franziskanern, die solche praktischen Biicher wie Missale und Breviarium von der
Curia Romana iibernahmen, auBerordentlich propagiert und verbreitet wurde. Dieses
oftmals mehr schlecht als recht kompilierte Gebetbuch forderte im Spétmittelalter
nicht nur die Kritik der Humanisten heraus, sondern bereitete auch sonst oft erhebliches
Unbehagen. ‘

Von Interesse ist die Brevierbearbeitung (1535) des spanischen Kardinals von
Sta. Croce, Quifiones. Von Clemens VII. angeregt, stellte er ein Breviergebet fiir den
privaten Gebrauch des Presbyters her, worin er alle vom (oft nur fiktiven) Gemein-
schaftsgebet herrithrenden Elemente konsequent tilgte: so besonders Antiphonen,
Versikel und Kapitel; jede Gebetsstunde hatte nur 3 Psalmen; die Schriftlesungen
waren dagegen ungemein vermehrt, sodaf im Laufe eines Jahres das NT ganz, das
AT zu einem sehr groBen Teil gelesen wurde; die Rubriken waren infolgedessen ganz
einfach. Zunichst von vielen begeistert aufgenommen, wurde das Buch unter Paul IV.
1558 verboten, als sich die konservative Richtung durchsetzte und man durchaus zur
alten romischen Form zuriidkkehren wollte, Dieser Versuch von Quifiones ist dadurch
bemerkenswert, daf er die Privatheit des Betens zwar betonte, dabei aber den lit
und ekklesialen Charakter dieses Tagesgebets nahezu ganz verlorengehen lieB. 1568
erschien dann unter Pius V. das neue ,Breviarium Romanum’, das bis zur Gegenwart
mit (aufs Ganze gesehen) nur relativ geringfiigigen Anderungen in Giiltigkeit blieb.
Erwihnenswert sind die Ubernahme des verbesserten Vulgata-Textes unter
Clemens VIII. (+ 1605), Uberarbeitung der Metrik der Hymnen unter Urban VIIL
(t 1644), die Umverteilung der Psalmen unter Pius X. und deren Neuiibersetzung
unter Pius XII. (Juni 1945). Die beiden letzten Mafnahmen waren aber schon erste
Schritte zu einer viel weiter reichenden Reform, die erst in unserer Zeit ins Werk
gesetzt wurde.

Der kurze Uberblick zeigt, daB die Kirche sich zu allen Zeiten notwendig als betend
1 Cassiodorus, Expositio in Psalterium, Ps. 118, 164, PL 70, 995 £.

230



begriffen hat und daB das Gebet in gemeindlicher Form bald dahin tendierte, festere
Regeln in bezug auf Zeit und Abfolge wie auf seine Form anzunehmen. Wenn auch
die Kirche und die Ortsgemeinde als ganze zu diesem Gebet aufgerufen waren und
diese es auch in vielfacher Form so hielten, herrschte doch meist in der Praxis das
Prinzip der Stellvertretung vor, d. h. einzelne traten ein fiir das Ganze, Charismatiker
und Méndhe fiir die ganze Kirche, schlieBlich auch die Amtstriiger fiir ihre Ortskirche,
Von Anfang an hatte man deutlich erkannt, daB das kirchliche Beten nicht unterbleiben
konnte oder durfte. Einem solchen allgemeinen BewufBtsein folgte notwendig die
Institutionalisierung oder gar Kodifikation. Das war auch das Schicksal des Breviers
als eines offiziellen und damit als lit begriffenen Gebetbuches der Kirche (und dann
besonders ihrer Amtstriiger oder Ordensleute). Ein solches Buch konnte und kann
dann leicht als Last empfunden werden, wenn seine theol. Plausibilitit, besonders unter
dem gesteigerten Andrang der Arbeit der in der Seelsorge titigen Priester, nicht mehr
deutlich einsichtig ist, zumal dann nicht, wenn die geprigte Form die Einzelinitiative
und das persinliche Gebet eher beeintrichtigt. Die anstehende Reform hatte damit
von Anfang an eine doppelte Aufgabe: 1. die ekklesiale Relevanz des offiziellen
Betens neu zu deuten und theol. einsichtig zu machen und 2. eine Form dieses Tag-
zeitengebets zu finden, die das sinnvolle, iiber den Tag verbreitete Beten wieder zu
einem geistlichen Atemholen im Ablauf der Arbeit machte und besser den spirituellen
Bediirfnissen der Beter entsprach.

2. Hauptmerkmale der Reform des Stundengebets

Die Hauptdesiderate der gegenwiirtigen Reform sind genannt. Nun ist aufzuzeigen,
wie diese Reform angegangen wurde. Zunichst wie die Kirche das Stg neu begreift:
als einen Brauch und ein Buch ihrer Lit, die zu ihrem Wesen gehort und damit
unaufgebbar ist. Deswegen hat sie die Kruste einer (oft als zu stark formaljuridisch
empfundenen) Verpflichtung zu einem komplexen, im Tagesablauf aber mehr oder
weniger isoliert dastehenden und dann leicht hinderlichen und belastenden Gebets-
pensum aufgebrochen und dieses , Tagesgebet” wieder zu einem eigentlichen ,,Stg"”
gemacht: Ein zeitgerechter Ansatz der Gebetszeiten soll nun den Tag und die Titigkeit
der mit dem Stg Beauftragten nicht unnétig belasten, sondern vielmehr geistlich durch-
formen helfen. Wenn auch die alten Grundstrukturen des Rémischen Breviers (ins-
gesamt wie im Aufbau der einzelnen Horen) nach Maglichkeit beibehalten wurden, so
sind dennoch die Bauelemente (Psalmen, Lesungen, Hymnen und Gebete) so neu auf-
bereitet worden, daf sie dem Beter einsichtiger, leichter vollziehbar und fiir seine
Spiritualitit hilfreicher sind. Dazu einige Hinweise.

a. Die theologische und spirituelle Bedeutung des Stundengebets der Kirche

Das Stg der Kirche ist ein Teil ihrer Lit, d. h. Teil einer ihrer 3 WesensiuBerungen
neben Verkiindigung und Weltdienst in der Liebe Christi. Diese 3 Selbstdarstellungen
der Kirche (als des Ursakraments in der Welt) hingen aufs engste miteinander
zusammen, so sehr, da bei Ausfall einer dieser 3 das Wesen der Kirche verkiirzt
dargestellt wire. Heilsbereitung in der Diakonie, Heilsansage in der Verkiindigung und
Heilszusage in der Lit sind miteinander ein organisches Ganzes, das Heilswirken des
in der Kirche in sakramentaler Weise fortlebenden Christus.

Mit dieser eigentlich selbstverstindlichen Feststellung, da das Stg integrierender Teil
der kirchlichen Lit ist, bekommt es eine ganz besondere, bisher zu wenig beachtete
theol. Dimension. Es nimmt damit teil an der seit dem II. Vat. Konzil neu gewonnenen
Sicht der Lit, die nicht linger mehr allein als ,Kult” oder ,Gottesdienst” in der
naufsteigenden” (latreutischen oder doxologischen) Linie zu Gott hin zu betrachten
ist, sondern schon vorher und besonders in der ,absteigenden” (soteriologischen)
Linie von Gott her hin zur Welt, zur Kirche und zum einzelnen.

231



Nodh in den dreiliger Jahren definierte man die Lit als den von der Kirche zeremoniell
geordneten Kult; lit war, was von der Ritenkongregation verordnet war!s, Die Ver-
ordnetheit war Kennzeichen wahrer Lit, alles andere waren nur lsbliche pia-exercitia.
Der grofle Durchbruch geschah mit der Enzyklika Pius’ XII. ,Mediator Dei” vom
20. 11.1947. Dort wurde in Art. 25 diese rein zeremoniSse Definition zuriickgewiesen
und im Art. 22 Lit als ,nichts anderes als die Ausiibung des Priestertums Christi”
bestimmt, freilich noch vorwiegend in der doxologischen Richtung: Im lit Gebet der
Kirche betet Christus, das Haupt, gemeinsam mit den Gliedern seines Leibes!®. In
dieser Richtung schritt dann das II. Vat. Konzil fort, wenn es (eigentlich in logischer
Konsequenz der dogmatischen Gnadenlehre) die Lit ,dialogisch (also sowohl
absteigend-soteriologisch wie dann aufsteigend-doxologisch) begriff: ,Mit Recht gilt
also die Liturgie als Vollzug des Priesteramtes Jesu Christi; durch sinnenfillige
Zeichen wird in ihr die Heiligung des Menschen bezeichnet und in je eigener Weise
bewirkt und vom mystischen Leib Jesu Christi, d. h. dem Haupt und den Gliedern, der
gesamte Sffentliche Kult vollzogen??. Die Lit hat es also in ihrem eigentlichen Wesen
mit Gottes umfassenden Heilswirken zu tun: Er macht das Heilsangebot und er 148t
den zum Glauben gekommenen Menschen (durch Christus im HI. Geist) dann mit-
wirken am Heilsgeschehen und seiner Anbetung ,,in der himmlischen Liturgie”. Noch
biindiger heit es in SC: ,In der Liturgie... vollzieht sich das Werk unserer
Erlésung”18, Das Stg ist, wie die ganze Lit, konkretes Heilsgeschehen: Christus ist
in ihr als ,Priester” und ,,Vorbeter” wirksam und gegenwirtig??.

Diese neue Sicht und Wertung der Lit ist nun auch wesentliche Voraussetzung der
theol. Bedeutung des Stg. Das Gebet der Kirche gehort damit einerseits nicht in ihre
Beliebigkeit, soda8 sie es auch unterlassen konnte, ohne ihr Wesen zu mindern oder
zu verunstalten; darum stellt die AEStg gleich im 1. Punkt lapidar fest: Das &ffentliche
und gemeinsame Gebet des Volkes Gottes gilt mit Recht als eine der Hauptaufgaben
der Kirche®’. Andererseits stammt das Stg auch nicht aus einer gewissen Eigen-
michtigkeit des Gottesvolkes, sondern Christus selbst ist es, der in seinem Volk betet.
Christus ist in diesem Gebet zugegen, nicht nur, weil er seine Gegenwart generell
allen in seinem Namen Versammelten zugesichert hat (Mt 18, 20), sondern weil er das
Beten der Kirche selbst mit seinem heilsmittlerischen Wesen durchdringt. Durch ihn
als den Hohenpriester steigt alle Anbetung zum Vater empor, er nimmt den sichtbaren
Dienst der Kirche in seine priesterliche Vollmacht hinein: Als Haupt der neuen
Menschheit bringt er als Mittler zwischen Gott und den Menschen diese Anbetung im
Namen und zum Wohle aller dem Vater dar®l. Die AEStg sagt damit nichts unerhort
Neues, sondern bringt nur das Augustinus-Wort wieder zum BewuStsein: ,Jesus
betet in uns als unser Haupt; wir beten zu ihm als unserem Gott ... Wir wollen also
in ihm unsere eigenen Stimmen erkennen und seine Stimme in uns”22, Das gilt ,nicht

15 Vgl. J. 7. Navatel, L’ apostolat liturgique et la piété personelle, in: Etudes 131 (1913) 452;
Ph, Oppenheim, Notiones liturgiae fundamentales, Turin 1941, 17; C. Callewaert, De sacra
liturgia universum, Briigge 41944, 6: cultus publicus ab Ecclesia quoad exercitium ordinatus.
Dagegen allerdings schon etwa gleichzeitig: J. M. Hanssens, La définition de la liturgie, in:
Gr 7 (1927) 204—228 und ]. A. Jungmann, Was ist Liturgie? ZKTh 53 (1931) 83—102;
ders., Gewordene Liturgie, Innsbruck 1941, 1—27.

16 Vgl. ebd., Art. 20: ,,Die Liturgie als Ganzes bildet deshalb den 3ffentlichen Kult, den unser
Erl8ser, das Haupt der Kirche, dem himmlischen Vater erweist und den die Gemeinschaft
der Christgliubigen ihrem Griinder und durch ihn dem ewigen Vater darbringt: um es
zusammenfassend kurz auszudriicken: Sie stellt den gesamten ffentlichen Kult des mysti-
schen Leibes Jesu Christi dar, seines Hauptes néimlich und seiner Glieder.”

176C7. 18 ebd. 2. e

1 O, Nufilbaum, Die Bedeutung von ,Anamnese — Memoria — Gedichtnis” in der Liturgie
= Pastoralblatt fiir die DiSzesen Aachen, Berlin, Essen, Kéln, Osnabrlick 31 (1979) 66—72,
bes 71.

2 AEStg 1; vgl. ebd. 9. 3t AEStg 3 und 6; vgl. SC 83.

2 Augustinus, Enarrationes in Pss. 85, 1 (CChr 39, 1176).

232



nur in der Feier der Eucharistie, sondern auch in anderen Formen, besonders im Vollzug
des Stundengebets’23,

Das aktuelle Gebet der Kirche ist zugleich auch die Fortsetzung des Betens des
historischen Jesus in sichtbaren Zeichen: Gebetsintention und Weise des Betens haben
an ihm ihr normierendes Vorbild (AEStg 3 £, 6 f). Er selbst hat dieses Gebet seiner
Kirche aufgetragen (AEStg 5). Der Hl. Geist selbst ist es, der die Einheit der betenden
Kirche bewirkt; er nimmt sich unserer Schwachheit an (R6m 8, 26) und schenkt uns
den Geist der Kindschaft, in dem wir rufen diirfen: Abba, lieber Vater (Rém 8, 15)
(AEStg 8). Eine besondere Zeichenhaftigkeit erhilt jegliches Beten durch die Gemein-
samkeit (AEStg 9), was freilich das private Gebet in der Kammer (Mt 6, 6) nicht
ausschlieBen muf8 oder will. Das Gemeinschaftsgebet macht nicht nur den ganzen Leib
Christi aus dem Haupt und den Gliedern, sondern auch Gottes Tempelbau aus
lebendigen Steinen (1 Petr 2, 5) offenbar: Nach Christi Inkarnation und seinem Siihne-
tod geschieht die Gott allein angemessene Anbetung nicht linger mehr in steinernen
Tempeln, sondern die in Christus geeinte neue Menschheit ist selbst dieser Tempel,
sowohl jeder einzelne ,lebendige’” Baustein wie vor allem der ,geistliche Tempel”
insgesamt. Dieser ,Tempel aus lebendigen Steinen” ist dann zugleich auch die
,hl. Priesterschaft”, die ,durch Jesus Christus geistige Opfer darbringt, die Gott
gefallen” (1 Petr 2, 6). Aufgabe dieses ,hl. Geschlechts”, dieser , koniglichen Priester-
schaft”, dieses ,,zu seinem Eigentum gewordenen Stammes” ist vor allem der Lobpreis,
d. h. die , Verkiindigung der grofen Taten dessen, der uns aus der Finsternis in sein
wunderbares Licht gerufen hat” (1 Petr 2, 9). Im gleichen Sinn fordert ja auch der
Hebrierbrief auf: ,Durch ihn also laBt uns Gott allzeit das Lobopfer darbringen,
nimlich die Frucht der Lippen, die seinen Namen preisen” (Hebr 13, 15)2%. Dieses
Lobopfer geschieht nun keineswegs allein in der Eucharistie, wenn sie auch Mitte und
Héhepunkt des ganzen Lebens einer christlichen Gemeinde ist, sondern wird dhnlich
im Stg entfaltet, das zu den verschiedenen Tagesstunden Lob, Dank und Bitte, das
Gedichtnis der Heilsmysterien und die Vorahnung der himmlischen Herrlichkeit
beinhaltet?. So stehen Eucharistic und Stg in einem engen Verhiltnis zueinander,
nicht allein theologisch, sondern méglichst auch (oder doch gelegentlich) im konkreten
Vollzug®®. Uberhaupt ist das Stg keine zeitliche Behinderung des Hirtendienstes,
sondern dessen ,,Quelle und hichste Form™??, Beide beinhalten und zielen ab auf das
gleiche: die Heiligung des Gottesvolkes.

Aus all dem wird deutlich, daf die Kirche den gelegentlich geiuferten Vorschlagen,
das Brevier zu einem Buch fiir das personliche Gebet des Priesters umzugestalten und
die Fiktion eines Gemeinschaftsgebetes aufzugeben, nicht entsprochen hat und es aus
lit Griinden auch nicht konnte: Das Stg ist notwendige Lit, die die Kirche als ganze
angeht, wenn sie auch gewissen Kreisen wie Amtstrigern (Bischofen, Priestern,
Diakonen) und Laiengemeinschaften (Ordensleuten nichtpriesterlichen Standes) dieses
Buch besonders anempfiehlt und iibergibt?8. Letztlich ist immer die ganze Kirche
gemeint®®, so vor allem die am Ort vereinigte christliche Gemeinde: ,,Wenn also die
Gliubigen zur Feier des Stundengebetes gerufen werden und in ihrer Versammlung
Herz und Stimme vereinen, wird in ihnen Kirche sichtbar, die das Mysterium Christi
feiert 30,

Es ist unverkennbar, daB der Anspruch des neuen Stg damit erschreckend hoch ist,
ja da vielen zu diesem Gebet Verpflichteten die Darlegungen des Konzils wie in der

23 SC 83.

2 Zur theol. Begriindung des Stundengebets s. vor allem AEStg 10—18.

2 AEStg 12, . 26 AEStg 93—99. 27 AEStg 18.
2 Uber den Kreis der zum Stundengebet Verpﬂ:chteten AEStg 23—32.

9 AEStg 20 f. 30 AEStg 22.

233



AEStg als ,etwas zu hoch im theologischen Regal” stehend erscheinen kénnte. Die
allgemeine Gebetsnot in unserer Zeit und Gesellschaft ist ja offenkundig, auch unter
den Priestern. Die Weisung, daf man ,,das Beten nur durch Beten lernen” konne, ist
zwar richtig, aber oftmals doch nicht barmherzig genug. Daher ist es zu begriifen, daf
die Bischife des deutschen Sprachgebietes mit dem I. Bd. des Stg ihren Priestern auch
eine sehr redliche und praktische Handreichung®* iibergeben haben. Alle die Anregua-
gen und Zeugnisse von Bischéfen, Theologen und ,,Praktikern” hier anzufiihren, ver-
bietet der Umfang des Artikels, Man sollte sich aber unbedingt zur aufmerksamen
Lektiire dieses Bindchens entschlieBen. Ob iiberhaupt, in welchem Umfang und wie
ein Priester sein Stg verrichtet, wird wahrscheinlich letzten Endes der Priifstand seines
Selbstverstindnisses (und seiner Gewissenserforschung) sein: Begreift er sich als
kirchlicher Sozialarbeiter, als Volksbildner oder auch nur als maitre de plaisir seiner
Gemeinde — oder als Priester in der apostolischen und letztlich dhristologischen
Sukzession des Priestertums der Kirche.

Ich mSchte nun auf jene Hilfen hinweisen, die das neue Stundenbuch selbst bietet und
wie es selbst den , Einstieg” erleichtert. Es ist nimlich — um den Gebetsumfang fiir den
apostolisch Titigen nicht zu einer Last werden zu lassen — nicht nur gekiirzt und das
Psalterium auf 4 Wochen verteilt worden, sondern Zeitabfolge der Gebetsstunden
und Strukturierung der Einzelelemente wollen dem Beter eine Hilfe sein, in der Arbeit
des Tages spirituell Atem zu holen.

b. Der zeitgerechte Ansatz des Stundengebets

Es wurde schon gesagt, da fiir das Brevier die antike Einteilung des Tages maBgeb-
lich war: Zwischen dem Morgenlob beim Sonnenaufgang, den Laudes, und dem Abend-
lob der Vesper, dem ,,duplex cardo officii”, den beiden Angelpunkten des tiglichen
Stg?2, lagen (wenigstens virtuell) am Tag 3 Horen, in der Nacht 3 Nokturnen; Prim
und Komplet je als Beginn der Tagesarbeit und Nachtruhe waren private Doppelungen
des Morgen- und Abendlobes. AuBerhalb des Chorgebets der Monche und Kanoniker
war das Gebet schon lingst nicht mehr an die vorgesehene Tagesstunde gebunden:
Das ,Stg” bedeutete den Komplex eines ,Tagesgebetes”, eines Pensums, das man
irgendwann innerhalb von 24 Stunden zu verrichten hatte. Um nicht bei der Tages-
arbeit in Verlegenheit zu kommen, konnten dariiber hinaus die Matutin und sogar
die Laudes, also das Morgengebet des folgenden Tages, schon auf den frithen Nach-
mittag des Vortages vorgezogen werden. Von Pius XI. und Richelieu wird erzihlt,
sie hitten ihr Brevier so verrichtet, daB sie in jeder 2. Nacht von 23 bis 24 Uhr das
Pensum des vorigen Tages und von Mitternacht bis 1 Uhr das des folgenden Tages
gebetet haben. Ich kann mich fiir die Wahrheit des Berichts keineswegs verbiirgen;
aber es ist sicher, daB niemand daran etwas Unangemessenes gesehen hitte, eher eine
duBlerste Gewissenhaftigkeit gegeniiber der kirchlichen Gebetsverpflichtung. Die veritas
horarum, die Verrichtung des Gebets zur entsprechenden Stunde oder wenigstens
Tageszeit, war weitgehend vergessen, obwohl die Hymnen etwa der Prim oder der
Komplet ausdriiclich darauf Bezug nahmen.

Die Neuordnung des Stg stellt die Zuordnung der einzelnen Gebetszeiten zu ihrer
entsprechenden Tageszeit wieder her. Wer die Hymnen, Psalmen und Gebete der
einzelnen Horen einmal genauer ansieht, bemerkt sofort, daf sie nun von der
betreffenden zeitlichen Situation und dem Tagesrhythmus geprégt sind: man kann sie
sinnvoll nur zu ihrer Zeit beten. Die Eréffnung des Stg, frither obligat mit der Matutin
verbunden, aber meist zur unrechten Zeit verrichtet, ist wieder wirklicher Beginn des

31 Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.), Beten mit der Kirche. Hilfen zum neuen
Stundengebet. Regensburg 1978.
3t SC 89 a, AEStg 37.

234



Stg eines Tages (AEStg 34 f). Das gilt besonders von den Laudes (AEStg 38) und der
Vesper (AEStg 39), vom Tagesbeginn als der Zeit der Auferstehung des Herrn und
dem TagesschluB als der Zuwendung zum ,Licht, das keinen Untergang kennt”. Von
den sog. kleinen Tagzeiten Terz — Sext — Non kann man die auswihlen, die der
betreffenden Tageszeit am besten entspricht (AEStg 76 ff). Die Komplet ist das ,letzte
Gebet des Tages” vor der Nachtruhe, ggf. auch noch nach Mitternacht (AEStg 84).
Die alte Matutin (im Chor als Nachtgebet verrichtet und heute Lesehore genannt) hat
allerdings, wenigstens beim privaten Beten, keinen Tagesbezug mehr: sie kann jetzt
»zu jeder beliebigen Tagesstunde gehalten werden, auch am Abend des vorange-
gangenen Tages nach der Vesper” (AEStg 59). Auf diese Weise ist das Gebet wirklich
in den Tagesablauf integriert, keine Verpflichtung mehr neben ihm her.

c. Struktur und Inhalt der einzelnen Gebetsstunden

An dem gewohnten Aufbau der einzelnen Gebetszeiten hat sich im Grunde wenig
geindert. Nach wie vor beginnt jede Hore mit der gewohnten Einleitung, der ein
Hymnus und das Gebetskorpus aus Psalmen, Lesung, Gebet und Abschluf folgen.
Nur die Lesehore ist stirker umgeformt; das Schema der 3 Nokturnen ist aufgegeben
und auch der Umfang insgesamt stark verkiirzt. Jedoch wurde fiir die Sonn- und Fest-
tage eine Erweiterung zur Vigil entwickelt, die etwa der 3. Nokturn des alten
monastischen Stg entspricht. Die einzelnen Tagzeitgebete sind von unterschiedlichem
Anteil der Bauelemente (Psalmen, Lesung, Hymnus, Gebet) bestimmt und in ihrer
Besonderheit formal strukturiert. Diese materialen Elemente seien nun nach ihrer
Eigenart vorgefiihrt.

Die Psalmen3s

Das Konzil hat eine Verteilung des gesamten Psalters auf eine lingere Zeit gefordert
(SC 91), die Reform hat die Psalmen auf 4 Wochen verteilt. Um mit den 150 Psalmen
fiir einen solchen Zeitraum das Auslangen zu haben, wurden die Psalmen (besonders
lingere) nach Sinngruppen unterteilt und fiir jede Gebetsstunde nur noch 3 solche
Gesangsstiicke vorgesehen. Der lange Psalm 118 mit seinen Wiederholungen ist sogar
iiber 22 Tage der Mittagshore verteilt, wie er ja auch in der Tradition zu den kleinen
Horen des Sonntags gebetet wurde. Besonders passende Psalmen (so am Sonntag und
Freitag) werden in diesem Turnus mehrmals verwendet. Andererseits wurden die sog.
Fluchpsalmen (57, 82 und 108), die manche psychologischen Schwierigkeiten beim Beter
erzeugten, {ibergangen; ebenso wurden einzelne derartige Verse anderer Psalmen
ausgelassen (AEStg 131). Die sog. geschichtlichen Psalmen (77, 104 und 105) sind
der Advents-, Weihnachts-, Fasten- und Osterzeit vorbehalten (AEStg 130): sie sind
Lobgesinge auf die Taten Gottes in der Heilsgeschichte des atl Gottesvolkes, die sich
im NT vollendet. Ihnen wird eigentlich zu Unrecht der Charakter des Gebetes abge-
sprochen; denn was Gott den Vitern unseres Glaubens tat, tut er immer wieder: er
sst der ,treue Gott”.

Die Psalmen bzw. Psalmteile sind, um fiir den Zeitraum von 4 Wochen auszureichen,
notwendig noch vermehrt um biblische Cantica. Diese alte Tradition ist bis auf den
biblischen Codex Alexandrinus (5. Jh.) zuriickzuverfolgen. Auch im Brevier hatten sie
schon lange ihren Platz an der vorletzten Stelle der Gesinge der Laudes. Da aber kaum
geniigend passende atl Gesinge fiir 4 Wochen bereitstanden, begniigte man sich mit
einer einzigen Reihe fiir einen wiederkehrenden Wochenturnus. An ntl Cantica ent-
hielt das alte Brevier zu den Laudes das Benedictus (Lk 1, 68—79), zur Vesper das

3 Vgl. AEStg 100—139 mit den Kap.: 1. Die Psalmen und ihr Verhiltnis zum christlichen
Gebet; II. Die Antiphonen und andere Hilfen fiir das Psalmengebet; III. Die Vortrags-
weisen fiir die Psalmen; IV. Die Psalmenverteilung im Stg; V. Die Cantica aus dem Alten
und Neuen Testament,

235



Magnificat (Lk 1, 46—56) und zur Komplet das Nunc dimittis (Lk 2, 29—32). Sie sind
-an den gewohnten Stellen verblieben, aber im Psalmteil (etwa aus den Paulusbriefen)
noch erheblich vermehrt. Die Komplet-Psalmen, zum Nachtgebet passend und Aus-
‘druck des Gottvertrauens, haben auch nur einen einzigen Wochenturnus — passen aber
dafiir zu dieser Gebetsstunde vor dem Schlafengehen besonders gut.

Die Psalmen sind Gesangstiicke des AB und urspriinglich in ihm beschlossen. Es war
aber das Bestreben schon der apostolischen Gemeinde und dann weiter der Kirchen-
viter und alten Kirchenschriftsteller3, eine ,christliche relecture” der Psalmen zu
ermbglichen: das ganze AT war ihnen notwendig auf den Messias. und den NB aus-
gerichtet.

Was die Kommentatoren gefunden hatten, nahmen die Liturgiker wie die Beter gerne
auf. Der heutige Fachexeget mit seinem historisch-kritischen Instrumentarium wird
dabei gelegentlich groBSere Schwierigkeiten haben; die kirchliche Tradition (von der
alexandrinischen Kirche ab) hatte dagegen keinerlei Bedenken, pries diese Auslegung
sogar als die ,,pneumatische” gegeniiber dem ,,somatischen” Wortsinn. Konnte sie sich
doch auf diese Art der Zitierung des AT sogar im Munde Christi berufen. Um dem
heutigen Beter diese ,relecture” deutlicher zu ermoglichen, gibt das neue Stunden-
buch wertvolle Hilfen. Zunichst einmal gibt sie dem Psalm eine eigene Uberschrift
nach dem literarischen Wortsinn (also nicht die im Bibeltext des AT); so ist die
konkrete und zugleich allgemeingiiltige Situation des Beters gekennzeichnet und der
Psalm nach seinem Literarsinn charakterisiert. Darauf erfolgt ein 2. Schritt: Das Ver-
stindnis zum NT und auf Christus hin wird eréffnet durch ein Wort der Schrift selbst
oder eines Kirchenvaters. Diese Bereitungen sollte der Beter nicht einfach und schnell
iibergehen, wenn sie auch, besonders bei der gemeinsamen Rezitation der Psalmen,
nicht gelesen werden. Dennoch sollte sie der private Beter jedesmal kurz iiberdenken,
um sich den Psalm spirituell voll zu eigen machen zu kdnnen. Nur so findet das Wort
eine Resonanz im Herzen. Ein 3. Mittel zur rechten Aneignung ist (wie bisher schon)
die sog. Antiphon. Sie soll die legitime Aneignung geradezu beherrschend steuern.
Sie rahmt deshalb den Psalm, ist eigentlicher lit Bestandteil des Gebetes und wird im
Chor wie im Privatgebet gesungen oder rezitiert. Von der Antiphon her bekommt der
Psalm sein Kolorit fiir den Tag, die Festzeit und die konkrete Situation. SchlieBlich
klingt jeder Psalm aus in einen trinitarischen Lobpreis, das Gloria Patri; seinem Wesen
nach ist eine solche Doxologie erst ntl moglich. Und am Ende miindet der ganze
Psalm in eine Psalmenoration, die beim lateinischen Stg erst in einem 5. Zusatzband
zu finden sein wird, in der deutschen Ausgabe aber schon jetzt hinzugefiigt ist3*: Der
Lobpreis flieSt ein in das personliche und gemeindliche Gebet. Die AEStg bemiiht sich
um einen solchen rechten Vollzug des Psalmengebetes (110-120). Jeder Beter des
Breviers sollte diese Passage unbedingt nachlesen und bedenken. Sie ist kein unnétiger
rubrizistischer Apparat, sondern eine notwendige und willkommene Hilfe.

Die Lesungen®®

Schon das Konzil verlangte fiir die Reform des Stg (SC 92) -a) eine neue Ordnung
und ein reicheres Angebot des Gotteswortes, b) eine bessere Auswahl der Lesungen

% B, Fischer, Das Psalmenverstindnis der alten Kirche bis Origenes, Ps. 1—20; Bonn 1944;
H, ]J. Auf der Mauer, Das Psalmenverstindnis des Ambrosius von Mailand. Ein Beitrag
zum Deutungshintergrund der Psalmenverwendung im Gottesdienst der alten Kirche. Lexden
1977 (dort S, XIV—XXI zahlreiche weiterfithrende Literatur, auch v. B, F:sdzer) :

35 ], Wagner, Kommentierende Bemerkungen zur ,Feier des Stundengebets in den katholi-
schen Bistiimern des deutschen ?rachgebietes Darlegungen fiir die Bischofskonferenzen
und Bischdfe des deutschen Sprachgebietes vom 27. Jan. 1978 = Pastoralblatt (s. Anm. 19)
30 (1978) 371—376, bes. 372.

3 Vgl. AEStg 140—172 mit den Kapiteln: VI. Die Schriftlesung; VII. Die Lesungen aus den
Viitern und Kirchenschriftstellern; VIII. Die hagiographische Lesung; IX. Die Responsorien.

236



aus den Werken der Viter, Kirchenlehrer und Kirchenschriftsteller und c) eine Uber-
priifung der Heiligenviten.

Dieses Verlangen erfiillt das neue Stg in giiltiger Weise. Die Schriftlesung ist Bestand-
teil einer jeden Gebetshore, einmal besonders ausfiihrlich in der sog. Lesehore, dann
wieder knapper in den anderen Gebetszeiten. Die wichtigsten Teile des AT und NT
sind dadurch zur Lektiire angeboten, dazu noch gut abgestimmt mit den Lektionarien
des Wortgottesdienstes der Messe. Die Evangelien sind allerdings fast ganz ausge-
spart, aufer bei den Vigilien: sie sollen der Héhepunkt der Verkiindigung des Wort-
gottesdienstes bleiben.

Nun ergab sich nach der Zusammenstellung und Redaktion der Leseteile eine grofle
Schwierigkeit: Ein Stg mit einem so reichen Angebot an Lesungen in zwei Jahres-
reihen war in den (vom Brevier her gewohnten) 4 Bd. nicht unterzubringen. Daher
entschlof man sich romischerseits zu einer nachtriglichen Reduktion auf nur einen
einzigen Jahreszyklus, halbierte aber damit ungut das bereits vorgesehene und aus-
gewihlte Pensum, das nun ziemlich unausgewogen dastand%?, wenn auch der 2. Zyklus
(zusammen mit den Psalmenorationen) fiir einen 5. (rémischen) Bd. vorgesehen ist. Es
ist aber fraglich, ob eine solche Anordnung der Texte sich in Zukunft durchsetzen
kann, weil sie den Beter (auf Reisen und auch sonst) dauernd mit 2 Bd. belastet. Des-
wegen entschlossen sich die Bischéfe des deutschen Sprachgebiets (mit rémicher Erlaub-
nis) zu einer von der romischen (4-, bzw. in Kiirze 5bdg.) Ausgabe der Liturgia
horarum abweichenden Edition: den 3 geb. Psalteriumsbianden (Weihnachtszeit, Oster-
zeit, Jahreskreis) sind 2 X 8 = 16 Faszikel der 2 Jahresreihen beizulegen, in dem der
ganze Leseteil in seinem urspriinglich vorgesehenen Ausmaf dargeboten ist. Diese
Losung ist sicher (formaliter) praktikabel und (materialiter) sehr zu begriilen, weil so
der ganze Schatz des Gotteswortes und der kommentierenden Texte leicht und handlich
zur Verfiigung steht. Die Texte der Kirchenviter und kirchlichen Schriftsteller (eben-
falls in zwei Jahresreihen) sind den Schriftlesungen gut zugeordnet, im deutschen
Stg auch mit angemessener Beriicksichtigung deutschsprachiger Autoren bis in die
Gegenwart hinein. Diese ,Viterlesung” ist an den Gedenktagen der Heiligen durch
eine ,Heiligenlesung™ ersetzt, bietet aber nicht (wie frither die 2. Nokturn mit der
oft blo8 legendiren und historisch unkritischen Heiligenvita) vorwiegend biographische
Fakten, sondern moglichst Ausschnitte aus den Werken der Heiligen selbst.

An dem alten und bewihrten lit Brauch der Anfiigung von Meditationselementen an
die jeweiligen Lesestiicke ist angekniipft: dem vorgesehenen Responsorium kann,
besonders bei privatem Beten, leicht eine Besinnungspause angefiigt werden. Die
Responsorien haben die im Chorgebet schon bisher iibliche lingere Form; fiir die
private Rezitation sind sie unter Umstinden zu verkiirzen bzw. zu vereinfachen. Der
Sinn dieser Responsorien bleibt in jedem Fall gleich: sie ,sollen das Wort Gottes
tiefer in das Herz des Lesers oder Horers eindringen” lassen (AEStg 172).

Hymnen und nichtbiblische Gesiinge38

Psalmen, Cantica und Schriftlesung entstammen der inspirierten Bibel. Daneben gibt
es seit alter Zeit die sog. Hymnen, Dichtungen frommer Beter, die schon das alte
Brevier besonders im Einleitungsteil der Horen kannte. Sie sind vom Wesen her

37 Bei dieser Halbierung entfielen nun ganze Biicher des AT und NT: vom AT z. B. Gen,
vom NT Apg, Rémer- und 1. Korintherbrief. Es ist allerdings zu bedenken, da8 die Lektio-
narien der Messe eine reiche Auswahl aus den fehlenden Biichern bieten, so daf ein vélliger
Ausfall bei der lit Verkiindigung nicht zu beklagen ist.

‘7,. Pascher, Das neue rémische Stundengebet = Intern. Kath. Zschr. 6 (1978) 528—535;
es. 532.

38 AEStg 173—178. Dort nihere Hinweise {iber Sinn, Herkunft, Hymnenreihen und besonders
die Muttersprachlichkeit bzw. Anpassungsnormen fiir Neuschdpfungen,

237



Menschenwerk, auch unterschiedlih im Genre wie in der literarischen Qualitiit.
Wihrend die strenge stadtrémische Lit sie eigentlich weniger kannte und liebte, fanden
sie dennoch im lateinischen Liturgiekreis (etwa Mailands, Galliens und des Ménch-
tums) weite Verbreitung. Sie stellen ein lyrisches, auch volkstiimliches Element der
Lit dar. Uberdies konnen sie (am Anfang der Hore) konkreter und deutlicher als die
vorgeprigten Elemente der Schrift den Charakter von Fest, Festkreis oder die Situation
der Tagzeiten verdeutlichen. Oft sind sie so etwas wie die ,Zeitansage” am Anfang
des Tagzeitengebetes. Daher hat das Konzil (SC 93) an ihnen festhalten wollen. Die
Reform hat sie erheblich, auch um Neuschépfungen, vermehrt. Das Offizium im
Jahreskreis sieht mehrere Hymnenreihen vor, die Lesehore je verschiedene fiir das
Gebet bei Tag oder bei Nacht, soda gerade diese Loblieder ein auferordentlich
variables Element des Stg sind. Durch die gebundene Sprache und die Gliederung nach
Verszeilen rufen sie, vor allem beim Gemeinschaftsgebet, nach dem Singen: Sie sind
vom Ursprung her nicht Gedichte, sondern Lieder. Beim Stg der Gemeinde kénnen sie
auch leicht durch Lieder aus dem , Gotteslob” ersetzt werden. Ahnliches gilt auch von
den marianischen SchluBantiphonen, bei denen man die lateinischen Versionen nicht
ganz vergessen sollte: sie sind hochpoetische Stiicke.

Das Gebet®®

Psallieren und Beten, das Preisen von Gottes Heilstaten und die Hinwendung zu
personaler Anbetung oder Bitte, gehoren nach alten lit Strukturgesetzen stets
zusammen. Und zwar so, da8 allgemein das Gebet eine lit Feier oder Handlung (oder
auch einen Teil davon) abschlieft. Von den Psalmorationen, die jedes einzelne
Gesangsstiick in ein Gebet einmiinden lassen, war schon die Rede. Das gilt z. B. auch
von der Messe, wo jeder einzelne Teil mit einem Gebet abschliet: die Einleitungsriten
mit dem Tagesgebet, der Wortgottesdienst mit den Fiirbitten, die Opferbereitung mit
dem Gabengebet etc. Es ist eine allgemeine spirituelle Erfahrung, daf das Gebet
gleichsam eine ,,Anlaufzeit” braucht: der ganze Mensch soll sich konzentrieren, die
Imagination soll sich fiillen. So geht auch der Wortgottesdienst dem Hochgebet voraus.
Alle Horen des Stg schlieBen daher mit Gebeten und einer Oration nach Art der
Amtsgebete ab. Dieser Gebetsteil ist in den beiden Haupthoren, den morgendlichen
Laudes und der abendlichen Vesper besonders umfangreich. Diese haben zwei Bitt-
gebete (preces), die Laudes sog. Anrufungen (invocationes), die Vesper Fiirbitten
(intercessiones). Sie entsprechen dem Stil der Litaneien: Anrufungen mit stereotypen
Antworten, die sich in dieser Form besonders fiir den Gemeindegottesdienst eignen und
auch seit der Missale-Reform regelmiifig den Wortgottesdienst beschlieBen. In solchen
Fiirbitten nehmen Gemeinde und Einzelbeter ihre Berufung zum priesterlichen Gottes-
volk wahr und beten fiir die allgemeinen Anliegen der Kirche und der Welt. Diesen
Fiirbitten schlieft sich in den Laudes und in der Vesper das Gebet des Herrn an.
Dieses wird also dreimal am Tag feierlich gebetet: in der Messe, in den Laudes und
in der Vesper. In allen Gebetsstunden wird am Ende eine Oration verrichtet, im Lese-
gottesdienst immer die gleiche wie in der Messe des Tages. Das gleiche geschieht an
den Sonn- und Festtagen und in den lit geprigten Zeiten des Kirchenjahres. Dadurch
werden die Feier der Tagesmesse und des Stundengebetes gut miteinander verzahnt.
An den anderen Wochentagen im Jahreskreis werden die Orationen des Psalteriums
genommen, die vor allem die Eigenart des betreffenden Tages ausdriicken.

*

Das neue Stundenbuch ist nun seit Jahren der Kirche des lateinischen Liturgiekreises

3 AEStg 179—200; a) Die Preces in den Laudes und in der Vesper; b) Das Gebet des Herrn;
c) Die abschliefende Oration.

238



und jiingstens in entsprechender Form der deutschsprachigen Kirche iibergeben worden.
Man wird der Reform bescheinigen konnen, daf sie sich groSe Miihe gegeben hat,
ein Buch zu schaffen, das theologisch wohl durchdacht ist und besonders dem in der
Seelsorge stehenden Priester eine Hilfe zum lit Beten bedeutet. Doch bleibt jedes
Stundenbuch Menschenwerk. Nur darf es nicht ,fromm bedrucktes Papier” bleiben.
Textausgaben sind noch nicht die eigentliche Reform. Wenn das neue Stundenbuch
dazu beitrigt, da8 die Kirche intensiver betende Kirche wird, daf auch die Gemeinden
stirker am lit Gebet teilnehmen, daf fiir den zum Stg Verpflichteten dieses ein
personliches Beten initiiert, den ganzen Tag durchformt und seinen spirituellen
Bediirfnissen besser entspricht, dann kénnen wir sagen, daf die Brevier-Reform
gelungen seit?,

4 H, Rennings, Zur Einfiihrung des Stundenbuches im deutschen Sprachgebiet = Der Anruf,
Hg. vom Referat Minnerseelsorge, pastorale Dienste, Paderborn, Heft 3/1978, 5—7.

GEORG BAUDLER

Gegliickte Kindheit — gegliicktes Leben

Zur Bedeutung des christlichen Gottesglaubens fiir die friihkindlichen Entwicklungs-
und Lernprozesse

Es gehort zu den ganz wenigen unbestrittenen Ergebnissen der Tiefenpsychologie, da8
die frithe Kindheit einen entscheidend wichtigen Einflu auf die Entwicklung der
menschlichen Personlichkeit und damit auf das ganze Leben ausiibt. Diese Erkenntnis
ist allen Schulen und Richtungen gemeinsam, angefangen von der Freudschen Psycho-
analyse iiber die Archetypenlehre C. G. Jungs und die Adlersche Individualpsychologie
bis hin zur Logo-Therapie Victor Frankls und zu Bernes Transaktionsanalyse. Am
anschaulichsten wird diese Einsicht vielleicht vom begrifflichen Instrumentarium der
Transaktionsanalyse ausgedriickt, auf das ich in diesen Erdrterungen deshalb haupt-
sichlich zuriickgreifen will, ohne mich jedoch unkritisch diesem tiefenpsychologischen
Konzept einzufiigen!.

I. Mégliche negative Auswirkungen des Gottesglaubens in der frithen Kindheit

Auf die méglichen negativen Auswirkungen des Gottesglaubens fiir die frithkindlichen
Entwicklungs- und Lernprozesse hat in den letzten Jahren gerade vom tiefenpsycho-
logischen Standpunkt aus T. Moser in seinem vielbeachteten Buch , Gottesvergiftung”?

1 Es ist zwar immer neu notwendig, den dhristlichen Glauben in gegenwértigen Sprachen
und Kategoriensystemen auszudriicken; origindrer christlicher Glaube bezeugt dabel jedoch
seine kritische Kraft darin, da8 er in diesem Vorgang der Neuartikulierung das vorgegebene
Kategoriensystem selbst aufsprengt und kritisiert. Dieser Gesichtspunkt ist etwas zu wenig
beachtet in dem Buch M. James / L. M. Savary, Befreites Leben. Transaktionsanalyse
und religiése Erfahrung. Miinchen 1977, wo das System der Transaktionsanalyse ohne
wesentliche kritische Infragestellung einfach auf den christlichen Glauben angewandt wird.
Kritisch dagegen: Th. C., Oden, Wer sagt: Du bist okay? Eine theologische Anfrage an
die Transaktionale Analyse. Berlin - Freiburg - Stein 1977.

2 Tilmann Moser, Gottesvergiftung, Frankfurt/Main® 1977.

239



