
EMMINGHA

Brevierreform: Das Stundengebet
Liturgie, lit liturgisch, Stg engebet, AEStg Aligemeine Einführung

Stundengebet, C Sacrosanctum turgiekonstitution Vat.

Einleitung
Wer VOon Büchern redet, hat allgemein 3 große Bereiche VOT Augen Bücher die
eßfeier (anfangs die Rollenbücher den Zelebranten als Sacramentar, Lektoren
und Diakone verschiedene Iypen Von Lesungsbüchern, für Ola und Kantoren
diverse Gesangsbücher, den Zeremo:  Mar  x eın Regiebüchlein; diese alle später
ınter dem Einfl: der Privatmesse und der wandernden Bettelorden 1 DOB. Missale
zusammengefaßt), dann Bücher Sakramentenspendung und Segn

den Priester, Pontifikale für den Bischof) und schließlich die Bände des Stg.
T3  Mis:  e’‘,  M4 „Pontifikale/Rituale“ und „Brevier“ v  V  Jar seit der lt Gebetsschatz
der Kirche deponiert, S1e en und gelten als die jt Bücher schlechthin.
Alle Gruppen von lit chern wurden nun Gefolge vVon reformiert mıit Bei-
behaltung der Tradition, WC«d sich Wesen her unl unveränderliche Teile handelte
sakramentale Zeichen, Spendungsstrukturen Se1t der Frühzeit der Kirche etc.).
Historisch gewordene, daher grundsätzlich veränderbare Teile wurden dann Be-
wechselt, wenn S12 der esensart der ‚Lit weniger entsprachen oder minder
geejgnet erschienen unseTfe heutigen Verhältnisse (SC 21) Durchgehend gilt das
Grundaxiom der Reform „ES sollen ke  1ıne euerungen eingeführt werden, 6ce1
denn, ein wirklicher und sicher erhoffender Nutzen der verlange Dabei
ıst orge tragen, die euen Formen den schon bestehenden gewissermaßen
organisch herauswachsen“” (SC 23) Die Regel ist also: Kontinuität sSoOweiıt wIıie mMOS-

eform (LUTr dort, wWCdC c]e offenbar notwendig ist und e1ne wirkliche Verbesserung
bringt; beide ussen  a theologisch die „Gestalt- und inngesetze der Liturgie”
beachten (SC 23); ferner mussen  a pastoral Texte und KRiten geordnet werden,
zp' 61i1e das Heilige, dem 61€e als Zeichen dienen, deutlicher Ausdurck bringen,
und sSOo, christliche Volk S1e möglichst leicht erfassen und voller, tatiger und
gemeinschaftlicher mitfeiern kann“ (SC 21).
Das Stg (früher Brevier genannt) hat Wesen her keine unveränderlichen Teile:

hat ZIUT historisch gewordene und gewachsene Strukturen, clie ZV ehrwürdig, aber
grundsätzlich veränderlich csind. egen ihre Beibehaltung gab ©5 ceit langem Einwände:
z. B das alte Brevier stamme der Mönchstradition und beruhe auf der Fiktion der
privaten Rezitation e1nes orgebe Verpflichteten (Priestermönch, Kanoniker
etc.), Was sicher Prozent der Fälle keineswegs zutraf. Außerdem sel der Geel-
sorgeklerus der Regel mit Arbeit überhäuft, gBanze Brevierpensum INZU-
mutbar sel  * ce1l mit einem  H Buch oder Leitfaden, der das persönliche Gebet
stimuliere, viel mehr gedient mit der Iung der alten Brevierverpflichtung.
Eine tiefere theol Besinnung auf cdie ekklesiale Dimension des hat das Konzil
aber m „Brevier” lasscen, Es ıst allerdings unverkennbar, die gen:  en
Einwände NEeUue€enNn Stundenbuch keineswegs übergangen csind.
Wohl die Reform S allem Anfang die notwendige Richtung z enken, hat

83—101) schon ; | Weisungen gegeben. D:  hese bieten zunächst eiıne Theologie
an, die alle folgenden Normen unterbaut (SC 83—86), egründen dann eine

eform Rahmen des berkommenen TOMUS!  ‚.  *  chen Ritus (SC 87), verlangen eınen
esseren und zeitgerechteren Ansatz der Gebetsstunden (SC 88, vgl 94), strukturieren
ese (SC 89) und beschreiben die We  152 des geistlichen Vollzugs 90) Psalmen,
esungen Hymnen collen e Bausteine des bleiben (SC Ferner

226

JOHANNES H. EMMINGHAUS 

Brevierreform: Das Stundengebet 
Ut = Uturgie1 lit = liturgisch, Stg = Stundengebet, AEStg = Allgemeine Einführung in 
das Stundengebet1 SC= Sacrosanctum Condlium, Uturgiekonstitution ß. Vat. 

Einleitung 
Wer von lit Büchern redet, hat allgemein 3 große Bereiche vor Augen: Büdter für die 
MeBfeier (anfangs die Rollenbücher für den Zelebranten als Sacramentar1 für Lektoren 
und Diakone verschiedene Typen von Lesungsbüchern, für Schola und Kantoren 
diverse Gesangsbücher, für den Zeremoniär ein Regiebüchlein; diese alle wurden später 
unter dem EinBu.8 der Privatmesse und der wandernden Bettelorden im sog. Missale 
zusammengefaßt), dann Bücher für Sakramentenspendung und Segnungen (Rituale 
für den Priester, Pontifikale für den Bischof) und schließlich die Bände des Stg. Im 
„Missale", ,,Pontifikale/Rituale" und im „Brevier" war seit Jhh. der lit Gebetssdtatz 
der Kirche deponiert, sie galten und gelten als die lit Bücher schlechthin. 
Alle 3 Gruppen von lit Büchern wurden nun im Gefolge von SC reformiert mit Bei­
behaltung der Tradition, wo es sich vom Wesen her um unveränderlidte Teile handelte 
{sakramentale Zeichen, Spendungsstrukturen seit der Frühzeit der Kirdte etc.). 
Historisch gewordene, daher grundsätzlich veränderbare Teile wurden dann ausge­
wechselt, wenn sie der Wesensart der lit weniger entsprachen oder als minder 
geeignet erschienen für unsere heutigen Verhältnisse {SC 21). Durchgehend gilt das 
Grundaxiom der Reform: ,,Es sollen keine Neuerungen eingeführt werden, es sei 
denn, ein wirklidter und sicher zu erhoffender Nutzen der Kirche verlange es. Dabei 
ist Sorge zu tragen, daß die neuen Formen aus den schon bestehenden gewissermaßen 
organisdt herauswachsen" {SC 23). Die Regel ist also: Kontinuität soweit wie mög­
lich, Reform nur dort, wo sie offenbar notwendig ist und eine wirkliche Verbesserung 
bringt; beide müssen - theologisch - die „Gestalt- und Sinngesetze der Liturgie" 
beachten (SC 23); ferner müssen - pastoral - Texte und Riten so geordnet werden, 
,,daß sie das Heilige, dem sie als Zeichen dienen, deutlicher zum Ausdurck bringen, 
und so, daß das christliche Volk sie möglichst leicht erfassen und in voller, tätiger und 
gemeinschaftlicher Teilnahme mitfeiern kann" {SC 21). 
Das Stg (früher Brevier genannt) hat vom Wesen her keine unveränderlidten Teile; 
es hat nur historisch gewordene und gewachsene Strukturen, die zwar ehrwürdig, aber 
grundsätzlich veränderlidt sind. Gegen ihre Beibehaltung gab es seit langem Einwände; 
z. B. das alte Brevier stamme aus der Mönchstradition und beruhe auf der Fiktion der 
privaten Rezitation eines zum Chorgebet Verpflichteten (Priestermönch, Kanoniker 
etc.), was sicher in 95 Prozent der Fälle keineswegs zutraf. Außerdem sei der Seel­
sorgeklerus in der Regel so mit Arbeit überhäuft, daB das ganze Brevierpensum unzu­
mutbar sei; ihm sei mit einem Buch oder Leitfaden, der das persönliche Gebet 
stimuliere, viel mehr gedient als mit der Fortführung der alten Brevierverpflidttung. 
Eine tiefere theol. Besinnung auf die ekklesiale Dimension des Stg hat das Konzil 
aber am „Brevier'' festhalten lassen. Es ist allerdings unverkennbar, daß die genannten 
Einwände im neuen Stundenbuch keineswegs übergangen sind. 

Wohl um die Reform von allem Anfang an in die notwendige Ridttung zu lenken, hat 
SC (83-101) schon präzise Weisungen gegeben. Diese bieten zunächst eine Theologie 
des Stg an, die alle folgenden Normen unterbaut (SC 83-86), begründen dann eine 
Reform im Rahmen des überkommenen römischen Ritus {SC 87), verlangen einen 
besseren und zeitgerechteren Ansatz der Gebetsstunden (SC 88, vgl. 94), strukturieren 
diese (SC 89) und besdtreiben die Weise des geistlichen Vollzugs (Art. 90). Psalmen, 
Lesungen und Hymnen sollen die Bausteine des Stg bleiben (SC 91-93). ferner wird 

226 



der der revierbeter umschrieben: alle ZU0DL orgebet oder nicht z.u VPOI-

pflichteten Kleriker, Angehörige von ordensähnlichen Gemeinschaften und auch die
Pfarren 95—100), wob: der Vorzug der Gemeinsamkeit des Betens (SC 99, 1;
vgl. und des Gesanges (5C 99, hervorgehoben ist. Zum Abschluß ist vV{« der
teinischen Gebetssprache die Rede; jedoch sollen Bischöfe und Bischofskonferenzen
A uttersprache gestatten k  onnen,  . Venn Latein eın Hindernis darstellt (SC 101).
Unmittelbar nach der Promulgatian von wurde eıne eigene Kommission für die
Reform des Stg gebildet, die aus Kardinälen und Bischöfen bestand, denen
GStab Von Liturgiewissenschaftern und Praktikern als beratende Mitarbeiter hinzuge-

wurde. Die Arbeit ging relativ rasch vonstatten. 1970 erging, die
Apost. Konst „Laudis canticum'  ”] Pauls VI., odurch das s Stg der Kirche zum

Gebrauch ergeben wurde; 'l‚l 19  \ wurde die VO der Gottesdienst-
kongregation herausgebracht. 19771 erschien die (einstweilen) vierbändige
lateinische Ausgabe der Nneuen Liturgia horarum, die S der Gottesdienstkongregation
ZUr verbindlichen Ausgabe (editio typica) erklärt wurdes. 9. 11. 1970 (also
‘l!-1 Woch:  0 nach der NIE Stg einführenden Konstitution Pauls und noch VOor
dem faktischen Erscheinen der römischen Liturgia horarum) erschien eiıne provisorische
deutsche assung‘ auf dem Büchermarkt, VOo der Gottesdienstkongregation approbiert

die Erfüllung der Brevierpflicht einstweilen und akıltativ zugelassen. D:  hese
Ausgabe entsprach noch nich  er voll dem (schon Drus vorliegenden)
ateinischen Vorbild, enthielt aber wesentlichen die Struktur und collte
zunächst der Einübung dienen. Sie hat ihre Aufgabe „Lernproze der Zwischen-
zeit csicher erfüllt. Nach fast achtjährigem Gebrauch wurde dieses Buch nunmehr Von
der offiziellen deutschen Ausgabe des otg abgelöst, die ceit Advent 1978 vVon den
Buchhandlungen ausgeliefert wird
Bei Erscheinen dieses Aufsatzes haben die meisten +brüder NEeUuUes Stg schon
Gebrauch. muß kein Schaden sein, wWEeNn Zıun jer ein! nführung zZzu versucht

begreift nämli eine Sache leichter und schneller, wenn iINnan damit schon
Kontakt hat, VD  in G-  e bloß Zukünftiges beschrieben wird. Die Reflexionsstufe kann
dann fortgeschrittener sein, wıe ja immer eıne guie Praxis dauernd mitf einer
plausiblen Theoria unters  zen soll. So verfuhr Ja auch die alte Kirche VO
Jerusalem (T 386) Z se1ıne mystagogischen Katechesen über die nitiations-
sakramente erst VOT, als 561e Von seinen Zuhörern schon gefeiert varen. Um das spezifisch
212e des Stg herauszuarbeiten und vorzustellen, empfiehlt C sich, den Ausgangspunkt
der gegenwärtigen eIform alten Bre  vVvIarıum  &  s Romanum anhand der geschichtlichen
ung Die Gtrukturen S1N: Ja historisch geworden und nich:  er.äü
theologisch unbedingt zwingend, Geschichte und Tradition onnen  . da oft cehr wohl
Lehrmeisterin se1n, sodaß csich das Vorhandene dem Überkommenen leichter
versteht.

1 AAS 6% 27—5. (vgl Kaczynski, chiridion 719—724).
® Institutio generalis de Liturgia horarum: Vorspann Von: Liturgia horarum juxta ritum

Romanum, Vol I., Tempus Adventus, Tempus S, Iypis polyglottis Vaticanis
1971 (Kaczynski 734—781) Deutsche Übersetzung: Dokumente römischen Stunden-
gebet, Von den Liturgischen stituten Salzburg rier Zürich Nachkonziliare
Dokumentation, T:  riler 1975, Heiliger Dienst 25 onderne Allgemeine

in Stundengebet der rche
63 aczynski 783

e2eues tundenbuch. Ausgewählte Studientexte flr künftiges Brevier, hg. von den
schen Instituten Trier Züril Tagzeiten, Geistliche Lesungn r zwei folgenden Jahresreihen Von Ergänzungsheften 1972 und Benziger, Zürich/Herder, Freiburg 1970, 19771,

der Kreis der Brevierbeter umschrieben: alle zum Chorgebet oder nicht zu ihm ver­
pflichteten Kleriker, Angehörige von ordensähnlichen Gemeinschaften und auch die 
Pfarren (SC 95-100), wobei der Vorzug der Gemeinsamkeit des Betens (SC 99, 1; 
vgl. 27) und des Gesanges (SC 99, 3) hervorgehoben ist. Zum Abschluß ist von der 
lateinisdten Gebetssprache die Rede; jedoch sollen Bischöfe und Bischofskonferenzen 
die Muttersprache gestatten können, wenn das Latein ein Hindernis darstellt (SC 101). 
Unmittelbar nach der Promulgation von SC wurde eine eigene Kommission für die 
Reform des Stg gebildet, die aus Kardinälen und Bischöfen bestand, zu denen ein 
Stab von Liturgiewissenschaftern und Praktikern als beratende Mitarbeiter hinzuge­
zogen wurde. Die Arbeit ging relativ rasch vonstatten. Am l. 11. 1970 erging die 
Apost. Konst. ,,Laudis canticum"1 Pauls VI., wodurch das neue Stg der Kirche zum 
Gebrauch übergeben wurde; am 2.2.1971 wurde die AEStgl von der Gottesdienst­
kongregation herausgebracht. Ab 11. 4. 1971 erschien die (einstweilen) vierhändige 
lateinische Ausgabe der neuen Liturgia horarum, die von der Gottesdienstkongregation 
zur verbindlichen Ausgabe (editio typica) erklärt wurde3• Am 9.11.1970 (also nur 
eine Wodie nach der das neue Stg einführenden Konstitution Pauls VI. und noch vor 
dem faktischen Erscheinen der römischen Liturgia horarum) erschien eine provisorische 
deutsche Fassung' auf dem Büchermarkt, von der Gottesdienstkongregation approbiert 
und für die Erfüllung der BrevierpHicht einstweilen und fakultativ zugelassen. Diese 
Ausgabe entsprach noch nicht voll dem (schon in Druckfahnen vorliegenden) 
lateinischen Vorbild, enthielt aber im wesentlichen die neue Struktur und sollte 
zunächst der Einübung dienen. Sie hat ihre Aufgabe als „Lernprozeß" in der Zwischen­
zeit sicher erfüllt. Nach fast achtjährigem Gebrauch wurde dieses Buch nunmehr von 
der offiziellen deutschen Ausgabe des Stg abgelöst, die seit Advent 1978 von den 
Budthandlungen ausgeliefert wird. 

Bei Erscheinen dieses Aufsatzes haben die meisten Mitbrüder ihr neues Stg schon in 
Gebrauch. Es muß kein Schaden sein, wenn nun hier eine Einführung zu ihm versucht 
wird. Man begreift nämlich eine Sache leichter und schneller, wenn man damit schon 
Kontakt hat, wenn nicht bloß Zukünftiges beschrieben wird. Die Reflexionsstufe kann 
dann fortgeschrittener sein, wie man ja immer eine gute Praxis dauernd mit einer 
plausiblen Theoria unterstützen soll. So verfuhr ja auch die alte Kirche: Cyrill von 
Jerusalem (t 386) trug z. B. seine mystagogischen Katechesen über die lnitiations­
sakramente erst vor, als sie von seinen Zuhörern schon gefeiert waren. Um das spezifisch 
Neue des Stg herauszuarbeiten und vorzustellen, empfiehlt es sich, den Ausgangspunkt 
der gegenwärtigen Reform im alten Breviarium Romanum anhand der geschichtlichen 
Entwicklung zu bedenken: Die Strukturen sind ja historisch geworden und nicht 
theologisch unbedingt zwingend. Geschichte und Tradition können da oft sehr wohl 
Lehrmeisterin sein, sodaß sich das Vorhandene aus dem überkommenen leichter 
versteht. 

1 AAS 63 (1971) 527-535 (vgl. Kaczynski, Endtlridion 719-724). 
1 Institutio generalis de Uturgia horarum: Im Vorspann von: Uturgia horarum juxta ritum 

Romanum, Vol. I., Tempus Adventus, Tempus Nativitatis, Typis polyglottis Vaticanls 
1971 ss. (KRczynski 734-781): Deutsche Obersetzung: Dokumente zum römischen Stunden­
gebet, hg. von den Liturgischen Instituten Salzburg - Trier - Zürich ( = Nachkonziliare 
Dokumentation, 34) Trier 1975. Heiliger Dienst 25 (1971), Sonderheft: Allgemeine Eln­
ffihrung in das Stundengebet der Kirche. 

:, AAS 63 (1971) 7.1.2 (Kaczynski 783 f). 

' Neues Stundenbudi. Ausgewählte Studientexte filr ein künftiges Brevier, hg. von den Utar­
gisdien Instituten Salzburg - Trier - Zürich. Bd. I Tagzeiten, Bd. n Geistliche Lesung 
(mit zwei folgenden Jahresreihen von Ergänzungsheften 1972 und 1973). Benziger, Zürich/ 
Herder, Freiburg 1970, 1971. 

221 



Die überkommene Gestalt Stundengebets
Das Herrenvermächtnis und -gebot der realsymbolischen Nachfeier Stiftung

Letzten (Lk 22 Kor 24 f) 151 Kernpunkt des gottesdienst-
lichen Zusammenkommens der Gemeinde. den Dokumenten des Vat.
WITY  d die FEucharistie IIMMer wieder als „Gipfe ig „Quelle F „Wurzel „Angelpunk s

#F:  tte „Höhepunkt“ „Vollendung des gesamten christlichen ens und des
Dienstes der Priester““ vorgestellt® Alle diese auszeichnenden Benennungen sind aber
Bezugsbegriffe und deuten auf größeren Zusammenhang Die Eucharistie steht
nich  er isoliert da, sondern 1st alc „Mitte“ eingebettet 111 die christliche Lebensführung
und den umfassenderen Gottesdienst der Kirche

1st aber bezeichnend außereucharistische Gebetsgewohnheiten sich schon
gEeInN al die FEucharistiefeier anlehnten DZw [  Il ihr verschmolzen Der jüdische
Gottesdienst der ynagoge AUS Lesung, Psalmengesang und Gebet, anfangs noch Von
der Jerusalemer Gemeinde (und auch anderswo, wie die Äpg zeigt mitbegangen, gab
SUOR 1n nachapostolischer eit die Struktur des Hauptteiles der Meßtfeier aAb (Justin,

pol 67) Von der te  Jer der Ostervigil her, der sich jeder Christ mı4 der
Gemeinde Nachtwache versammelte, entwickelte sich das gemeindliche nächtliche
Gebet® (etwa des Quatembersamstags oder VOT Heiligenfesten) das schon bald in

CNg Zusammenhang mut der Messe der Frühe esehen wurde., Ein nächtliches
Gebet der Kleriker W:  rd "L Kaiser ustinians Orpus uns von 528 (I
selbstverständlich erwähnt und eingeschärft vermutlich nach dem Vorbild mönchischer
Gewohnheiten Schon feierte auch der Bischof mut se1inen. Klerus, vielfach mMit dem
ZanZen Volk? 11 der Morgenfrühe (Matutin die ateren „Laudes’ und bend
(Vesper) e111e Gebetshore, wWI1e schon Judentum verbreiteter synagogaler Brauch
[ Auf esen geht auch das mehrfache ebet Tage Zzurück besonders um die
3 ©  J un Stunde (vom Sonnenaufgang berechnet) Um die K Stunde (Apg 15)
wurden die sg ZUIM Gebet“” versammelten Apostel Geist erFfüllt die Ü  6 Stunde
hatte Petrus ‚„beim Gebet“ (Apg die V  1S107 des herabkommenden Leintuchs 111
den und uNfelNnel Tieren, ehe d  PI den Hauptmann Cornelius taufte: die
>  Q Stunde Singen (Apg 3, Petrus und Johannes zr ZUIIL Gebet“ iIL den Tempel hinauf
Dieser V den Aposteln überlieferte Brauch War spater STeis die selbstverst+änd-

hiche Begründung der christlichen Tagzeithoren VOoln Terz, Sext und Non
‘Die Entwicklung fester Gebetszeiten 1m Laufe des Tages verlief Öörtlich sehr unter-
schiedlich Treibende raft wohl überall Asketen und Mönche S5ie folgten
darin der paulinischen Mahnung des „Gebets ohne Unterlaß“ (1 Thess 17), } G1
betrachteten Stg geradezu bereits ale Teilnahme der himmlischen Liturgie® und
als ihre besondere Aufgabe innerhalb des Leibes der Kirche, stellvertretend alle,
freilich auch ZUur CIBCeNEN Selbstvervollkommnung
D  1ese Bemühungen clas ständige Gebet, das den ganzen 1lag durchwirkt? und
heiligt ZECIBEN deutlich Traditionsstränge: einmal 111 der Befolgung vVon 18,
wortwörtlich verstanden, socaß dieses Gebet ‚„ununterbrochen“ verrichtet wird

Zusammenstellung eser Epitheta bei Lengeling, Die rdnung der
ucharistiefeier, Münster 1970, 156 f.
A, Baumstark, Nocturna Aaus. Typen Frühchristlicher Vigilienfeier und Fortleben VO
allem $  Im römischen und monastischen Ritus,. LOF 92,er1957,
Tertullian, Ad 2, 4,
Klemens Alexandrien, Stromata VII (GCS 3, 2 Vgl. SC 8383.,
ese kurzen zusammenfassenden Bemerkungen sind ausführlicher argelegt bei:
mer, Geschichte des reviers, Freiburg 1895; Eisenhofer, HB der kath. Lit. 1, Freiburg
1932, 510—638; ]J A, Jungmann, Der Gottesdienst der C, Innsbruck 162—198
ders (Heg.), Brevier-Studien, rier 1958  j ders., Beiträge ZUr Geschichte der Gebetsliturgie.

'  72 (1950) 66—78, 6; 7 (1951) 835-—92, 347-—385; Lechner,
gıe des römischen Kitus, Freiburg ‘2 342—371; P, Salmon, Das tundengebet, in:

228

1. Die überkommene Gestalt des Stundengebets 

Das Herrenvermädttnis und -gebot der realsymbolisdten Nachfeier seiner Stiftung 
beim Letzten Abendmahl (Lk 22, 19; 1 Kor 11, 24 f) ist Kernpunkt des gottesdienst­
lichen Zusammenkommens der Gemeinde. In den Dokumenten des II. Vat. Konzils 
wird die Eucharistie immer wieder als „Gipfel", ,,Quelle", ,,Wurzel", ,,Angelpunkt", 
„Mitte", ,,Höhepunkt", als „Vollendung des gesamten christlichen Lebens und des 
Dienstes der Priester" vorgestellt5. Alle diese auszeichnenden Benennungen sind aber 
Bezugsbegriffe und deuten auf einen größeren Zusammenhang: Die Eucharistie steht 
nicht isoliert da, sondern ist als „Mitte" eingebettet in die christliche Lebensführung 
und den umfassenderen Gottesdienst der Kirdte. 
Es ist aber bezeidtnend, daß außereudtaristische Gebetsgewohnheiten sich schon früh 
gern an die Eucharistiefeier anlehnten bzw. sogar mit ihr versdtmolzen. Der jüdische 
Gottesdienst der Synagoge aus Lesung, Psalmengesang und Gebet, anfangs noch von 
der Jerusalemer Gemeinde (und audt anderswo, wie die Apg zeigt) mitbegangen, gab 
sogar in nachapostolischer Zeit die Struktur des 1. Hauptteiles der Meßfeier ab (Justin, 
I. Apol 67). Von der Feier der Ostervigil her, zu der sich jeder Christ mit der 
Gemeinde zur Nachtwache versammelte, entwickelte sich das gemeindliche nächtliche 
Gebet6 (etwa des Quatembersamstags oder vor Heiligenfesten), das schon bald in 
engem Zusammenhang mit der Messe in der Frühe gesehen wurde. Ein nächtlidtes 
Gebet der Kleriker wird von Kaiser Justinians Corpus juris von 528 (I, 3) als ganz 
selbstverständlich erwähnt und eingeschärft, vermutlich nach dem Vorbild mönchischer 
Gewohnheiten. Schon früh feierte auch der Bischof mit seinem Klerus, vielfach mit dem 
ganzen Volk7, in der Morgenfrühe (Matutin, die späteren „Laudes") und am Abend 
(Vesper) eine Gebetshore, wie es schon im Judentum verbreiteter synagogaler Brauch 
war. Auf diesen geht auch das mehrfache Gebet am Tage zurück, besonders um die 
3., 6. und 9. Stunde (vom Sonnenaufgang berechnet): Um die 3. Stunde (Apg 2, 15) 
wurden die „zum Gebet" versammelten Apostel vom HI. Geist erfüllt; um die 6. Stunde 
hatte Petrus „beim Gebet" (Apg 10, 9) die Vision des herabkommenden Leintuchs mit 
den reinen und unreinen Tieren, ehe er den Hauptmann Cornelius taufte; um die 
9. Stunde gingen (Apg 3, 1) Petrus und Johannes „zum Gebet" in den Tempel hinauf. 
Dieser von den Aposteln überlieferte Brauch war später stets die ganz selbstverständ­

liche Begründung der christlichen Tagzeithoren von Terz, Sext und Non. 
'Die Entwicklung fester Gebetszeiten im Laufe des Tages verlief örtlich sehr unter­
schiedlich. Treibende Kraft waren wohl überall Asketen und Mönche: Sie folgten 
darin der paulinischen Mahnung des „Gebets ohne UnterlaB" (1 Thess 5, 17), ja sie 
betrachteten das Stg geradezu bereits als Teilnahme an der himmlischen Liturgie8 und 
als ihre besondere Aufgabe innerhalb des Leibes der Kirche, stellvertretend für alle, 
freilich auch zur eigenen Selbstvervollkommnung. 
Diese Bemühungen um das ständige Gebet, das den ganzen Tag durchwirkt9 und 
heiligt, zeigen deutlidt 2 Traditionsstränge: einmal in der Befolgung von Lk 18, 1 
wortwörtlich verstanden, sodaß dieses Gebet „ununterbrochen" verrichtet wird; dann 

6 S. die Zusammenstellung dieser Epitheta bei E. ]. Lengeling, Die neue Ordnung der 
Eucharistiefeier, Münster 19701 156 f. 

8 A. Baumstark, Nocturna laus. Typen frühchristlicher Vigilienfeier und ihr Fortleben vor 
allem im r6mischen und monastischen Ritus. LQF 92, Münster 1957. 

1 Tertullian, Ad uxorem 2, 4. 
8 I<lemens 'D. Alexandrien, Stromata VII (GCS 3, 27). Vgl. SC 83. 
9 Diese kurzen zusammenfassenden Bemerkungen sind ausführlicher dargelegt bei: S. Bau­

mer, Geschichte des Breviers1 Freiburg 1895; L. Eisenhofer, HB der kath. Ut. Il, Freiburg 
1932, 510-638; ]. A. ]ungmann, Der Gottesdienst der Klrche1 Innsbruck 11962, 162-198; 
ders. (Hg.), Brevier-Studien, Trier 1958; ders., Beiträge zur Geschichte der Gebetsliturgie. 
ZKTh 72 (1950) 66-78, 223-234, 360-366, 481--486; 73 (1951) 85-92, 347-385; ]. Lec:hner, 
Liturgie des römischen Ritus, Freiburg 81953, 342-371; P. Salmon, Das Stundengebet, in: 

228 



1 dauernden Wechsel Von Gebet und Arbeit, mehr oder weniger e1nem Rhythmus
VOo.  » z Stunden. Die Form stellt sicher eıne erstaunliche eise rigoristischer
Absolutheitsforderung dar, chließt aber WeEeIn PS Gebet 1m Geist und 1n der Wahr-
heit Joh 4, 23) und eın Plappern wWwIie bei den eiden 6, 7) seın soll jede
andere Beschäftigung aus un erscheint chlechthin als Überforderung des Menschen.
Menschliches en ist wohl nicht das Einerlei des ıimmer Gleichen, sondern die
wechselnde Rhythmik wWwIie Diastole und Systole des Herzens, der Wechsel von Tag und
acht und der Jahreszeiten. In diesem Sinne chreibt Hieronymus al die Nonne
Eustochium Z War verlangt der Apostel, daß WIT allezeit beten sollen ; für die Heiligen
ist ja celbst der Schlaf eın Dennoch müssen WIr wohl abgegrenzte Gebets-
stunden haben. Auf diese Weise erinnert uns, collte irgendeine Arbeit - ganz ın
Anspruch ZEeENOMUMEN haben, die Stundenordnung selbst daran, UuUNnNSsSer Gebetspflicht
Zu erfüllen‘/19 Immerhin begegnen u die Akoimeten, die „Schlaflosen‘11, schon

Beginn des Jh in Konstantinopel bzw. auf der Gegenseite des Bosporos und auch
Syrien. die abendländische Form der laus perennis?!* davon abhängig ist, bleibt

unsicher: Im Jahr 515 stiftete der Burgunderkönig Sigismund ın ÄAgaunum (dem
heutigen Gt Maurice der Rhöne, kurz VOT ihrer ündung ın den enftfer See)
dieses ‚„‚ununterbrochene Lob”: durch das weitverbreitete Mauritius-Patrozinium
der Einfluß zeitweilig groß, färbte auch auf das kolumbanische önch des 6, und
J ab und ist Jh. ın St. iquier? belegt. ufs Canze gesehen, blieben aber

Osten wıe esten) Akoimetentum und aus perennis die weitaus weniger
verbreitete Art des täglichen Gebets
Benedikt von Nursia fand 1n den Kirchen 0MmMs$s bereits eine feste Stundengebets-
ordnung VOT, die sicher bereits vom Mönchtum beeinflußt V Bezeichnend für die
römische Übung wWar das Überwiegen der Psalmen gegenüber den relativ kurzen
Lesungen. Benedikt übernahm cdiese Ordnung 1mM wesentlichen, gestaltete 61€e
egula 8—18) aber entsprechend Bedürfnissen um, jedoch ILUFr Zu eıner
Rahmenordnung, sodaß cich (besonders für die beste) verschiedene benediktinische
Bräuche entwickeln konnten. Da die Benediktiner 6, J zahlreiche römische Basiliken
übernahmen, wurde ihr Gebetsbrauch schnell Rom und darüber hinaus vorbildlich,
Sa besonders der starken evorzugung des antiphonal (im Wechsel zweier Chöre)

Psalters und in der xen Anordnung der Gebetsstunden. Angelpunkte
[t orgen- und Abendlob (Matutin oder es und Vesper) je bei Sonnenauf-
und -untergang. Für das nächtliche ergaben sich (wenigstens nominell)
4 Nokturnen, das C Tage A statones IIN die 3,, und Dazu

(ebenfalls entsprechend dem spezifisch mönchischen Tagesablauf) orgen
(nach der Messe und VOT Beginn des Arbeitspensums) die Prim also etwa, wıe der
Name Ssag(, Nn die agesstunde, unserer eutigen Berechnung) und A

Abend, vor dem Schlafengehen, die Komplet. D:  HEese beiden Horen trugen deutlich die
puren ihres spezifischen Zeitansatzes: der Prim das Martyrologium (als
Vorbild christlicher Lebensgestaltung) muıt anschließendem ebet uXl die Fürsprache
dieser Heiligen, der Versus „Respice“ mıt der üitte un das „Gelingen unsefer ände
Wer i und Chließlich eine egnung der deutlich ausgerichtet auf den Arbeits-

die K.omplet gipfelte (und gipfelt) 1m biblischen Canticum des Zacharias

Martimort U, Ü, (Hg.), HB der Liturgiewissenschaft IL, Freiburg 1965, 324—412;
Parsch, Brevierer arung, Klosterneuburg 1940; Pascher, Das Stundengebet der Öm1-

schen Kirche, München 1954  ® ders., Sinngerechtes Brevierbeten, München 1962  * ders.,
Bre'  vier,  S LTh IL,
Hieronymus, Ep. Eustochium, De custodia virginitatis, 22,
H. acht LTIh I, f, mit Literatur.

Fischer in LTh VI, 3 ıterahtur.
Bishop, Liturgica storica, Oxtord 1918,

229

,, 

im dauernden Wechsel von Gebet und Arbeit, mehr oder weniger in einem Rhythmus 
von ca. 3 Stunden. Die 1. Form stellt sicher eine erstaunliche Weise rigoristischer 
Absolutheitsforderung dar, schließt aber - wenn es Gebet im Geist und in der Wahr­
heit (Joh 4, 23) und kein Plappern wie bei den Heiden (Mt 6, 7) sein soll - jede 
andere Beschäftigung aus und erscheint schlechthin als Oberforderung des Menschen. 
Menschliches Leben ist wohl nicht das Einerlei des immer Gleichen, sondern die 
wechselnde Rhythmik wie Diastole und Systole des Herzens, der Wechsel von Tag und 
Nacht und der Jahreszeiten. In diesem Sinne schreibt Hieronymus an die Nonne 
Eustochium: ,,Zwar verlangt der Apostel, daß wir allezeit beten sollen; für die Heiligen 
ist ja selbst der Schlaf ein Gebet. Dennoch müssen wir wohl abgegrenzte Gebets­
stunden haben. Auf diese Weise erinnert uns, sollte irgendeine Arbeit uns ganz in 
Anspruc:h genopunen haben, die Stundenordnung selbst daran, unsere Gebetspflicht 
zu erfüllen"10• Immerhin begegnen uns die Akoimeten, die „Schlaflosen 1111, schon 
zu Beginn des 5. Jh. in Konstantinopel bzw. auf der Gegenseite des Bosporos und auch 
in Syrien. Ob die abendländische Form der laus perennis12 davon abhängig ist, bleibt 
unsicher: Im Jahr 515 stiftete der Burgunderkönig Sigismund in Agaunum (dem 
heutigen St. Maurice an der Rhone, kurz vor ihrer Mündung in den Genfer See) 
dieses „ununterbrochene Lob"; durch das weitverbreitete Mauritius-Patrozinium war 
der Einfluß zeitweilig groß, färbte auch auf das kolumbanische Mönchtum des 6. und 
7. Jh. ab und ist im 8. Jh. in St. Riquier18 belegt. Aufs Ganze gesehen, blieben aber 
(im Osten wie im Westen) Akoimetentum und laus perennis die weitaus weniger 
verbreitete Art des täglichen Gebets. 

Benedikt von Nursia fand in den Kirchen Roms bereits eine feste Stundengebets­
ordnung vor, die sicher bereits vom Mönchtum beeinflußt war. Bezeichnend für die 
römische Obung war das überwiegen der Psalmen gegenüber den relativ kurzen 
Lesungen. Benedikt übernahm diese Ordnung im wesentlichen, gestaltete sie 
(Regula 8-18) aber entsprechend seinen Bedürfnissen um, jedoch nur zu einer Art 
Rahmenordnung, sodaß sich (besonders für die Feste) verschiedene benediktinische 
Bräuche entwickeln konnten. Da die Benediktiner im 6. Jh. zahlreiche römische Basiliken 
übernahmen, wurde ihr Gebetsbrauch schnell in Rom und darüber hinaus vorbildlich, 
so besonders in der starken Bevorzugung des antiphonal (im Wechsel zweier Chöre) 
gesungenen Psalters und in der fixen Anordnung der Gebetsstunden. Angelpunkte 
waren Morgen- und Abendlob (Matutin oder Laudes und Vesper) je bei Sonnenauf­
und -untergang. Für das nächtliche Gebet ergaben sich (wenigstens nominell) 
3 Nokturnen, für das Gebet am Tage 3 stationes um die 3., 6. und 9. Stunde. Dazu 
traten (ebenfalls entsprechend dem spezifisch mönchischen Tagesablauf) am Morgen 
(nach der Messe und vor Beginn des 1. Arbeitspensums) die Prim (also etwa, wie der 
Name sagt, um die 1. Tagesstunde, ca. 7 Uhr unserer heutigen Berechnung) und am 
Abend, vor dem Schlafengehen, die Komplet. Diese beiden Horen trugen deutlich die 
Spuren ihres spezifischen Zeitansatzes: In der Prim waren das Martyrologium (als 
Vorbild christlicher Lebensgestaltung) mit anschließendem Gebet um die Fürsprache 
dieser Heiligen, der Versus „Respice" mit der Bitte um das „Gelingen unserer Hände 
Werk" und schließlich eine Segnung der Arbeit deutlich ausgerichtet auf den Arbeits­
beginn; die Komplet gipfelte (und gipfelt) im biblischen Canticum des Zacharias 

A. G. Martimort u. a. (Hg.), HB der Liturgiewissenschaft Il, Freiburg 1965, 324-412; 
P. Parsch, Breviererklänmg, Klosterneuburg 1940; ] • Pascher, Das Stundengebet der römi­
schen Kirche, München 1954; ders., Sinngerechtes Brevierbeten, München 1962; ders., 
Brevier, in: LThK II, 679-684. 

10 Hieronymus, Ep. ad Eustodtlum, De custodia virginitatis, PL 22, 421. 
"H. Bacht in: LThK I, 244 f, mit Literatur. 
11 B. Fischer in LThK VI, 836, mit Literatur. 
18 E. Bishop, Liturgica Historica, Oxford 1918, 314-332. 

229 



2, 29—32), gleichsam dem Abendgebet sSe1nes erfüllten Lebens. Prim und Komplet
sind dadurch deutlich Doppelungen DM es und esper. 50 ergab sich die
klassische Horen-Ordnung des Römischen Stg die Gegenwart hinein j die
'acht 3 Nokturnen, am Tag insgesamt Gebetszeiten (entsprechend dem „Siebenmal
g Jag singe ich dein a Ps 119 (118), 164), und ZWAarl: Laudes Prim lerz
ext Non Vesper Komplet. Cassiodor (t 815) War diese Siebenzahl
noch Banz 1mM jüdischen (scheba 7 oder Fülle) und christlichen Verständnis
„Symbol der Vollendung und Zeichen der gegenwärtigen und zukünftigen Kontinuität,

der das Gebet hinstrebt//14,
Zu dieser rdnung Taten dann zeitweilig weıtere frömmigkeitsbedingte Zufügungen:
die Bußpsalmen 800), die Gradualpsalmen durch Benedikt n e, 821),
auch ganze {fizien wıe das Totenoffizium (schon Un 800) und das SOB. marı  anische
Offizium (10./11 Jh.) Das leidige Auswuchern des Heiligenkultes, der ja eder
Liturgiereform (so unter Gregor VIL der Hälfte des Jh., nach dem Tridentinum
und neuerlich wieder der gegenwartigen Reform) zurückgestutzt werden mußte, ließ

geschlossene ochenpsalterium zurücktreten bzw. unterbrach 1MMerzu unguf
mıit seinem enen Festoffizium, oft muit einer HaNZEN ktav. Unerfreulich
zudem, die Schriftlesungen ZUu einem Teil verdrängt wurden durch egendäre
Heiligenviten eitere (lit unsachgemäße) Kürzungen erfolgten besonders dadurch,

der päps Hof Mittelalter viel auf Re  1sen  . v“ und dabei die Mitnahme
eines Psalteriums, der Vollbibel (und weiterer Lesetexte), des Hymnariums, des
Responsoriale und eines Collectariums als äußerst lästig erscheinen ußte GSo schrieb
mMan anfangs 1 die Initia, dann alle, £reilich sehr ammengedrängten Texte

einziges praktisches „Breviarium“ („Kurzbu das besonders den
Franziskanern, die solche praktischen Bücher wıe Missale und Treviliarıum VL der
Cur: Romana übernahmen, außerordentlich propagiert und verbreitet wurde. Dieses
oftmals mehr schlecht alc recht kompilierte Gebetbuch forderte 1ImM Spätmittelalter
nicht ur die Kritik der Humanisten heraus, sondern bereitete auch SONsSt oft erhebliches
Unbehagen.
Von Interesse ıc$ die Brevierbearbeitung (1535) des spanischen Kardinals
Gta CTOcCe, Quinones. Von Clemens VIL geregt, stellte RI Breviergebet für den
privaten Gebrauch des Presbyters er, WOrn er alle VO  9 (oft Ur fiktiven) Gemein-
schaftsgebet herrührenden emen! konsequent gie SC  0 besonders Antiphonen,
ersikel und Kapitel; ede Gebetsstunde hatte Nur K Psalmen: die Schriftlesungen
waren dagegen ungemein vermehrt, csodaß ım aufe e1nes  &‘ das

ZUu einem cehr großen gelesen wurde:; die Rubriken v  w  JaTfen infolgedessen
einfach. Zunächst vonmn vielen begeistert aufgenommen, wurde Buch unter Paul
1558 verboten, als sich die konservative Richtung durchsetzte und INa durchaus IT“
alten römischen Torm zurückkehren wollte. Dieser Versuch S Quifones ist dadurch
bemerkenswert, 1afd P die Privatheit des Betens ZWaTl betonte, dabei aber den lit
und ekklesialen Charakter dieses Tagesgebets nahezu verlorengehen ließ 1568
erschien unter Pius das „Breviarium Romanum“””, bis ZUur Gegenwart
mit (aufs Ganze gesehen) relativ geringfügigen Anderungen Gültigkeit blieb.
Erwähnenswert sind die ernahme des verbesserten Vulgata-Textes unter
Clemens VIIL (T 605), Überarbeitung der Metrik der Hymnen unter rban
(T 1644), die mve  ung der Psalmen ınter Pius und deren Neuübersetzung

unter 1US Die beiden letzten aßnahmen VaTtTel aber schon erste
Schritte eiıner vIe  ] weiter reichenden Reform, die ers  — Zeit 1ıns Werk
gesetzt wurde.

Der kurze Uberblick zeigt, die Kirche sich zu allen Zgiten notwendig betend

Cassiodorus, Expositio Psalterium, Ps. 118, 164, PL 70, 995

(Lk 2, 29-32), gleichsam dem Abendgebet seines erfüllten Lebens. Prim und Komplet 
sind dadurch deutlich Doppelungen von Laudes und Vesper. So ergab sich die 
klassische Horen-Ordnung des Römischen Stg bis in die Gegenwart hinein: Für die 
Nacht 3 Nokturnen, am Tag insgesamt 7 Gebetszeiten (entsprechend dem „Siebenmal 
am Tag singe ich dein Lob ••• " Ps 119 (118), 164), und zwar: Laudes - Prim -Terz -
Sext - Non - Vesper - Komplet. Für Cassiodor (t um 815) war diese Siebenzahl -
noch ganz im jüdischen (scheba = 7 oder Fülle) und frühchristlichen Verständnis -
,,Symbol der Vollendung und Zeichen der gegenwärtigen und zukünftigen Kontinuität, 
zu der das Gebet hinstrebe'14• 

Zu dieser Ordnung traten dann zeitweilig weitere frömmigkeitsbedingte Zufügungen: 
die Bußpsalmen (um 800), die Gradualpsalmen (durch Benedikt von Aniane, t 821), 
auch ganze Offizien wie das Totenoffizium (schon um 800) und das sog. marianische 
Offizium (10./11. Jh.). Das leidige Auswuchern des Heiligenkultes, der ja in jeder 
Liturgiereform (so unter Gregor VII. in der 2. Hälfte des 11. Jh., nach dem Tridentinum 
und neuerlidt wieder in der gegenwärtigen Reform) zurückgestutzt werden mußte, lie8 
das geschlossene Wodienpsalterium zurücktreten bzw. unterbrach es immerzu ungut 
mit seinem eigenen Festoffizium, oft genug mit einer ganzen Oktav. Unerfreulidi war 
zudem, daß die Schriftlesungen zu einem Teil verdrängt wurden durch legendäre 
Heiligenviten. Weitere (lit unsachgemäße) Kürzungen erfolgten besonders dadurch, 
da8 der päpstliche Hof im Mittelalter viel auf Reisen war und dabei die Mitnahme 
eines Psalteriums, der Vollbibel (und weiterer Lesetexte), des Hymnariums, des 
Responsoriale und eines Collectariums als äußerst lästig ersdieinen mußte. So sdirieb 
man - anfangs nur die lnitia, dann alle, freilich sehr zusammengedrängten - Texte 
in ein einziges praktisches „Breviarium" (,,Kurzbuch''), das besonders von den 
Franziskanern, die solche praktischen Bücher wie Missale und Breviarium von der 
Curia Romana übernahmen, außerordentlich propagiert und verbreitet wurde. Dieses 
oftmals mehr schlecht als recht kompilierte Gebetbudi forderte im Spätmittelalter 
nicht nur die Kritik der Humanisten heraus, sondern bereitete auch sonst oft erhebliches 
Unbehagen. 
Von Interesse ist die Brevierbearbeitung (1535) des spanisdien Kardinals von 
Sta. Croce, Quiiiones. Von Clemens VII. angeregt, stellte er ein Breviergebet für den 
privaten Gebrauch des Presbyters her, worin er alle vom (oft nur 6ktiven) Gemein­
schaftsgebet herrührenden Elemente konsequent tilgte: so besonders Antiphonen, 
Versikel und Kapitel; jede Gebetsstunde hatte nur 3 Psalmen; die Schriftlesungen 
waren dagegen ungemein vermehrt, sodaß im Laufe eines Jahres das NT ganz, das 
AT zu einem sehr großen Teil gelesen wurde; die Rubriken waren infolgedessen ganz 
einfadt. Zunädtst von vielen begeistert aufgenommen, wurde das Buch unter Paul IV. 
1558 verboten, als sich die konservative Riditung durchsetzte und man durchaus zur 
alten römisdten Form zurückkehren wollte. Dieser Versuch von Quifiones ist dadurdt 
bemerkenswert, daß er die Privatheit des Betens zwar betonte, dabei aber den lit 
und ekklesialen Charakter dieses Tagesgebets nahezu ganz verlorengehen ließ. 1568 
erschien dann unter Pius V. das neue „Breviarium Romanum", das bis zur Gegenwart 
mit (aufs Ganze gesehen) nur relativ geringfügigen Änderungen in Gültigkeit blieb. 
Erwähnenswert sind die Obernahme des verbesserten Vulgata-Textes unter 
Clemens VIII. (t 1605), Oberarbeitung der Metrik der Hymnen unter Urban VIII. 
(t 1644), die Umverteilung der Psalmen unter Pius X. und deren Neuübersetzung 

unter Pius XII. Ouni 1945). Die beiden letzten Maßnahmen waren aber schon erste 
Schritte zu einer viel weiter reichenden Reform, die erst in unserer Zeit ins Werk 
gesetzt wurde. 

Der kurze Oberblick zeigt, daß die Kirdie sich zu allen Zeiten notwendig als betend 

H Cassiodorus, Expositio in Psalterium, Ps. 118, 164, PL 70, 995 f. 

230 



begriffen hat und m das gemeindlicher Form hald tendierte, testere
Regeln auf Zeit und Abfolge wiıie auf seine Form anzunehmen. Wenn auch
die Kirche und die Ortsgemeinde ganze ZU diesem Gebet aufgerufen wWwWaren und
diese auch vielfacher Form SC  O hielten, herrschte melis' in der
Prinzip der Stellvertretung OT, einzelne traten eın für das Ganze, Charismatiker
und Mönche die e Kirche, schließlich auch die tsträger für ihre Ortskirche.
Von Anfang hatte 1Nanrı deutlich erkannt, kirchliche Beten nicht unterbleiben
onnte oder Einem solchen aillgemeinen Bewußtsein folgte notwendig A
Institutionalisierung Oder Kodifikation Das Jar atuch das Schicksal des revıers

eines offiziellen und als lit begriffenen Gebetbuches der Kirche (und dann
besonders ihrer ÄAmtsträger oder Ordensleute). Fin solches Buch konnte und
dann eicht Last empfunden werden, Venn seine +heol Plausibilität, besonders unter
dem gesteigerten Andrang der Arbeit der in der Seelsorge tätigen Priester, nıcht mehr
deutlich einsichtig ist, zumal dann nicht, W  W  Ven) die gepragte Form die Einzelinitiative
und persönliche Gebet eher beeinträchtigt. Die anstehende Reform hatte damift
VO  s Anfang an eine doppelte Aufgabe: die ekklesiale Relevanz des offiziellen
Betens ] deuten und theol einsichtig zZu machen und 2, eine Form dieses JTag-
zeitengebets Z finden, die das sinnvolle, über den Jag verbreitete Beten wieder zu
einem geistlichen Atemholen Ablauf der Arbeit machte und besser den spirituellen
Bedürfnissen der entsprach.

Hauptmerkmale der Reform des Stundengebets
Idie Hauptdesiderate der gegenwartigen Reform sind genannt,. Nun ist aufzuzeigen,
wıe ese Reform aNgCHANSECN wurde. Zunächst wiıie die Kirche das Stg NeUu begreift
als einen Brauch UN! eın Buch hrer Lit, die ihrem Wesen gehört und damit
unaufgebbar 1st. Deswegen hat 612e die Kruste einer (oft als star' formaljuridisch
empfundenen) Verpflichtung z einem komplexen, Tagesablauf aber mehr oder
weniger isoliert dastehenden und dann leicht hinderlichen und belastenden Gebets-

aufgebrochen und dieses „Tagesgebet” wieder ZU e1nem eigentlichen „s t g„
gema: zeitgerechter Ansatz der Gebetszeiten coll un den JTag und die Tätigkeit
der mit dem Stg Beauftragten nich  er unnoötig belasten, sondern vielmehr geistlich durch-
formen heilfen Wenn auch die alten Grunds  © des Römischen Breviers (ins-
gesamt WIe Außfbau der einzelnen Horen) nach Möglichkeit beibehalten wurden, 6O
sind dennoch die Bauelemente (Psalmen, Lesungen, ymnen und Gebete) 1 ayıf-
bereitet worden, S1e dem eter einsichtiger, eichter vollziehbar un!| für Se1Nne
Spiritualität hilfreicher S  17  d. Dazu eınige Hinweise.
A, Die t+heologzische und spirituelle Bedeutung des Stundengebets der Kirche
Das Stg der Kirche ist eın Teil ihrer it, Teil eiıner ihrer K Wesensäußerungen
eben Verkündigung und ens 1n der Liebe Christi Diese 3 Selbstdarstellungen
der Kirche (als des Ursakraments der e hängen aufs miteinander
amuıunmen, sehr, bei Austf£all eiıner dieser das Wesen der Kirche verkürzt
argestellt ware.  + Heiisbereitung der Diakonie, Heilsansage der Verkündigung und
eilszusage der Lit S13 miteinander ein organisches Ganzes, das Heilswirken des

der sakramentaler e1se fortlebenden Christus
Mit dieser eigentlich selbstverständlichen Feststellung, das otg integrierender Teil
der kirchlichen Lit ist, bekommt sa  65 e1ıne besondere, bisher ZU wenig beachtete
+heol Dimension. Es nimmt damit teil der cseit dem I1 Vat. Konzil eu gEWONNENEN
Sicht der Lit, die nicht länger mehr allein als „Kult” oder „Gottesdienst“ der
„aufsteigenden“ (latreutischen oder doxologischen) Linie Gott hin Zu betrachten
ist, sondern schon vorher und besonders 1n der „absteigenden“ (soteriologischen)
inie  Sa S Gott her ur Welt, irche und Zum einzelnen.

231

., 

begriffen hat und daB das Gebet in gemeindlicher Form bald dahin tendierte, festere 
Regeln in bezug auf Zeit und Abfolge wie auf seine Form anzunehmen. Wenn auch 
die Kirche und die Ortsgemeinde als ganze zu diesem Gebet aufgerufen waren und 
diese es · auch in vielfacher Form so hielten, herrschte doch meist in der Praxis das 
Prinzip der Stellvertretung vor, d. h. einzelne traten ein für das Ganze, Charismatiker 
und Mönche für die ganze Kirche, schließlich auch die Amtsträger für ihre Ortskirche. 
Von Anfang an hatte man deutlich erkannt, daB das kirchliche Beten nidtt unterbleiben 
konnte oder durfte. Einem solchen allgemeinen Bewußtsein folgte notwendig die 
Institutionalisierung oder gar Kodifikation. Das war auch das Schicksal des Breviers 
als eines offiziellen und damit als lit begriffenen Gebetbuches der Kirche (und dann 
besonders ihrer Amtsträger oder Ordensleute). Ein solches Buch konnte und 1<ann 
dann leicht als Last empfunden werden, wenn seine theol. Plausibilität, besonders unter 
dem gesteigerten Andrang der Arbeit der in der Seelsorge tätigen Priester„ nicht mehr 
deutlich einsidttig ist, zumal dann nidtt, wenn die geprägte Form die Einzelinitiative 
und das persönlidte Gebet eher beeinträdttigt. Die anstehende Reform hatte damit 
von Anfang an eine doppelte Aufgabe: 1. die ekklesiale Relevanz des offiziellen 
Betens neu zu deuten und theol. einsidttig zu madten und 2. eine Form dieses Tag­
zeitengebets zu finden, die das sinnvolle, über den Tag verbreitete Beten wieder zu 
einem geistlidten Atemholen im Ablauf der Arbeit machte und besser den spirituellen 
Bedürfnissen der Beter entsprach. 

2. Hauptmerkmale der Reform des Stundengebets 

'Gie Hauptdesiderate der gegenwärtigen Reform sind genannt. Nun ist aufzuzeigen, 
wie diese Reform angegangen wurde. Zunächst wie die Kirche das Stg neu begreift: 
als einen Brauch und ein Buch ihrer Lit, die zu ihrem Wesen gehört und damit 
unaufgebbar ist. Deswegen hat sie die Kruste einer (oft als zu stark formaljuridisch 
empfundenen) Verpflichtung zu einem komplexen, im Tagesablauf aber mehr oder 
weniger isoliert dastehenden und dann leicht hinderlichen und belastenden Gebets­
pensum aufgebrochen und dieses „Tagesgebee' wieder zu einem eigentlichen „Stg" 
gemadtt: Ein zeitgerechter Ansatz der Gebetszeiten soll nun den Tag und die Tätigkeit 
der mit dem Stg Beauftragten nicht unnötig belasten, sondern vielmehr geistlich durch­
formen helfen. Wenn auch die alten Grundstrukturen des Römischen Breviers (ins­
gesamt wie im Aufbau der einzelnen Horen) nach Möglichkeit beibehalten wurden, so 
sind dennodt die Bauelemente (Psalmen, Lesungen, Hymnen und Gebete) so neu auf­
bereitet worden, daß sie dem Beter einsichtiger, leichter vollziehbar und für seine 
Spiritualität hilfreidter sind. Dazu einige Hinweise. 

a. Die theologische und spirituelle Bedeutung des Stundengebets der Kirdie 

Das Stg der Kirche ist ein Teil ihrer Lit, d. h. Teil einer ihrer 3 Wesensäußerungen 
neben Verkündigung und Weltdienst in der Liebe Christi. Diese 3 Selbstdarstellungen 
der Kirche (als des U11Sakraments in der Welt) hängen aufs engste miteinander 
zusammen, so sehr, daB bei Ausfall einer dieser 3 das Wesen der Kirdte verkürzt 
dargestellt wäre. Heilsbereitung in der Diakonie, Heilsansage in der Verkündigung und 
Heilszusage in der Lit sind miteinander ein organisches Ganzes, das Heilswirken des 
in der Kirdte in sakramentaler Weise fortlebenden Christus. 
Mit dieser eigentlich selbstverständlichen Feststellung, daß das Stg integrierender Teil 
der kirdtlichen Lit ist, bekommt es eine ganz besondere, bisher zu wenig beachtete 
theo1. Dimension. Es nimmt damit teil an der seit dem II. Vat. Konzil neu gewonnenen 
Sicht der Lit, die nicht länger mehr allein als „Kult" oder „Gottesdienst" in der 
„aufsteigenden" (latreutischen oder doxologischen) Linie zu Gott hin zu betrachten 
ist, sondern schon vorher und besonders in der „absteigenden" (soteriologischen) 
Linie von Gott her hin zur Welt, zur Kirche und zum einzelnen. 

231 



den dreißiger Jahren definierte II die Lit als den von der Kirche zeremoniell
geordneten Kult; WAäTFrT, wWas VOoO der Ritenkongregation verordnet warl>s Die Ver-
ordnetheit War Kennzeichen wahrer Lit, alles andere S S 1öbliche pla exercitia.
Der große Durchbruch geschah mit der Enzyklika 1U5  A „Mediator De:  I  Hd VOI

11 1947 ort wurde Art diese rein zeremon10se  S, Definition zurückgewiesen
22 Lit als „nichts anderes die Ausübung des Priestertums Christi”

bestimmt, £reilich noch vorwiegend ın der doxologischen Richtung Im Lit Gebet der
Kirche betet Christus, das aupt, gemeinsam hl“! den Gliedern SEe1INeEeSs Leibesi6.
dieser Richtung schritt dann das IL. Vat. onzil fort, P5 (eigentlich in logischer
Konsequenz der dogmatischen Gnadenlehre) die Lit „dialogisch“ (also sowohl
absteigend-soteriologisch wWwIıe dann aufsteigend-doxologisch) begriff Pp' Recht gilt
also die Liturgie als Vollzug des Priesteramtes Jesu Christi; durch sinnentällige
Zeichen wird hr die Heiligung des enschen bezeichnet und Je ener Weise
bewirkt und Von mystischen Leib Jesu Christi, dem Haupt und den Gliedern, der
gesamte Öffentliche Kult vollzogen“17, Die hat alcg in Tem eigentlichen Wesen
mıit umfassenden Heilswirken tun: Er macht das Heilsangebot und €  PT Ni
den ZUIIL Glauben gekommenen Menschen (durch Christus Geist) dann mut-
wirken IIN Heilsgeschehen und seiner Anbetung „n der himmlischen Liturgie“.
bündiger heißt „AIn der Liturgie vollzieht sich das Werk
Erlösung‘“18, Das Stg ist, wıe die Banze th, konkretes Heilsgeschehen: Christus ist
in ihr „Priester” und „Vorbeter“” wirksam und gegenwärtig!?,
Diese neue Sicht und Wertung der ist NUun auch wesentliche Voraussetzung der
theol Bedeutung des Stg. Das Gebet der Kirche gehört dami  . einerseits nicht
Beliebigkeit, sodaß S1e es auch unterlassen könnte, ohne ihr Wesen zu IN  dern oder
zZUuU verunstalten; darum stellt die AEStg gleich 1Im Punkt apidar fest: Das Öffentliche
und gemeinsame Gebet des Volkes Gottes gilt muit Recht als eıne der Hauptaufgaben
der Kirche®?? Andererseits stammt das Stg auch nich:  rn e1ner gewissen Eigen-
mächtigkeit des Gottesvolkes, sondern Christus selbst ist ©S, der seinem Volk betet.
Chris  s ist diesem Gebet ZUgeCgEN, nicht weil se1ne Gegenwart generell
allen amen Versammelten zugesichert hat (Mit 18, 20), sondern weil RT das
Beten der Kirche celbst mit seinem heilsmittlerischen Wesen durchdringt. Durch ihn
als den Hohenpriester steigt alle nbe! Vater INDOT, nımmt den sichtbaren
Dienst der Kirche seine priesterliche Vollmacht hinein Als aup der
Menschheit bringt als Mittler zwischen Gott und den Menschen diese Anbetung
Namen und Wohle aller dem Vater dar?! Die AEStg sagt damit nichts unerhört
Neues, sondern bringt ur das Augustinus-Wort wieder ZU Bewußtsein „Jesus
betet ın als D  e aupt; WIr beten ihm als unserem Gott Wir wollen also
ın ihm eigenen Stimmen erkennen und SeINe Stimme in uns“ 22 Das gilt „nicht

Vel. Navatel, apostolat liturgique la piete personelle, in Etudes 131 (1913) 452;
Ph., Oppenheim, Notiones liturgiae entales, Tu:  S 1941, 17; Callewaert, De
liturgia universum, Brügge ‚# cultus publicus ab Ecclesia quoad exercitium ördinatus.
agegen allerdings schon gleichzeitig: Hanssens, definition de litur ie,
Gr (1927) 20 und Jungmann, Was ist rgie (1931) ‚.102;
ders., Gewordene turgie, Innsbruck 1941, 1—27.
Vgl ebd., Art. 20 IID  e Liturgie als Ganzes es den Söffentlichen ult, den
Erlöser, das Haupt der Kirche, dem himmlischen ater erweist und den die Gemeinschaft
der Christgläubigen ihrem er und ihn dem ewigen Vater arbringt €5
zusammenfassend kurz 2Ayszudrücken: Sie ctellt den sam Söffentlichen ult des mysti-
schen  5C 7 Leibes Jesu dar, seines Hauptes  18 al nämlich  d. 2 und seiner lieder.“”

üußbaum, Die Bedeutung von „Anamnese emoria Gedächtnis” der Liturgie
Pastoralblatt m A Diözesen Aachen, Berlin, Essen, Köln, Osnabrück (197.9) 06-—72,

bes 71.  AEStg 1; vgl ebd. Q, AEStg und 6;: vgl. RA
ÄAugustinus, Enarrationes in Pss 85, CChr 39,

232

Noch in den dreißiger Jahren definierte man die Lit als den von der Kirche zeremoniell 
geordneten Kult; lit war, was von der Ritenkongregation verordnet war15• Die Ver­
ordnetheit war Kennzeichen wahrer Lit, alles andere waren nur löbliche pia · ·exercitia. 
Der große Durchbruch geschah mit der Enzyklika Pius' XII. ,,Mediator Dei" vom 
20.11.1947. Dort wurde in Art. 25 diese rein zeremoniöse Definition zurüdcgewiesen 
und im Art. 22 Lit als „nichts anderes als die Ausübung des Priestertums Christi" 
bestimmt, freilich noch vorwiegend in der doxologischen Richtung: Im lit Gebet der 
Kirche betet Christus, das Haupt, gemeinsam mit den Gliedern seines Leibes16• In 
dieser Richtung schritt dann das II. Vat. Konzil fort, wenn es (eigentlich in logischer 
Konsequenz der dogmatischen Gnadenlehre) die Lit „dialogisch" (also sowohl 
absteigend-soteriologisch wie dann aufsteigend-doxologisch) begriff: ,,Mit Recht gilt 
also die Liturgie als Vollzug des Priesteramtes Jesu Christi; durch sinnenfällige 
Zeichen wird in ihr die Heiligung des Menschen bezeichnet und in je eigener Weise 
bewirkt und vom mystischen Leib Jesu Christi, d. h. dem Haupt und den Gliedern, der 
gesamte öffentliche Kult vollzogen"17• Die Lit hat es also in ihrem eigentlidten Wesen 
mit Gottes umfassenden Heilswirken zu tun: Er macht das Heilsangebot und er läßt 
den zum Glauben gekommenen Menschen (durch Christus im HI. Geist) dann mit­
wirken am Heilsgeschehen und seiner Anbetung „in der himmlischen Liturgie". Noch 
bündiger heißt es in SC: ,,In der Liturgie ... vollzieht sidt das Werk unserer 
Erlösung"18• Das Stg ist, wie die ganze Lit, konkretes Heilsgeschehen: Christus ist 
in ihr als „Priester" und „Vorbeter" wirksam und gegenwärtig19• 

Diese neue Sicht und Wertung der Lit ist nun auch wesentliche Voraussetzung der 
theol. Bedeutung des Stg. Das Gebet der Kirche gehört damit einerseits nicht in ihre 
Beliebigkeit, sodaß sie es auch unterlassen könnte, ohne ihr Wesen zu mindern oder 
zu verunstalten; darum stellt die AEStg gleich im 1. Punkt lapidar fest: Das öffentliche 
und gemeinsame Gebet des Volkes Gottes gilt mit Recht als eine der Hauptaufgaben 
der Kirche2°. Andererseits stammt das Stg auch nicht aus einer gewissen Eigen­
mächtigkeit des Gottesvolkes, sondern Christus selbst ist es, der in seinem Volle betet. 
Christus ist in diesem Gebet zugegen, nicht nur, weil er seine Gegenwart generell 
allen in seinem Namen Versammelten zugesichert hat (Mt 18, 20), sondern weil er das 
Beten der Kirche selbst mit seinem heilsmittlerischen Wesen durchdringt. Durch ihn 
als den Hohenpriester steigt alle Anbetung zum Vater empor, er nimmt den sichtbaren 
Dienst der Kirche in seine priesterliche Vollmacht hinein: Als Haupt der neuen 
Menschheit bringt er als Mittler zwischen Gott und den Mensdten diese Anbetung im 
Namen und zum Wohle aller dem Vater dar21• Die AEStg sagt damit nichts unerhört 
Neues, sondern bringt nur das Augustinus-Wort wieder zum Bewußtsein: ,,Jesus 
betet in uns als unser Haupt; wir beten zu ihm als unserem Gott ... Wir wol~en also 
in ihm unsere eigenen Stimmen erkennen und seine Stimme in uns"22• Das gilt „nicht 
15 Vgl 7. 7. Na'Datel, L' apostolat liturgique et la piete personelle, in: Etudes 131 '(1913) 452; 

Ph. Oppenheim, Notiones liturgiae fundamentales, Turin 1941, 17; C. Callewaert, De sacra 
liturgia universum, Brügge '1944, 6: cultus publicus ab Ecclesia quoad exercitium ordinatus. 
Dagegen allerdings sdton etwa gleichzeitig:]. M. Hanssens, La d~finition de la liturgie, in: 
Gr '1 (1927) 204-228 und ]. A. Tungmann, Was ist Liturgle7 ZI<Th 53 (1931) 83-102; 
ders., Gewordene Uturgie, Innsbruck 1941, 1-27. 

18 Vgl. ebd., Art. 20: ,,Die Liturgie als Ganzes bildet deshalb den öffentlichen Kult, den unser 
Erlöser, das Haupt der Kirdte, dem himmlischen Vater erweist und den die Gemeinsdtaft 
der Christgläubigen ihrem Gründer und durch ihn dem ewigen Vater darbringt: um es 
zusammenfassend kurz auszudrücken: Sie stellt den gesamten öffentlidten Kult des mysti­
sdten Leibes Jesu Christi dar, seines Hauptes nämlidt und seiner Glieder." 

17 SC '1. 18 ebd. 2. 
19 O. Nußbaum, Die Bedeutung von „Anamnese - Memoria - Gedächtnis" in der · Uturgie 

= Pastoralblatt filr die Diözesen Aachen, Berlin, Essen, Köln, Osnabrück 31 (1979) 66-72, 
bes '11.. 

to AEStg 1; vgl. ebd. 9. 11 AEStg 3 und 6; vgl SC 83. 
11 Augustinus, Enarrationes in Pss. 85, 1 (CChr 39, 1176). 

232 



1Ur 1  -  z der eler der Eucharistie, sondern auch 1 anderen Formen, besonders Vollzug
des Stundengebets“®
Das aktuelle Gebet der Kirche 15t zugleich auch die Fortsetzung des Betens des
historischen Jesus csichtbaren Zeichen Gebetsintention und We  156e des Betens haben
an ihr normierendes Vorbild (AEStg 3 f Er celbst hat dieses Gebet
Kirche aufgetragen (AEStg Der Geist selbst ist e5, der die Einheit der betenden
Kirche bewirkt; er N  (U] sich unserer Schwachheit (Köm 8 26) und schenkt
den Geist der Kindschaft, dem AIr rufen dürfen Abba, lieber Vater (Röm } 15)
(AEStg Eine besondere Zeichenhaftigkeit erhält egliches Beten durch die Gemein-
csamkeit 9), W freilich das private Gebet der Kammer O cht
ausschließen mu® oder Das Gemeinschaftsgebe macht nicht nNUuLr den ganzen Leib
Christi au dem aup den Gliedern, sondern auch Gottes Tempelbau
Jebendigen eiınen (1 'etr 2 offenbar Nach I15 Inkarnation und Sühne-
tod geschieht die Gott all  eın angemMeESSENEC Anbetung icht länger mehr steinernen
Tempeln, sondern die Il Christus Menschheit ist celbst dieser Tempel
sowchl jeder einzelne ‚jebendige“ Baustein AMLe VOor allem der „geistliche Tempel”“
insgesamt Dieser „Tempel AUS lebendigen Steinen ISt dann zugleich auch die
Ilhl Priesterschaft” die „durch Jesus Christus geistiige Opfer darbringt, die Gott
gefallen“ (1 DPetr 2 Aufgabe dieses llhl Geschlechts dieser „königlichen Priester-
schaft“” dieses 1, ZUu gen gewordenen Stammes isSt VOr allem der Lobpreis,

die „Verkündigung der großen Taten dessen, der der Finsternis 11  - se1
wunderbares Licht gerufen hat“” (1 etr 2 gleichen INnnn ordert ja auch der
Hebräerbrief auf „Durch iıhn 2150 laßt Gott allzeit das Lobopfer darbringen,
nämlich die Frucht der Lippen, die e1nen Namen preisen““ (Hebr Neses
Lobopfer geschieht 1LUN keineswegs allein 11 der Eucharistie, wenn auch Mitte und
Höhepunkt des Banzen Lebens RINeT christlichen Gemeinde ist sondern wird ähnlich
171 Ste ntfaltet das zZUu den verschiedenen Tagesstunden Lob Dank und ] das
Gedächtnis der Heilsmysterien und die Vorahnung der himmlischen Herrlichkeit
beinhaltet?® So stehen Eucharistie und Stg ] eNnNsSCn Verhältnis zueinander,
nich  er allein theologisch sondern möglichst auch er doch gelegentlich) 117 konkreten
Vollzug*® Überhaupt 15t das Stg keine zeitliche Behinderung des Hirtendienstes,
sondern dessen „Quelle und höchste Form“27 Beide beinhalten und zielen ab auf das
gleiche die Heiligung des Gottesvolkes.
Aus dem wird deutlich, d  laf die Kirche den gelegentlich geäußerten Vorschlägen,
das Tevier Buch das persönliche Gebet des Priesters umzugestalten und
die Fiktion e1INE  G Gemeinschaftsgebetes aufzugeben, nicht entsprochen hat und ©5
lit Gründen auch nich:!  er konnte Das Stg 151 notwendige Lit die die Kirche als BAaNZe
angeht, G auch SEWISSEN Kreisen W Amtsträgern (Bischöfen, Priestern,
Diakonen) und Laiengemeinschaften (Ordensleuten nichtpriesterlichen Standes) dieses
Buch besonders anempfiehlt übergibt®® ist die Banze
gemeint“?®, allem die Ort vere:  1gt christliche Gemeinde „Wenn also die
Gläubigen zZzu Fe:  Jer des Stundengebetes gerufen werden und ihrer Versammlung
Herz und Stimme Tre1NeEN, wird in ihnen Kirche sichtbar, die das Mysterium Christi
feiert‘““0
Es ist unverkennbar, der Anspruch des Stg d  amıit erschreckend hoch ist

vielen diesem Verpflichteten die Darlegungen des Konzils der

Zur theol. Begründung des Stundengebets S, VOr allem 10—18.
35  35 AEStg 03—99. 7 AEStgZ  9 Über den Kreis der tundengebet Verpflid1tßtgx: AEStg D Sa 1D

{g 22.

233

nur in der Feier der Eucharistie, sondern auch in anderen Formen, besonders im Vollzug 
des Stundengebets1128• 

Das aktuelle Gebet der Kirche ist zugleich auch die Fortsetzung des Betens des 
historischen Jesus in sichtbaren Zeichen: Gebetsintention und Weise des Betens haben 
an ihm ihr normierendes Vorbild (AEStg 3 f, 6 f). Er selbst hat dieses Gebet seiner 
Kirche aufgetragen (AEStg 5). Der HI. Geist selbst ist es, der die Einheit der betenden 
Kirche bewirkt; er nimmt sich unserer Schwachheit an (Röm 8, 26) und schenkt uns 
den Geist der Kindschaft, in dem wir rufen dürfen: Abba, lieber Vater (Röm 8, 15) 
(AEStg 8). Eine besondere Zeichenhaftig.keit erhält jegliches Beten durch die Gemein­
samkeit (AEStg 9), was freilich das private Gebet in der Kammer (Mt 6, 6) nicht 
ausschließen muß oder will. Das Gemeinschaftsgebet macht nicht nur den ganzen Leib 
Christi aus dem Haupt und den Gliedern, sondern auch Gottes Tempelbau aus 
lebendigen Steinen (1 Petr 2, 5) offenbar: Nach Christi Inkarnation und seinem Sühne­
tod geschieht die Gott allein angemessene Anbetung nicht länger mehr in steinernen 
Tempeln, sondern die in Christus geeinte neue Menschheit ist :selbst dieser Tempel, 
sowohl jeder einzelne „lebendige" Baustein wie vor allem der „geistliche Tempel" 
insgesamt. Dieser „Tempel aus lebendigen Steinen" ist dann zugleich auch die 
„hl. Priesterschaft", die „durch Jesus Christus geistige Opfer darbringt, die Gott 
gefallen" (1 Petr 2, 6). Aufgabe dieses „hl. Geschlechts", dieser „königlichen Priester­
schaft", dieses „zu seinem Eigentum gewordenen Stammes" ist vor allem der Lobpreis, 
d. h. die „Verkündigung der großen Taten dessen, der uns aus der Finsternis in sein 
wunderbares Licht gerufen hat" (1 Petr 2, 9). Im gleichen Sinn fordert ja audt der 
Hebräerbrief auf: ,,Durch ihn also laßt uns Gott allzeit das Lobopfer darbringen, 
nämlidt die Frudtt der Lippen, die seinen Namen preisen" (Hebr 13, 15)24• Dieses 
Lobopfer geschieht nun keineswegs allein in der Eucharistie, wenn sie auch Mitte und 
Höhepunkt des ganzen Lebens einer christlichen Gemeinde ist, sondern wird ähnlidt 
im Stg entfaltet, das zu den verschiedenen Tagesstunden Lob, Dank und Bitte, das 
Gedächtnis der Heilsmysterien und die Vorahnung der himmlischen Herrlichkeit 
beinhaltet25• So stehen Eucharistie und Stg in einem engen Verhältnis zueinander, 
nicht allein theologisch, sondern möglichst auch (oder doch gelegentlich) im konkreten 
Vollzug26• Oberhaupt ist das Stg keine zeitliche Behinderung des Hirtendienstes; 
sondern dessen „Quelle und hödtste Form"27• Beide beinhalten und zielen ab auf das 
gleiche: die Heiligung des Gottesvolkes. 
Aus all dem wird deutlich, daß die Kirche den gelegentlich geäußerten Vorsdtlägen, 
das Brevier zu einem Buch für das persönliche Gebet des Priesters umzugestalten und 
die Fiktion eines Gemeinschaftsgebetes aufzugeben, nicht entsprochen hat und es aus 
lit Gründen audt nidtt konnte: Das Stg ist notwendige Lit, die die Kirche als ganze 
angeht, wenn sie audt gewissen Kreisen wie Amtsträgern (Bisdtöfen, Priestern, 
Diakonen) und Laiengemeinschaften (Ordensleuten nichtpriesterlidten Standes) dieses 
Budt besonders anempfiehlt und übergibt28• Letztlich ist immer die ganze Kirche 
gemeint!9, so vor allem die am Ort vereinigte christlidte Gemeinde: ,,Wenn also die 
Gläubigen zur Feier des Stundengebetes gerufen werden und in ihrer Versammlung 
Herz und Stimme vereinen, wird in ihnen Kirche sichtbar, die das Mysterium Christi 
feiert"30• 

Es ist unverkennbar, daß der Anspruch des neuen Stg damit ersdtreckend hoch. ist, 
ja daß vielen zu diesem Gebet Verpßich.teten die Darlegungen des Konzils wie in der 

21 SC83. 
14 Zur theoL Begründung des Stundengebets s. vor allem AEStg 10-18. 
86 AEStg 12. . 20 AEStg 93-99. 11 AEStg 18. 
28 Ober den Kreis der zum Stundengebet Verpßichteten AEStg 23-32. 
9 AEStg 20 f. so AEStg 22. 

233 



AEStg „etwas zu im theologischen Regal” stehend erscheinen könnte. Die
allgemeine Gebetsnot In Zeit und Gesellschaft ist Ja offenkundig, auch unter
den Priestern. Die Weisung, „das eten durch Beten lernen könne, ist
z richtig, aber oftmals nicht barmherzig BEIM) Daher ist

des deutschen Sprachgebietes mit dem A des Stg Priestern auch
ein  ine cehr redliche praktische Handreichung®! übergeben haben. Alle d Änregunr-

und Zeugnisse von Bischöfen, Theologen und „Praktikern“ hier Veil-
jetet der Umfang des sollte sich aber ZUT aufmerksamen
Lektür: e5e5 Bändchens eßen. überhaupt, elchem Umfang wie

P  riester  e Se1iIN verrichtet, wird wahrscheinlich etzten Endes der tand SeinNnes
GSelbstverständnisses (und seiner Gewissenserforschung) sein h als
kirchlicher Sozialarbeiter, Volksbildner oder auch ir als maitre de plaisir seiner
emeıınde oder als Priester der apostolischen und letztlich christologischen
Sukzession des Priestertums der Kirche.
Ich möchte ] auf jene Hilfen hinweisen, die das Neue Stundenbuch selb: bietet und
wıe es selbst den „Einstieg erleichtert. Fs ist nämlich den ang den
apostolisch ätigen B-  Pn einer Last werden zZzu lassen Q- ur gekürzt und
Psalterium auf Ä Wochen verteilt worden, sondern Zeitabfolge der Gebetsstunden
und Strukturierung der iınzelelemente wollen dem Beter eine H se1n, In der Arbeit
des ages spirituell Atem holen.

Der zeitgerechte Ansatz des Stundengebets
wurde schon gesagt, daß das revıer die antike Einteilung des Tages maßgeb-
WAar: Zwischen dem Morgenlob be: Sonnenaufgang, den Laudes, und dem bend-

lob der Vesper, dem „duplex cardo offi  cii””,  seff den beiden Angelpunkten des täglichen
Stg®, Jlagen (wenigstens virtuell) Tag 3 Horen, der acht Nokturnen; Prim
und Komplet jJe als eg der Tagesarbeit und Nachtruhe; private Doppelungen
des orgen- und Abendlobes. Außerhalb des Chorgebets der Mönche und Kanoniker
Jar das Gebet schon ängst nicht mehr die vorgesehene Tagesstunde gebunden:
Das „s tg” bedeutete den Komplex e1Nnes ‚„Tagesgebetes“”, e1nes Pensums, das INnan

irgendwann innerhalb S 24 Stunden zZzu verrichten hatte. Um nich  me der JTages-
arbeit in Verlegenheit ZUuU kommen, konnten darüber hinaus die Matutin und 5SUSal
die Laudes, also das Morgengebet des folgenden Tages, schon auf den Ffrühen Nach-
mittag des Vortages vorge2Z0gen werden. Von Pius und Richelieu wird erzählt,
G1 hätten Brevier verrichtet, daf 6]1e ın jeder acht von bis 24 das
Pensum des vorigen ages und von Mitternacht his Uhr das des folgenden ages
gebetet haben Ich mich die Wahrheit des Berichts keineswegs verbürgen;
aber ist sicher, daß niemand daran etwas Unangemessenes gesehen hätte, eher eine
äaußerste Gewissenhaftigkeit gegenüber der kirchlichen Gebetsverpflichtung. Die ıta:
Orarum, die Verrichtung des Gebets entsprechenden Stunde oder wenigstens
Tageszeit, u weitgehend eSSCN, obwohl die Hymnen e{[w: der oder der
MPp. ausdrücklich arauf Bezug nahmen.
Die Neuordnung des Stg stellt die Zuordnung der einzelnen Gebetszeiten ihrer
entsprechenden Tageszeit wieder her. Wer die Hymnen, Psalmen und ebete der
einzelnen Horen ansieht, bemerkt sofort, S1e ] von der
betreffenden zeitlichen Situation und dem Tagesrhythmus gepragt sind iarn

sinnvoll z ihrer eit beten. Die Eröffnung des Stg, £rüher obligat mıit S
verbunden, aber me1s! zl unrechten Zeit verrichtet, ıst wieder wirklicher Beginn des

Gekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Heg.), Beten miıt der rche. Hiltfen zu  5  5 en
engebe' Regensburg 1978.

@, AES 37

D  234

AEStg als „etwas zu hoch im theologisc:hen Regal" stehend ersc:heinen könnte. Die 
allgemeine Gebetsnot in unserer Zeit und Gesellsc:haft ist ja offenkundig, auch unter 
den Priestern. Die Weisung, daB man „das Beten nur durc:h Beten lernen" könne, ist 
zwar ric:htig, aber oftmals doch nic:ht barmherzig genug. Daher ist es zu begriiBe.n, daB 
die Bisc:höfe des deutsc:hen Sprac:hgebietes mit dem I. Bd. des Stg ihren Priestern auch 
eJne sehr redliche und praktisc:he Handreic:hungff übergeben haben. Alle die Anregua­
gen und Zeugnisse von Bisc:höfen, Theologen und „Praktikern" hier anzuführen, ver­
bietet der Umfang des Artikels. Man sollte sich aber unbedingt zur aufmerksamen 
Lektüre dieses Bändc:hens entschlie8en. Ob überhaupt, in welchem Umfang und wie 
ein Priester sein Stg verrichtet, wird wahrsc:heinlich letzten Endes der Prüfstand seines 
Selbstverständnisses (und seJner Gewissenserforschung) sein: Begreift er sich als 
kirchlicher Sozialarbeiter, als Volksbildner oder auch nur als ma1tre de plaisir seiner 
Gemeinde - oder als Priester in der apostolisc:hen und letztlich christologischen 
Sukzession des Priestertums der Kirche. 
Ic:h möchte nun auf jene Hilfen hinweisen, die das neue Stundenbuch selbst bietet und 
wie es selbst den „Einstieg" erleic:htert. Es ist nämlich - um den Gebetsumfang für den 
apostolisch Tätigen nicht zu einer Last werden zu lassen - nicht nur gekürzt und das 
Psalterium auf 4 Woc:hen verteilt worden, sondern Zeitabfolge der Gebetsstunden 
und Strukturierung der Einzelelemente wollen dem Beter eine Hilfe sein, in der Arbeit 
des Tages spirituell Atem zu holen. 

b. Der zeitgerechte Ansatz des Stundengebets 

Es wurde schon gesagt, daß für das Brevier die antike ~teilung des Tages maßgeb­
Jidt war: Zwischen dem Morgenlob beim Sonnenaufgang, den Laudes, und dem Abend­
lob der Vesper, dem „duplex cardo offidi", den beiden Angelpunkten des täglichen 
Stg82, lagen (wenigstens virtuell) am Tag 3 Horen, in der Nacht 3 Nokturnen; Prim 
und Komplet je als Beginn der Tagesarbeit und Nachtruhe waren private Doppelungen 
des Morgen- und Abendlobes. Außerhalb des Chorgebets der Mönche und Kanoniker 
war das Gebet schon län~t nicht mehr an die vorgesehene Tagesstunde gebunden: 
Das „Stg" bedeutete den Komplex eines „Tagesgebetes", eines Pensums, das man 
irgendwann innerhalb von 24 Stunden zu verrichten hatte. Um nicht bei der Tages­
arbeit in Verlegenheit zu kommen, konnten darüber hinaus die Matutin und sogar 
die Laudes, also das Morgengebet des folgenden Tages, sdton auf den frühen Nach­
mittag des Vortages vorgezogen werden. Von Pius XI. und Ridtelieu wird erzählt, 
sie hätten ihr Brevier so verrichtet, da.8 sie in jeder 2. Nacht von 23 bis 24 Uhr das 
Pensum des vorigen Tages und von Mitternacht bis 1 Uhr das des folgenden Tages 
gebetet haben. Ich kann mich für die Wahrheit des Berichts keineswegs verbürgen; 
aber es ist sicher, daß niemand daran etwas Unangemessenes gesehen hätte, eher eine 
äußerste Gewissenhaftigkeit gegenüber der kirchlic:hen GebetsverpBic:htung. Die veritas 
horarum, die Verric:htung des Gebets zur entsprechenden Stunde oder wenigstens 
Tageszeit, war weitgehend vergessen, obwohl die Hymnen etwa der Prim oder der 
I<omplet ausdrüd<lich darauf Bezug nahmen. 
Die Neuordnung des Stg stellt die Zuordnung der einzelnen Gebetszeiten zu ihrer 
entsprechenden Tageszeit wieder her. Wer die Hymnen, Psalmen und Gebete der 
einzelnen Horen einmal genauer ansieht, bemerkt sofort, da8 sie nun von der 
betreffenden zeitlic:hen Situation und dem Tagesrhythmus geprägt sind: man kann sie 
sinnvoll nur zu ihrer Zeit beten. Die Eröffnung des Stg, früher obligat mit der Matutin 
verbunden, aber meist zur unrechten Zeit verrichtet, ist wieder wirklicher Beginn des 

31 Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.), Beten mit der Kirche. Hilfen zum neuen 
Stundengebet. Regensburg 1978. 

n SC 89 a, AEStg 37. 

234 

.:.. 



Stg e1nes Tages (AEStg 34 f) Das besonders von den Laudes (AEStg 38) und der
Vesper (AEStg 39), vom Tagesbeginn der Z der Auferstehung des Herrn und
dem Tagesschluß der Zuwendung B „Licht, das eıinen Untergang kennt“‘. Von
den 508 kle  ınen 1 agzeiten 'Terz Gext Non S die auswählen, die der
betreffenden Tageszeit am besten entspricht (AEStg HÄ f Die Komplet ist das „Jletzte
Gebet des ages’  d VOT der Nachtruhe, ggf. auch noch nach tternacht (AEStg
Die alte Matu (im Chor Nachtgebet verrichtet und eute Lesehore genann hat
allerdings, enigstens beim privaten Beten, keinen Tagesbezug mehr c1e jetzt
„zZuü eder beliebigen Tagesstunde gehalten werden, auch bend des
gangenen ages nach der Vesper” 59) diese e1ise ist das ebet wirkli|

den Tagesablauf integriert, eine Verpflichtung mehr eben her.
C, Ctruktur und Inhalt der einzelnen Gebetsstunden

dem gewohnten ufbau der einzelnen Gebetszeiten hat csich im runde wenig
geändert. Nach wie Vor beginnt ede Hore mıit der gewohnten Einleitung, der B1n
Hymnus und das Gebetskorpus 5 Psalmen, esung, Gebet und Abschluß folgen.
Nur die Lesehore ist stärker umgeformt; das Schema der 3 Nokturnen ist aufgegeben
und atıch der Umtang insgesamt ctark verkürzt. Jedoch wurde für die Sonn- und Fest-
tage eine rweiterung ZUT Vigil entwickelt, die der okturn des alten
monastischen entspricht. Die einzelnen Tagzeitgebete sind In unterschiedlichem
Anteil der Bauelemente (Psalmen, esung, Hymnus, Gebet) es: und 1n ihrer
Besonderheit formal strukturiert. Diese materialen Flemente seien 1Un nach hrer
Eigenart vorgeführt
Die Psalmen®
Das Konzil hat eıne Verteilung des gesamten Psailters auf eine Jängere eit gefordert
(SC 91), die Reform hat die Psalmen auf +  4 Wochen verteilt Um muiıt den 150 Psalmen

einen solchen Zeitraum Auslangen zu haben, wurden die Psalmen (besonders
längere) nach Sinngruppen unterteilt und jede Gebetsstunde ] noch 3 solche
Gesangsstücke vorgesehen. Der lange Psalm mit seinen Wiederholungen 1st 50gar
über 22 Tage der Mittagshore verteilt, wWwIe Ja auch der Tradition den kleinen
Horen des Sonntags gebetet wurde Besonders passende Psalmen (so OoNnn! und
Freitag) werden diesem 1 urnus mehrmals verwendet. Andererseits wurden die S02.
Fluchpsalmen (57, 82 und 108), die manche psychologischen Schwierigkeiten beim Beter
erzeugten, übergangen; ebenso wurden einzelne derartige Verse anderer Psalmen
ausgelassen (AEStg 131) Die 502. geschichtlichen Psalmen 104 und 105) sind
der Advents-, Weihnachts-, Fasten- ÖOsterzeit vorbehalten 130) s1e csind
0auf die T aten Gottes in der Heilsgeschichte des al Gottesvolkes, die

vollendet. Ihnen wird eigentlich 4  x nrecht der arakter des Gebetes abge-
sprochen; denn Was Gott den Vätern Glaubens tat, tut mmer wieder:
ust der pp Gott““.
Die Psalmen bzw. Psalmteile SIN  d, um den Zeitraum von EL Wochen auszureichen,
notwendig noch vermehrt E biblische Cantica., D  1ese alte Tradition ist bis auf den
biblischen Codex Alexandrinus 5 Jh.) zurückzuverfolgen. Auch Brevier atten Si@e
schon lange ihren Platz der vorletzten Gtelle der Gesänge der Laudes Da aber kaum
genügend passende atl Gesänge 4 Wochen bereitstanden, begnügte InNnan eich mit
einer einzigen Reihe einen wiederkehrenden Wochenturnus. nt] Cantica ent-
hielt das alte Tevier den Laudes das Benedictus 1, esper das

SV ÄAEStg 100—139 miıt den Kap Di Psalmen und Verhältnis
Gebet: ] Antiphonen und andere Hilfen für das Ps  engebet; D Die Vortrags-
E m  U Psalmen: IV. Ä Psalmenverteilung aun  E Die Cantica dem
und Neuen Testament.

Stg eines Tages (AEStg 34 f). Das gilt besonders von den Laudes (AEStg 38) und der 
Vesper (AEStg 39), vom Tagesbeginn als der Zeit der Auferstehung des Herrn und 
dem Tagessdtlu8 als der Zuwendung zum „Licht, das keinen Untergang kennt". Von 
den sog. kleinen Tagzeiten Terz - · Sext - Non kann man die auswählen, die der 
betreffenden Tageszeit am besten entspricht (AEStg 76 ff). Die Komplet ist das „letzte 
Gebet des Tages" vor der Nachtruhe, ggf. auch noch nach Mitternacht (AEStg 84). 
Die alte Matutin (im Chor als Nachtgebet verrichtet und heute Lesehore genannt) hat 
allerdings, wenigstens beim privaten Beten, keinen Tagesbezug mehr: sie kann jetzt 
,,zu jeder beliebigen Tagesstunde gehalten werden, auch am Abend des vorange­
gangenen Tages nach der Vesper" (AEStg 59). Auf diese Weise ist das Gebet wirklich 
in den Tagesablauf integriert, keine Verpßichtung mehr neben ihm her. 

c. Struktur und Inhalt der einzelnen Gebetsstunden 

An dem gewohnten Aufbau der einzelnen Gebetszeiten hat sich im Grunde wenig 
geändert. Nach wie vor beginnt jede Hore mit der gewohnten Einleitung, der ein 
Hymnus und das Gebetskorpus aus Psalmen, Lesung, Gebet und Abschluß folgen. 
Nur die Lesehore ist stärker umgeformt; das Schema der 3 Nokturnen ist aufgegeben 
und auch der Umfang insgesamt stark verkürzt. Jedoch wurde für die Sonn- und Fest­
tage eine Erweiterung zur Vigil entwickelt, die etwa der 3. Nokturn des alten 
monastischen Stg entspricht. Die einzelnen Tagzeitgebete sind von unterschiedlichem 
Anteil der Bauelemente (Psalmen, Lesung, Hymnus, Gebet) bestimmt und in ihrer 
Besonderheit formal strukturiert. Diese materialen Elemente seien nun nach ihrer 
Eigenart vorgeführt. 

Die Psalmen33 

Das Konzil hat eine Verteilung des gesamten Psalters auf eine längere Zeit gefordert 
(SC 91), die Reform hat die Psalmen auf 4 Wochen verteilt. Um mit den 150 Psalmen 
für einen solchen Zeitraum das Auslangen zu haben, wurden die Psalmen (besonders 
längere) nach Sinngruppen unterteilt und für jede Gebetsstunde nur noch 3 solche 
Gesangsstücke vorgesehen. Der lange Psalm 118 mit seinen Wiederholungen ist sogar 
über 22 Tage der Mittagshore verteilt, wie er ja auch in der Tradition zu den kleinen 
Horen des Sonntags gebetet wurde. Besonders passende Psalmen (so am Sonntag und 
Freitag) werden in diesem Turnus mehrmals verwendet. Andererseits wurden die sog. 
Fluchpsalmen (57, 82 und 108), die manche psychologischen Schwierigkeiten beim Beter 
erzeugten, übergangen; ebenso wurden einzelne derartige Verse anderer Psalmen 
ausgelassen (AEStg 131). Die sog. geschichtlichen Psalmen (77, 104 und 105) sind 
der Advents-, Weihnachts-, Fasten- und Osterzeit vorbehalten (AEStg 130): sie sind 
Lobgesänge auf die Taten Gottes in der Heilsgeschichte des atl Gottesvolkes, die skh 
im NT vollendet. Ihnen wird eigentlich zu Unrecht der Charakter des Gebetes abge­
sprodten; denn was Gott den Vätern unseres Glaubens tat, tut er immer wieder: er 
'.ist der „treue Gott''. 
Die Psalmen bzw. Psalmteile sind, um für den Zeitraum von 4 Wochen auszureichen, 
notwendig noch vermehrt um biblische Cantica. Diese alte Tradition ist bis auf den 
biblischen Codex Alexandrinus (5. Jh.) zurückzuverfolgen. Auch im Brevier hatten sie 
schon lange ihren Platz an der vorletzten Stelle der Gesänge der Laudes. Da aber kaum 
genügend passende atl Gesänge für 4 Wochen bereitstanden, begniigte man sich mit 
einer einzigen Reihe für einen wiederkehrenden Wochenturnus. An ntl Cantica ent­
hielt das alte Brevier zu den Laudes das Benedictus (Lk 1, 68-79), zur Vesper das 

33 Vgl. AEStg 100-139 mit den Kap.: I. Die Psalmen und ihr Verhältnis zum christlichen 
Gebet; ll. Die Antiphonen und andere Hilfen filr das Psalmengebet; IIL Die Vortrags­
weisen für die Psalmen; IV. Die Psalmenverteilung im Stg; V. Die Cantica aus dem Alten 
und Neuen Testament. 

235 



Magnificat und ZUr Komplet das Nunc dimittis 2 Sie sind
den gewohnten Stellen verblieben, aber Psalmteil (etwa aQus den Paulusbriefen)

noch erheblich vermehrt Die Komplet-Psalmen, zZ.u Nachtgebet passend und Aus-
des Gottvertrauens, haben auch NL einen ECINZIBEIL Wochenturnus PaSsch aber

dieser Gebetsstunde VÖO dem Schlafengehen besonders gut
Die Psalmen sind Gesangstücke des und ursprünglich in beschlossen Es War
aber das Bestreben schon der apostolischen Gemeinde und dann der Kirchen-
y und ten Kirchenschriftsteller$*, eine „christliche relecture“” der Psalmen
ermöglichen: das gSaNzZe wWar ihnen notwendig auf den Messias. und den NB
gerichtet.
Was die Kommentatoren gefunden hatten, nahmen die Liturgiker wWı€ die Beter BEeNE
auf Der heutige Fachexeget muUt : historisch-kritischen Instrumentarium wird
dabei gelegentlich größere Schwierigkeiten haben; die kirchliche Tradition (von der
alexandrinischen Kirche ab) atte dagegen keinerlei Bedenken, P6€5 diese Auslegung
SOBar die „pneumatische gegenüber dem „somatischen Wortsinn Konnte sich
doch auf ese der Zitierung des SOgar 1 Munde Christi berufen Um dem
heutigen Beter ese „relecture deutlicher ZU ermöglichen, gibt das Stunden-
buch wertvolle Hilfen Zunächst einmal gibt > dem Psalm e1in Überschrift
nach dem literarischen Wortsinn also nicht die Bibeltext des AT) S0 1st die
konkrete und zugleich allgemeingültige Situation des Beters gekennzeichnet und der
Psalm nach Nn Literarsinn charakterisiert Darauf rfolgt Schritt Das Ver-
ständnis ZUm und auf Christus hin wird eröffnet du R1n der Schrift selbst
oder - Kirchenvaters Diese Bereitungen der Beter ch*+ einfach und schnell
übergehen, Wenn auch besonders bei der EmMEINSAMEN Rezitation der Psalmen,
nich:  r gelesen werden ennoch collte 610e der private Beter jedesmal urz überdenken,
um sich den Psalm spirituell voll machen können Nur S0 findet das Wort
e1ne Resonanz 1111 Herzen Ein Mittel ZUTC rechten ÄAneignung ıst (wie bisher schon)
die Antiphon Sie soll die Jegitime Aneignung geradezu beherrschend steuern
Sie rahmt deshalb den Psalm ıST eigentlicher lit Bestandteil des Gebetes und wird
Chor - Privatgebet gEeESUNgBCN oder ezıtiert Von der Antiphon her bekommt der
Psalm Kolorit den Tag, die Festzeit und die konkrete Situation. Schließlich
klingt eder Psalm trinitarischen Lobpreis, das Gloria Patri seinem Wesen
nach 1st solche Doxologie erst nt} möglich Und Ende mündet der Banze
Psalm in Psalmenoration, die beim ateinischen Stg 5 Zusatzband

finden Sein WIF  d, ın  z der deutschen Ausgabe aber schon jetzt hinzugefügt ist55 Der
Lobpreis flieRt eın 1n das persönliche und gemeindliche Die AEStg bemüht sich
um solchen rechten ollzug des Psalmengebetes 110—120) Jeder Beter des
Breviers sollte diese Passage unbedingt nachlesen und bedenken. Gje ist eın unnötiger
rubrizistischer Apparat, sondern eın notwendige und willkommene Hilfe
Die sungen
Schon das ONZz: verlangte die eIiorm des Stg (SC 92) a} Ordnung

ein reicheres Angebot des Gotteswortes, 65sere Auswahl der Lesungen
Fischer, Das Psalmenverständnis der alten rche bis Origenes, Ps 1—20  / Onnn 1944:

Auf der Mauer, Das Psalmenverständnis des Ambrosius Vo Mailand ] Beitrag
Deutungshintergrund der Psalmenverwendung Gottesdienst der alten Kirche. Leiden

1977 dort 5, Te|weiterführende eratur, auch V, B, Fischer)
55 7 Wagner, Kommentierende Bemerkungen ZUr „reier des tundengebets in den katholi-

schen Bistümern des deutschen 5 rachgebietes”. Darlegungen für Bischofskonferenzen
und; des opra gebietes B  > 27 Pastor:  att (s. 19)
30 (1978) 371—376, bes. A72.,
Vgl. AEStg 140—-172 mit den Kapiteln Die esung; VIL, v Lesungen den
Vätern und Kirchenschriftstellern: Die hagiographische Lesung  /  * IX, Die Responsorien.

236

Magnificat (Lk 1, 46-56) und zur Komplet das Nunc dimittis (Lk 2, 29-32). Sie sind 
·an den gewohnten Stellen verblieben, aber im Psalm teil ( etwa aus den Paulusbriefen) 
noch erheblich vermehrt. Die Komplet-Rsalmen, zum Nachtgebet passend und Aus­
·drud<. des Gottvertrauens, haben auch nur einen einzigen Wochenturnus - passen aber 
·dafür zu dieser Gebetsstunde vor dem Schlafengehen besonders gut. 
Die Psalmen sind Gesangstüd<.e des AB und ursprünglich in ihm beschlossen. Es war 
aber das Bestreben sdton der apostolischen Gemeinde und dann weiter der Kirchen­
väter und alten Kirdtenschriftsteller8', eine „christliche relecture" der Psalmen zu 
ermöglichen: das ganze AT war ihnen notwendig auf den Messias. und den NB aus­
gerichtet. 

Was die Kommentatoren gefunden hatten, nahmen die Liturgiker wie die Beter gerne 
auf. Der heutige Fachexeget mit seinem historisch-kritischen Instrumentarium wird 
dabei gelegentlich größere Schwierigkeiten haben; die kirchliche Tradition (von der 
alexandrinischen Kirdte ab) hatte dagegen keinerlei Bedenken, pries diese Auslegung 
sogar als die „pneumatische" gegenüber dem „somatischen" Wortsinn. Konnte sie sich 
doch auf diese Art der Zitierung des AT sogar im Munde Christi berufen. Um dem 
heutigen Beter diese „relecture" deutlicher zu ermöglichen, gibt das neue Stunden­
buch wertvolle Hilfen. Zunädtst einmal gibt sie dem Psalm eine eigene Obersdtrift 
nadt dem literarischen Wortsinn (also nicht die im Bibeltext des AT); so ist die 
konkrete und zugleich allgemeingültige Situation des Beters gekenµzeidtnet und der 
Psalm nach seinem Literarsinn charakterisiert. Darauf erfolgt ein -2. Schritt: Das Ver­
ständnis zum NT und auf Christus hin wird eröffnet durch ein Wort der Schrift selbst 
oder eines Kirchenvaters. Diese Bereitungen sollte der Beter nicht einfach und schnell 
übergehen, wenn sie auch, besonders bei der gemeinsamen Rezitation der Psalmen, 
nicht gelesen werden. Dennoch sollte sie der private Beter jedesmal kurz überdenken, 
um sidt den Psalm spirituell voll zu eigen machen zu können. Nur so ßndet das Wort 
eine Resonanz im Herzen. Ein 3. Mittel zur rechten Aneignung ist (wie bisher ~chon) 
die sog. Antiphon. Sie soll die legitime Aneignung geradezu beherrschend steuern. 
Sie rahmt deshalb den Psalm, ist eigentlicher lit Bestandteil des Gebetes und wird im 
Chor wie im Privatgebet gesungen oder rezitiert. Von der Antiphon her bekommt der 
Psalm sein Kolorit für den Tag, die Festzeit und die konkrete Situation. Sdtließlich 
klingt jeder Psalm aus in einen trinitarischen Lobpreis, das Gloria Patri; seinem Wesen 
nach ist eine solche Doxologie erst ntl möglich. Und am Ende mündet der ganze 
Psalm in eine Psalmenoration, die beim lateinischen Stg erst in . einem 5. Zusatzband 
zu .6nden sein wird, in der deutschen Ausgabe aber schon jetzt hinzugefügt ist": Der 
Lobpreis BieBt ein in das persönliche und gemeindliche Gebet. Die AEStg bemüht sich 
um einen solchen rechten Vollzug des Psalmengebetes (110-120). Jeder Beter des 
Breviers sollte diese Passage unbedingt nachlesen und bedenken. Sie ist kein unnötiger 
rubrizistischer Apparat, sondern eine notwendige und willkommene Hilfe. 

Die Lesungen86 

Sdton das Konzil verlangte für die Reform des Stg (SC 92) -a) eine neue Ordnung 
und ein reidteres Angebot des Gotteswortes, b) eine bessere Auswahl der Lesungen 

"B. Fischer, Das Psalmenverständnis der alten Kirche bis Origenes, Ps. 1-20; Bonn 1944; 
H. ]. Auf der Mauer, Das Psalmenverständnis des Ambrosius von Mailand. Ein Beitrag 
zum Deutungshintergrund der Psalmenverwendung im Gottesdienst der alten Kirche. Leiden 
1977 (dort 5, XIV-XXI zahlreiche weiterführende Literatur, auch v. B. Fischer). 

111 J. Wagner, Kommentierende Bemerkungen zur „Feier des Stundengebets in den katholi­
schen Bistümern des deutschen Sprachgebietes". Darlegungen fiir die Bischofskonferenzen 
und Bischöfe des deutschen Sprachgebietes vom 27.Jan.1978 = Pastoralblatt (s. Anm. 19) 
30 (1978) 371-376, bes. 372. 

18 Vgl AEStg 140-172 mit den Kapiteln: VI. Die Schriftlesung; VII. Die Lesungen aus den 
Vätern und Kirchenschriftstellern; VIII. Die hagiographische Lesung; IX. Die Responsorien. 

236 



aus den Werken der Väter, Kirchenlehrer und Kirchenschriftsteller und C} eiıne Über-
prüfung der Heiligenviten
Dieses Verlangen er das Stg 1n gültiger Weise. Die Schriftlesung ist Bestand-
teil einer jeden Gebetshore, einmal esonders ausführlich der SOR. Lesehore, dann
wieder knapper in den anderen Gebetszeiten., Die wichtigsten Teile des und
sind dadurch Lektüre angeboten, dazu noch gut abgestimmt mit den Lektionarien
des Wortgottesdienstes der Messe. 1e ‚vangelıen S1N erdings fast (

außer bei den Vigilien: s1e sollen der Höhepunkt der Verkündigung des Wort-
gottesdienstes bleiben.
Nun ergab csich nach der Zusammenstellung und Redaktion der Leseteile eiıne große
Schwierigkeit: mi;+t einem SO reichen Angebot Lesungen Z7WwWe1 Jahres-
reihen War In den (vom Brevier her gewohnten) nicht unterzubringen. aher
ntschloß sich römischerseits einer nachträglichen Reduktion auf 1LUr einen
einzigen Jahreszyklus, erte aber damit ungut das bereits vorgesehene und
BEeW: Pensum, das 1  un ziemlich una)  en dastand37, auch der Zyklus
(zusammen mit den Psalmenorationen) für einen (römischen) vorgesehen ist. Es
ist aber fraglich, ob eıne solche Anordnung der Texte sich Zukunft durchsetzen
kann, weil S1e den Beter (auf Reisen und auch sonst) dauernd mit 2 belastet. Des-

entschlossen sich die Bischöfe des deutschen Sprachgebiets (mit römicher Erlaub-
nis) Zu VO der römischen (4_l bzw. in Urze  . 5bdg.) Ausgabe der Liturgia
horarum abweichenden Edition  e  « den geb Psalteriumsbänden (Weihnachtszeit, Öster-
zeıt, Jahreskreis) sin! 16 Faszikel der 2 ahresreihen beizulegen, dem der
ganze Leseteil In Seinem ursprünglich vorgesehenen Ausmaß dargeboten ist. D  1ese
Lösung ist S61l  s  cher (formaliter) praktikabel und (materialiter) sehr begrüßen, weil
der ganzec hatz des Gotteswortes und der kommentierenden Texte leicht und handlich
ZUT Verfügung eteht. Die Texte der Kirchenväter und kirchlichen Schriftsteller (eben-
falls in zwel Jahresreihen) csind den Schriftlesungen gut zugeordnet, deutschen
Stg auch mit ZCH  ET Berücksichtigung deutschsprachiger Autoren bis die
Gegenwart hinein. ese „Väterlesung“ ist den Gedenktagen der Heiligen durch
eine „Heiligenlesung“ ersetzt, bietet aber cht (wie früher die okturn mit der
oft bloß Jegendären und historisch unkritischen Heiligenvita) vorwiegend biographische
Fakten, sondern möglichst Ausschnitte 5 den erken der Heiligen selbst.
An dem alten und bewährten lit Brauch der Anfügung von Meditationselementen
die jeweiligen Lesestücke ıst angeknüpft: dem vorgesehenen Kesponsorium
besonders bei privatem Beten, leicht eine Besinnungspause angefügt werden. Die
Responsorien haben die im Chorgebet schon bisher übliche längere orm  ® für die
private Rezitation sind S1e un Umständen zZzu verkürzen bzw. vereinfachen. Der
Sinn dieser Responsorien bleibt jedem Fall eich G1e „sollen das Wort Gottes
tiefer das e7Z des Lesers oder Hörers eindringen f lassen 172)
Hymnen und nichtbiblischeG
en, tica und Schriftlesung entstammen der inspirierten Bibel. Daneben gibt

seit alter Zeit die 508 Hymnen, Dichtungen frommer Beter, die schon das alte
Brevier besonders im Einleitungsteil der Horen annte. Sie csind E Wesen her

ar dieser albierung entfielen zaNze Bücher des und NT: C  8  > Dae Gen,
Apg, Römer- und Korintherbrie| s  ist erdings bedenken, Lektio-

narıen der 111 re: Auswahl den ehlenden Büchern bieten, 50 völliger
usfa bei der lit erkündigung nicht ZUu beklagen

ascher, Das FU römische Stundengebet Intern. Kath. Zsı  - &. (1978)
bes.

E EStg 173—178, Dort nähere Hinweise über Herkunft, Hymnenreihen und ers
uttersprachlichkeit DZw. ÄAnpassungsnormen [eus Öp E,

237

aus den Werken der Väter, Kirchenlehrer und Kirchenschriftsteller und c) eine Ober­
prüfung der Heillgenviten. 
Dieses Verlangen erfüllt das neue Stg in gültiger Weise. Die Sduiftlesung ist Bestand­
teil einer jeden Gebetshore, einmal besonders ausführlidt in der sog. Lesehore, dann 
wieder knapper in den anderen Gebetszeiten. Die wichtigsten Teile des AT und NT 
sind dadurch zur Lektüre angeboten, dazu noch gut abgestimmt mit den Lektionarien 
des Wortgottesdienstes der Messe. Die Evangelien sind allerdings fast ganz ausge­
spart, außer bei den Vigilien: sie sollen der Höhepunkt der Verkündigung des Wort­
gottesdienstes bleiben. 
Nun ergab sich nach der Zusammenstellung und Redaktion der Leseteile eine große 
Schwierigkeit: Ein Stg mit einem so reichen Angebot an Lesungen in zwei Jahres­
reihen war in den (vom Brevier her gewohnten) 4 Bd. nidtt unterzubringen. Daher 
entschloß man sich römiiScherseits zu einer nachträglichen Reduktion auf nur einen 
einzigen Jahreszyklus, halbierte aber damit ungut das bereits vorgesehene und aus­
gewählte Pensum, das nun ziemlich unausgewogen dastand37, wenn audt der 2. Zyklus 
(zusammen mit den Psalmenorationen) für einen 5. (römischen) Bd. vorgesehen ist. Es 
ist aber fraglich, ob eine solche Anordnung der Texte sich in Zukunft durchsetzen 
kann, weil sie den Beter (auf Reisen und auch sonst) dauernd mit 2 Bd. belastet. Des­
wegen entschlossen sich die Bischöfe des deutschen Sprachgebiets (mit römicher Erlaub­
nis) zu einer von der römischen (4-, bzw. in Kürze Sbdg.) Ausgabe der Liturgia 
horarum abweichenden Edition: den 3 geb. Psalteriumsbänden (Weihnachtszeit, Oster­
zeit, Jahreskreis) sind 2 X 8 = 16 Faszikel der 2 Jahresreihen beizulegen, in dem der 
ganze Leseteil in seinem ursprünglich vorgesehenen Ausmaß dargeboten ist. Diese 
Lösung ist sicher (formaliter) praktikabel und (materialiter) sehr zu begrüßen, weil so 
der ganze Schatz des Gotteswortes und der kommentierenden Texte leicht und handlich 
zur Verfügung steht. Die Texte der Kirchenväter und kirchlichen Schriftsteller (eben­
falls in zwei Jahresreihen) sind den Schriftlesungen gut zugeordnet, im deutschen 
Stg auch mit angemessener Berücksichtigung deutschsprachiger Autoren bis in die 
Gegenwart hinein. Diese „ Väterlesung" ist an den Gedenktagen der Heiligen durch 
eine „Heiligenlesung" ersetzt, bietet aber nicht (wie früher die 2. Nokturn mit der 
oft bloß legendären und historisch unkritischen Heiligenvita) vorwiegend biographische 
Fakten, sondern möglichst Ausschnitte aus den Werken der Heiligen selbst. 
An dem alten und bewährten lit Brauch der Anfügung von Meditationselementen an 
die jeweiligen Lesestücke ist angeknüpft: dem vorgesehenen Responsorium kann, 
besonders bei privatem Beten, leicht eine Besinnungspause angefügt werden. Die 
Responsorien haben die im Chorgebet schon bisher übliche längere Form; für die 
private Rezitation sind sie unter Umständen zu verkürzen bzw. zu vereinfachen. Der 
Sinn dieser Responsorien bleibt in jedem Fall gleich: sie „sollen das Wort Gottes 
tiefer in das Herz des Lesers oder Hörers eindringen" lassen (AEStg 172). 

Hymnen und nichtbiblische Gesänge38 

Psalmen, Cantica und Schriftlesung entstammen der inspirierten Bibel. Daneben gibt 
es seit alter Zeit die sog. Hymnen, Dichtungen frommer Beter, die schon das alte 
Brevier besonders im Einleitungsteil der Horen kannte. Sie sind vom Wesen her 

87 Bei dieser Halbierung entfielen nun ganze Bücher des AT und NT: vom AT z. B. Gen, 
vom NT Apg, Römer- und 1. Korintherbrief. Es ist allerdings zu bedenken, daB die Lektio­
narien der Messe eine reiche Auswahl aus den fehlenden Büchern bieten, so daB ein völliger 
Ausfall bei der llt Verkündigung nicht zu beklagen ist. 
1. Pascher, Das neue römische Stundengebet = Intern. Kath. Zsdtr. 6 (1978) S28-53S; 
bes. 532. 

• AEStg 173-178. Dort nähere Hinweise über Sinn, Herkunft, Hymnenreihen und besonders 
die Muttersprachlichkeit bzw. Anpassungsnormen für Neuschöpfunge~ 

237 



enschenwerk, auch unterschiedlich ım Genre wıe der Kterarischen Qualität,
dier +adtrömische Lit G1e eigentlich weniger und Liebte, fanden

S10 dennoch 1Im ateinischen Liturgiekreis (etwa ands, alliens und des Mönch-
weıte Verbreitung, stellen ]yrisches, auch VO:  Himliches Fiement der

Lit dar. Überdies onnen  .. SIE (am Anfang der Hore) und deutlicher die
vorgeprägten Elemente der den Charakter Von Fest, Festkreis oder Situation
der Tagzeiten verdeutlichen. sind s1e etwas wıe die „Zeitansage Anfang
des Tagzeitengebetes., Daher hat das Konzil (SC 93) ihnen festhalten wollen. he
Reform hat erheblich, auch Neuschöpfungen, vermehrt. Das {fizium
ahreskreis -  Pr mehrere Hymnenreihen VOT, die Lesehore je verschiedene für das
Gebet Tag oder bei Nacht, gerade diese Loblieder eın außerordentlich
variables Element des Stg sind. Durch die gebundene Sprache und die Gliederung nach
Verszeilen rufen sie, VOÖT allem beim Gemeinschaftsgebet, nach dem ingen Sie sind
S Ursprung her cht Gedichte, sondern er. Beim Stg der Gemeinde Onnen  . S1e
auch leicht durch eder dem „Gotteslo ersetzt werden. Ahnliches auch Von
den marianischen Schlußantiphonen, bei denen die lateinischen Versionen nicht
11Z VEIBESSECN sollte sind hochpoetische Stücke

Das Gebef®
eren und Beten, das Pr:  eısen vVomn Gottes Heilstaten und die Hinwendung
personaler Anbetung oder Bitte, gehören nach alten lit trukturgesetzen ets

Und z  Mar SO, dafß allgemein das Gebet eine Lit Fe  Jler oder an  ung (oder
auch einen davon) abschließt, Von den Psalmorationen, die jedes einzelne
Gesangsstück In eın Gebet einmünden lassen, Var schon die Rede. Das gilt auch
VO  5 der Messe, Ü( jeder einzelne Teil mit einem Gebet abschließt: die Einleitungsriten
muit dem Tagesgebet, der Wortgottesdienst mit den Fürbitten, die Opferbereitung mıt
dem Gabengebet etc. Es ist eıne gemeine spirituelle Erfahrung, das Gebet
gleichsam eine „Anlaufzei 08 braucht: der 5aNZC ensch soil 61 konzentrieren, die
gination soll sich Füllen. 59 geht auch der Wortgottesdienst dem Hochgebet VOTauUs.
Alle Horen des Stg schließen daher mit Gebeten und einer ÖOration nach der
Amtsgebete b Dieser Gebetsteil ist den en Haupthoren, den morgendlichen
Aul und der abendlichen Vesper besonders umfangreich Diese haben zweı Bitt-
gebete (preces), die Laudes Anrufungen (invocationes), die esper Fürbitten
(intercessiones). Sie entsprechen dem der Litaneien: Anrufungen
Antworten, die sich dieser Form besonders den Gemeindegottesdienst eignen und
auch ce:t der Missale-Reform regelmäßig den ortgottesdienst beschließen. csolchen
Fürbitten ehmen Gemeinde und Einzelbeter ihre Berufung ZUMM priesterlichen Gottes-
volk wahr und beten die allgemeinen Anliegen der Kirche und der Welt Diesen
Fürbitten schließt sich den Laudes und der Vesper das Gebet des Herrn
Dieses wird also dreimal B  E Tag feierlich gebetet: der Messe, den Laudes und

der esper. In allen Gebetsstunden wird 1711 Ende eine ÖOration verrichtet, eSP-
gottesdienst immer die gleiche wie der Messe des ages Das gleiche geschieht E
den Sonn- und Festtagen und den lit geprägten Ze  iten des Kirchenjahres. adurch
werden die F  eijer der Tagesmesse und des Stundengebetes gut miteinander verzahnt.

den anderen Wochentagen Jahreskreis werden die Orationen des Psalteriums
HMUNEN, die allem die Eigenart des betreffenden ages ausdrücken.

A  on

Das 1ieu Stundenbuch ist HNun ce1t Jahren der Kirche des lateinischen Liturgiekreises

AES 179—200 a) Die Preces in len Laudes und der Vesper; Das Gebet
C) Die E_A!""l Oration.

e

Menschenwerk, auch untersdtledlich im Genre wie in der literarischen Qualität. 
Während die strenge stadtrömische Lit sie eigentlich weniger kannte und liebte, fanden 
sie dennoch im lateinischen Liturgiekreis (etwa Mailands, Galliens und des Mönch­
tums) weite Verbreitung. Sie stellen ein lyrisches, auch volkstümliches Element der 
Lit dar. überdies können sie (am Anfang der Hore) konkreter und deutlicher als die 
vorgeprägten Elemente der Schrift den Charakter von Fest, Festkreis oder die Situation 
der Tagzeiten verdeutlichen. Oft sind sie so etwas wie die „Zeitansage" am Anfang 
des Tagzeitengebetes. Daher hat das Konzil (SC 93) an ihnen festhalten wollen. Die 
Reform hat sie erheblich, auch um Neuschöpfungen, vermehrt. Das Offizium im 
Jahreskreis sieht mehrere Hymnenreihen vor, die Lesehore je verschiedene für das 
Gebet bei Tag oder bei Nacht, sodaß gerade diese Loblieder ein außerordentlich 
variables Element des Stg sind. Durch die gebundene Sprache und die Gliederung nach 
Verszeilen rufen sie, vor allem beim Gemeinschaftsgebet, nach dem Singen: Sie sind 
vom Ursprung her nicht Gedichte, sondern Lieder. Beim Stg der Gemeinde können sie 
auch leicht durch Lieder aus dem „Gotteslob" ersetzt werden. Ähnliches gilt auch von 
den marianischen SchluBantiphonen, bei denen man die lateinischen Versionen nicht 
ganz vergessen sollte: sie sind hochpoetische Stücke. 

Das Gebet39 

Psallieren und Beten, das Preisen von Gottes Heilstaten und die Hinwendung zu 
personaler Anbetung oder Bitte, gehören nach alten lit Strukturgesetzen stets 
zusammen. Und zwar so, daß allgemein das Gebet eine lit Feier oder Handlung (oder 
auch einen Teil davon) abschließt. Von den Psalmorationen, die jedes einzelne 
Gesangsstück in ein Gebet einmünden lassen, war schon die Rede. Das gilt z. B. auch 
von der Messe, wo jeder einzelne Teil mit einem Gebet abschließt: die Einleitungsriten 
mit dem Tagesgebet, der Wortgottesdienst mit den Fürbitten, die Opferbereitung mit 
dem Gabengebet etc. Es ist eine allgemeine spirituelle Erfahrung, daß das Gebet 
gleichsam eine „Anlaufzeit" braucht: der ganze Mensch soll sich konzentrieren, die 
Imagination soll sich füllen. So geht auch der Wortgottesdienst dem Hochgebet voraus. 
Alle Horen des Stg schließen daher mit Gebeten und einer Oration nach Art der 
Amtsgebete ab. Dieser Gebetsteil ist in den beiden Haupthoren, den morgendlichen 
Laudes und der abendlichen Vesper besonders umfangreich. Diese haben zwei Bitt­
gebete (preces), die Laudes sog. Anrufungen (invocationes), die Vesper Fürbitten 
(intercessiones). Sie entsprechen dem Stil der Litaneien: Anrufungen mit stereotypen 
Antworten, die sich in dieser Form besonders für den Gemeindegottesdienst eignen und 
auch seit der Missale-Reform regelmäßig den Wortgottesdienst beschließen. In solchen 
Fürbitten nehmen Gemeinde und Einzelbeter ihre Berufung zum priesterlichen Gottes­
volk wahr und beten für die allgemeinen Anliegen der Kirche und der Welt. Diesen 
Fürbitten schließt sich in den Laudes und in der Vesper das Gebet des Herrn an. 
Dieses wird also dreimal am Tag feierlich gebetet: in der Messe, in den Laudes und 
in der Vesper. In allen Gebetsstunden wird am Ende eine Oration verrichtet, im Lese­
gottesdienst immer die gleiche wie in der Messe des Tages. Das gleiche geschieht an 
den Sonn- und Festtagen und in den lit geprägten Zeiten des Kirchenjahres. Dadurch 
werden die Feier der Tagesmesse und des Stundengebetes gut miteinander verzahnt. 
An den anderen Wochentagen im Jahreskreis werden die Orationen des Psalteriums 
genommen, die vor allem die Eigenart des betreffenden Tages ausdrücken. 

* 
Das neue Stundenbuch ist nun seit Jahren der Kirche des lateinischen Liturgiekreises 

19 AEStg 1?9-200; a) Die Preces in den Laudes und in der Vesper; b) Das Gebet des Herrn; 
c) Die abschlleBende Oration. 

238 



und Jüngstens entsprechender Form der deutschsprachigen übergeben worden.
der Retorm bescheinigen Oonnen,  .. daß c1e sich große Mühe gegeben hat,

eın Buch zuüu schaffen, das theologisch wohl durchdacht ist und besonders dem der
Seelsorge stehenden Priester ein!  A ilfe S Ht Beten edeutet. Doch bleibt edes
Stundenbuch Menschenwerk. Nur darf PrS 9  e.ü „fromm drucktes Papier” bleiben.
extausgaben sind noch -  r> die eigentliche erorm. Wenn das Stundenbuch
dazu beiträgt, die tensiver betende wird, auch die Gemeinden
stärker 117} lt ebet teilnehmen, FHu den B Stg Verpflichteten eses
persönliches eten inıtlert, den ganzen Tag orm und seinen spirituellen
Bed:  £nissen besser entspricht, dann können WIT Sagen, d die Brevier-Reform
gelungen ceit0,

H. Kennings, Zur des Stundenbuches ım deutschen Sprachgebie: Der
Heg. Il Reftferat Männerseelsorge, pastorale Dienste, Paderborn Heft  81 3/1978, S

BAUDLER

Geglückte Kindheıit geglücktes Leben
Zur edeu' des chen Gottesglaubens Irühl)  P Entwicklungs-
und Lernprozesse
} gehört zu den g weniıigen unbestrittenen Ergebnissen der Tiefenpsychologie,
die £rühe Kindheit einen entscheidend wichtigen Einfluf@ß auf die Entwicklung der
menschlichen Persönlichkeit und damit auf das ganzZe Leben ausübt. Diese Erkenntnis
1st len Schulen und Richtungen gemeinsam, angefangen VC( der Freudschen Psycho-
analyse über die Archetypenlehre Jungs und die Adlersche Individualpsychologie
bis Logo-Therapie Victor Frankls und ZUu Bernes ransaktionsanalyse.
anschaulichsten wird e5@e Finsicht vielleicht VO begrifflichen Instrumentarium der
ransaktionsanalyse ausgedrückt, auf das ich diesen Erörterungen deshalb haupt-
sächlich zurückgreifen will, ohne mich jedoch unkritisch diesem tiefenpsychologischen
onzep einzufügen!

Mögliche Auswirkungen des Gottesglaubens de: frühen ]  l'  1T
die möglichen negativen Auswirkungen des Gottesglaubens die rühkindlichen

Entwicklungs- und Lernprozesse hat in den letzten Jahren gerade tiefenpsycho-
logischen Standpunkt Moser seinem vielbeachteten Buch „Gottesvergiftung‘?

1 Es ZWAar immer N notwendig, den cQhristlichen gegenwärtigen Sprachen
und Kategoriensystemen +licher Glaube bezeugt bei jedi
seine kriHische ÄIt darin, in diesem organg der Neu jerung vorgegebene
Kategoriensystem aufsprengt und kritisiert. Dieser Gesichtspunk: ist etwa! wenig
beachtet <  in dem Buch James Savary, freites Leben. Transaktionsanalyse
und religiöse en 1977, das System der Tr:  ONns:  yse ohne
wesentliche Infragestelung einfach auf den angewandtKritisch SCHCH C, Ö Wer Sa Du okay? Eine S age anlie Tran:  onale yse.z Freiburg 1977.,

..  .. Mannn Moser, Gottesvergiftung, Frankfurt/Main®

239

und jüngstens in entsprechender Form der deutschsprachigen Kirche übergeben worden. 
Man wird der Reform bescheinigen können, daß sie sich große Mühe gegeben hat, 
ein Buch zu schaffen, das theologisch wohl durchdacht ist und besonders dem in der 
Seelsorge stehenden Priester eine Hilfe zum lit Beten bedeutet. Doch bleibt jedes 
Stundenbuch Menschenwerk. Nur darf es nicht ,,&omm bedrucktes Papier" bleiben. 
Textausgaben sind noch nicht die eigentliche Reform. Wenn das neue Stundenbuch 
dazu beiträgt, daß die Kirche intensiver betende Kirche wird, daß auch die Gemeinden 
stärker am lit Gebet teilnehmen, daB für den zum Stg V erpBichteten dieses ein 
persönliches Beten initiiert, den ganzen Tag durchformt und seinen spirituellen 
Bedürfnissen besser entspricht, dann können wir sagen, daB die Brevier-Reform 
gelungen sei'°. 

,o H. Rennings, Zur Einführung des Stundenbuches im deutschen Sprachgebiet = Der Anruf. 
Hg. vom Referat Männerseelsorge, pastorale Dienste, Paderborn. Heft 3/1978, 5-7. 

GEORG BAUDLER 

Geglückte Kindheit - geglücktes Leben 
Zur Bedeutung des christlichen Gottesglaubens f6r die frühkindlichen Entwicklungs„ 
und Lernprozesse 

Es gehört zu den ganz wenigen unbestrittenen Ergebnissen der Tiefenpsychologie, daB 
die frühe Kindheit einen entscheidend wichtigen Einfluß auf die Entwicklung der 
menschlichen Persönlichkeit und damit auf das ganze Leben ausübt. Diese Erkenntnis 
ist allen Sdtulen und Richtungen gemeinsam, angefangen von der Freudsdten Psycho­
analyse über die Archetypenlehre C. G. Jungs und die Adlersehe Individualpsychologie 
bis hin zur Logo-Therapie Victor Frankls und zu Bemes Transaktionsanalyse. Am 
anschaulidtsten wird diese Einsidtt vielleicht vom begrifflidten Instrumentarium der 
Transaktionsanalyse ausgedrückt, auf das ich in diesen Erörterungen deshalb haupt­
sächlich zurückgreifen will, ohne mich jedoch unkritisch diesem tiefenpsychologischen 
Konzept einzufügen1• 

J. Mögliche negative Auswirkungen des Gottesglaubens in der frühen Kindheit 

Auf die möglic:hen negativen Auswirkungen des Gottesglaubens für die frühkindlic:hen 
Entwicklungs- und Lernprozesse hat in den letzten Jahren gerade vom tiefenpsyc:ho­
logisc:hen Standpunkt aus T. Moser in seinem vielbeachteten Buch „Gottesvergiftung'12 

1 Es ist zwar immer neu notwendig, den christlichen Glauben in gegenwärtigen Sprachen 
und Kategoriensystemen auszudrücken; originärer christlicher Glaube bezeugt dabei Jedoch 
seine kritische Kraft darin, daB er in diesem Vorgang der Neuartikulierung das vorgegebene 
Kategorlensystem selbst aufsprengt und kritisiert. Dieser Gesichtspunkt ist etwas zu wenig 
beachtet in dem Buch M. ]ames I L M. Str0ary, Befreites Leben. Transaktionsanalyse 
und religiöse Erfahrung. München 1977, wo das System der Transaktionsanalyse ohne 
wesentliche kritische Infragestellung einfach auf den christlichen Glauben angewandt wird. 
Kritisch dagegen: Th. C. Ode~ Wer sagt: Du bist okay? Eine theologische Anfrage an 
die Transaktionale Analyse. Berlin - Freiburg „ Stein 1977. 

1 Tilmann Moser, Gottesvergiftung, Frankfurt/Main3 1977. 

239 


