bis zum 18. Jh., die samt Kopien und De-
nominationen in verschiedenen Archiven
Bayerns und Usterreichs lagern und die in
einem umfangreichen Kap. (8—56) im ein-
zelnen nach Entstehung, Datierung, Inhalt
und geschichtlicher Uberlieferung sehr zu-
verlissig und eingehend beschrieben werden.

Mit seinen grundlegenden Ausfiihrungen hat
Z. vor allem auch die Méglichkeit geschaf-
fen, die wohl noch wichtigere Arbeit anzu-
gehen und durchzufithren, die Seelsorge-
organisation des Bistums Passau, ihr Wer-
den und ihren Aufbau sowie jhren Wandel
in den verschiedenen Zeitliufen darzustellen.
Im 3. Abschnitt des Bd. I geht Z. selber an
diese Aufgabe heran und verbreitet sich
iiber den Aufbau des Offialates ob der Enns
im Rahmen der Passauer Gesamtbistums-
organisation, Es geht um die Offizialats-,
Ardidiakonats-, Dekanats- und Pfarreintei-
lung (57—113). Wihrend im unterennsischen
Dibzesanbereich schon seit 1326 regelmiiflig
Offiziale vorkommen, begegnen uns solche
im obderennsischen Offizialat erst seit 1470.
Im allgemeinen ist festzustellen, daf hin-
sichtlich der Archidiakonats-, Dekanats- und
Pfarreinteilung der westliche Teil des Bistums
Passau . friiher und besser durchorganisiert
wurde als der 8stliche Bereich. Auch ist die
Dekanatseinteilung frither da als die tiber-
greifende Einteilung in Archidiakonate, die
1633 anlidBlich einer Neuorganisation des
Bistums aufgehoben wird. Der Kampf der
Bischtfe gegen die Ubergriffe der Archidia-
kone hat zu diesem Zeitpunkt endgiiltig ob-
siegt. Die Dekanatsgliederung setzt erst im
11. Jh. ein. Seit dem 13. Jh. wird es {iblich,
dafl jedes Archidiakonat in zwei Dekanate
gegliedert ist (ausgenommen das Archidiako-
nat Lambadh). Im Offizialat unter der Enns
hat nur die Dekanatseinteilung (nicht auch
die Archidiakonatseinteilung) Eingang in die
Matrikeln gefunden. Das Offizialat ob der
Enns zerfillt seit 1633 in 17 Dekanate (71).
Viele neue Erkenntnisse férdert Z. vor allem
iiber das Niederkirchenwesen im Bistum
Passau zutage (72 ff). Ein geschlossenes Netz
von Pfarreien diirfen wir kaum vor dem
11. Jh. annehmen, Die Pfriinden waren ent-
weder freier bischoflicher Verlethung oder
von einem Patron abhiingig. Das Vat. II
sicht einen radikalen Abbau aller Laien-
patronate vor (78). Sehr interessant ist, was
Z, iiber das Pfarrnetz des Offizialates ob der
Enns und seine geschichtliche Entwidklung
(13—17. Jh.)) auf Grund der genannten
6 Dibzesanmatrikeln statistisch zusammen-
stellt (81 ff). Der 2. Hauptteil des Bd. bie-
tet die Matrikel-Texte in cgronologischer Ab-
folge. Abweichend von den Originalhand-
schriften werden in modern-alphabetischer
Reihung die einzelnen Pfriinden und Seel-
sorgestellen zundchst des Archidiakonates
Passau (115—201), dann jene von Interamnes
(203—303) aufgefiihrt. Unmittelbar unter
den Pfriindennamen wird die Zugehérigkeit

zum politischen Landkreis bzw. bei Bster-
reichischen Orten zum politischen Gerichts-
bezirk angegeben. Auch das Kirchenpatrozi-
nium wird namhaft gemacht. Vgl. zu diesen
Anfiigungen die Einleitung des Autors zu
Bd. II des Werkes (20). Sehr dankbar be-
griiSt man die Anfiigung der einschligigen
Literatur zur Geschichte des betreffenden
Ortes. Im Originalwortlaut der einzelnen
Matrikelausziige werden die Aufbewah-
rungsorte der beniitzten Matrikelhandschrif-
ten vermerkt. Erwdhnt werden jeweils auch
die Kollationstaxe und der Kollator (Ver-
leiher der Pfriinde). Der in Anmerkungen
beigegebene kritische Apparat und die ge-
schichtlichen Anmerkungen, die dem Hg.
sicher nicht wenig Arbeit bereitet haben, lei-
sten dem Beniitzer vortreffliche Dienste und
machen den Bd. zu einem pfriindengeschicht-
lichen Nachschlagewerk.

Das in jeder Hinsicht sehr lobenswerte und
wegen seiner umfangreichen Anmerkungen
hodhst niitzliche Werk stellt wohl die wich-
tigste Verdffentlichung zur ilteren Geschichte
des GrofSbistums Passau seit Jahrzehnten dar.
Es wird in absehbarer Zeit seine Krénung
durch einen I1I, Bd. finden, der Karten, Nach-
trige und ein Gesamtregister bringen wird.
Mbge es dem vorbildlich fleifigen Kirchen-
historiker ebenfalls gelingen, in gleicher
Weise auch das Matrikelwerk fiir das ost-
liche, unterennsische Offizialat des Bistums
Passau zu bearbeiten. Das Gesamtwerk wird
dann ein Opus darstellen, um das nicht we-
nige andere Bistiimer das Grofbistum Passau
und die aus seinem Schof8 erwachsenen &ster-
reichischen Bistiimer beneiden werden.

Passau Josef Oswald

NIKODIM METROPOLIT, Johannes XXIIL
Ein unbequemer Optimist. (530, 32 Bild-
tafeln) Benziger, Ziirich 1978. Kln. sfr 45.—
Ohne Gefahr der Ubertreibung darf man die-
se Studie epochemachend fiir den Ukumenis-
mus nennen. Der Hierarch, dem sie gilt,
machte dem Ukumenismus in der Kkath.
Kirche Platz, und die Studie geht dem nach.
Der Hierarch, der sie durchfiihrte, erreichte
einen vergleichbaren Durchbruch in der rus-
sischen Orthodoxie. Schon der Umstand, da8
einer der hochsten Hierarchen der Russischen
Orthodoxen Kirche einen romischen Papst
studierte, keineswegs um ihn zu widerlegen,
sondern um in ihm und in seiner Amtsfiih-
rung das Ideal eines Hirten der Herde Christi
zu zeichnen, stellt alles Bisherige auf den
Kopf. Dal er sogar aus den Arbeiten Ffiir
diese Studie entscheidende Impulse empfing
fiir sein Wirken in der eigenen Kirche, mag
man getrost als einen Beweis betrachten,
daB die Kirchengrenzen nicht mehr als das
gelten diirfen, fiir was sie noch vor zwei
Jahrzehnten von Katholiken und Orthodoxen
in der Regel gehalten wurden.

Der deutschsprachige Leser bedenke, daf die
Studie nicht fiir ihn verfaBt wurde, sondern

297



fiir die Sowjetunion bestimmt war. So
lieBe sich sicher ein Gutteil der breit ange-
legten Referate &iber Reden und Schriften
Johannes XXIIIL. bei uns durch Verweise auf
entsprechende Editionen umgehen. Den Le-
sern, fiir die M. Nikodim schrieb, mufite er
Erstinformation bieten und méglichst viel von
dem zitieren, was ansonsten unzuginglich
bliecbe. Man muf voll anerkennen, daf die
Information griindlich erfolgte. Auch unter
jenen Katholiken, die sich intensiv mit der
Gestalt Johannes XXIII. befalten, diirfte es
kaum jemanden geben, der aus diesem Buch
nicht etwas entnehmen konnte, was bisher
seiner Aufmerksamkeit entgangen war.

Sicher wurde das Buch nicht in erster Linie
aus historischem Interesse geschrieben. Nicht
damit eine bestimmte Phase kath. Kirchen-
geschichte ,sine ira et studio” dargestellt
werde, beschrieb M. Nikodim das Pontifikat
Johannes XXIII. Er wurde vielmehr zum Bio-
graphen, wihrend er sich mit der Personlich~
keit jenes Hierarchen auseinandersetzte, des-
sen Lebenswerk fiir ihn (und fiir viele an-
dere) zum Unterpfand und Zeugnis dafiir
wurde, da8 die Russ. Orth. Kirche in der
rom.-kath, Kirche eine gleichrangige Schwe-
sterkirche anerkennen darf und muf. Dort,
wo V. schrieb, waren die Quellen auch gar
nicht zuginglich, die es erlaubt hitten,
historisch gesichert abzuwiigen, weldhe Kriifte
Johannes XXIII. unterstiitzten und welche es
nicht taten; was der Papst aus eigenstem
Wunsch heraus unternahm, was ihm Mit-
arbeiter nahebrachten und was ihm die
Umstéinde als das kleinere Ubel aufnétigten;
wo hinsichtlich der Fragen, in dem das kirch-
liche Leben dem Wandel unterliegt, zwischen
Johannes XXIII. und seinen Vorgingern
Kontinuitit besteht und in welchen Punkten
genau die Reformen einsetzten. Erfahren
kénnen wir allerdings aus diesem Werk,
welche die Ziige sind, die im Pontifikat
Johannes XXIII. geeignet waren, nicht nur
das MiBtrauen der orth. Welt gegeniiber der
kath. Kirche abzubauen, sondern sogar eine
Entwidklung einzuleiten, die eine Phase auf-
richtigen Vertrauens herbeifiihrte. Daf8 dieser
Wandel unbezweifelbar mit Johannes XXIII.
zusammenhing, weil die Orthodoxie in ihm
das Bild des guten Hirten erkannte, beweist
das vorliegende Werk.

Das Buch ist somit nicht nur eine Wiirdigung
eines bedeutenden Papstes, sondern fiir Ka-
tholiken auch eine gute Informationsquelle
iiber die Orthodoxie, besonders iiber die Rus-
sische Kirche. Nikodim war ein Hierarch,
der in jungen Jahren keine personliche Be-
kanntschaft mit der kath. Kirche hatte und
beim Studium zuniichst aus Biichern unzu-
lingliche Informationen iiber sie bezog, die
er griindlich korrigierte, als er den Roncalli-
Papst erlebte. Man lese das Lebensbild also
einmal auf die Ziige hin, die dem Vf. ver-
trauenserweckend waren, und man adhte gut,
was der Metropolit herausstellt in diesem

298

Werk, mit dem er ja schlieBlich auch die
Theologen und Hierarchen seiner Kirche
iiberzeugen wollte, da der von ihm ein-
geschlagene Weg der Skumenischen Offnung
auf Rom hin fiir die Russ. Orth. Kirche
segensreich ist! Interessante Ausfiihrungen
sind in dem Werk zu finden iiber Vorginge
in der Sowjetunion, die mit der Téatigkeit
Johannes XXIII. verkniipft waren, sowohl
dann, wenn der Metropolit die Einzelheiten
schildert (z. B. 366—372), als auch dann,
wenn er nach dem Zitat der einschldgigen
westlichen  Presseberichterstattung  deren
Richtigkeit ausdriicklich nicht bestitigt (z. B.
480—482). Wertvolle Einblicke in das eigene
Denken des Metropoliten erlauben die lin-
feren Auseinandersetzungen mit der Sozial-
ehre Johannes XXIII. und mit den Gedanken,
die dem EFriedensdienst Johannes XXIII. zu-
grundelagen.

Metropolit Nikodim, der noch vor Erschei-
nen dieses Buches in einer Papst-Audienz bei
Johannes Paul I. starb, setzte sich mit dem
Lebensbild von Johannes XXIII. auch selbst
das schénste Denkmal. Denn er, den seine
Funktionen oft zum Schweigen ndtigen und
der daher den ungerechtesten Verdichtigun-
gen ausgesetzt war, ermdglicht durch dieses
Buch einen Einblick in sein glithendes Herz.

Wien Ernst Chr. Suttner

FUNDAMENTALTHEOLOGIE

NEUFELD KARL H., Adolf von Harnack,
Theologie als Suche nach der Kirche. (Kon-
fessionskundliche u. kontroverstheol. Studien,
Bd. XLI) (369.) Bonifacius-Druck, Paderborn
1977. Ln. DM 42—,

VE. zeigt in dieser Diss. (Institut Catholique
de Paris) dank einer offensichtlich langen
Beschiiftigung und minutiésen Quellenkennt-
nis auf, daR die ,Grundlicbe” (22) des
Historikers und Theologen Harnack, sein
.Zentralgedanke” (31) die Kirche ist, und
alle Kritik an ihr iiber Katholiken und Pro-
testanten hinaus auf ein ,tertium genus
ecclesiae” zielt (22 f); dem ostlichen Chri-
stentum, das zu einer ,Kultusanstalt” ge-
worden ist, spricht er jede christliche Kirch-
lichkeit und lebendige Bedeutung fiir seine
Zeit ab (68; 126 f). Genauer ist sein Zen-
tralmotiv der Protestantismus im Interesse
der kirchlichen Neugestaltung (79). In ihm
leben noch kath. Reste, die dogmatische
Denkweise niimlich, die ungepriift die kirch-
liche Tradition {iiber die Bemiihung der
historisch-kritischen Wissenschaft stellt (39);
diese Reste samt ihren fatalen Auswirkun-
gen sind in den Reformationskirchen zu
iiberwinden (77). Denn der Katholizismus
und das historisch-kritische Denken wider-
sprechen einander prinzipiell (69); ist doch
das Grundprinzip des kath. Traditionsgedan-
kens die formale Autoritit: Die Tatsache,
daB sie eine Aussage vorlegt, mache diese
zur Wahrheit (93).



