fiir die Sowjetunion bestimmt war. So
lieBe sich sicher ein Gutteil der breit ange-
legten Referate &iber Reden und Schriften
Johannes XXIIIL. bei uns durch Verweise auf
entsprechende Editionen umgehen. Den Le-
sern, fiir die M. Nikodim schrieb, mufite er
Erstinformation bieten und méglichst viel von
dem zitieren, was ansonsten unzuginglich
bliecbe. Man muf voll anerkennen, daf die
Information griindlich erfolgte. Auch unter
jenen Katholiken, die sich intensiv mit der
Gestalt Johannes XXIII. befalten, diirfte es
kaum jemanden geben, der aus diesem Buch
nicht etwas entnehmen konnte, was bisher
seiner Aufmerksamkeit entgangen war.

Sicher wurde das Buch nicht in erster Linie
aus historischem Interesse geschrieben. Nicht
damit eine bestimmte Phase kath. Kirchen-
geschichte ,sine ira et studio” dargestellt
werde, beschrieb M. Nikodim das Pontifikat
Johannes XXIII. Er wurde vielmehr zum Bio-
graphen, wihrend er sich mit der Personlich~
keit jenes Hierarchen auseinandersetzte, des-
sen Lebenswerk fiir ihn (und fiir viele an-
dere) zum Unterpfand und Zeugnis dafiir
wurde, da8 die Russ. Orth. Kirche in der
rom.-kath, Kirche eine gleichrangige Schwe-
sterkirche anerkennen darf und muf. Dort,
wo V. schrieb, waren die Quellen auch gar
nicht zuginglich, die es erlaubt hitten,
historisch gesichert abzuwiigen, weldhe Kriifte
Johannes XXIII. unterstiitzten und welche es
nicht taten; was der Papst aus eigenstem
Wunsch heraus unternahm, was ihm Mit-
arbeiter nahebrachten und was ihm die
Umstéinde als das kleinere Ubel aufnétigten;
wo hinsichtlich der Fragen, in dem das kirch-
liche Leben dem Wandel unterliegt, zwischen
Johannes XXIII. und seinen Vorgingern
Kontinuitit besteht und in welchen Punkten
genau die Reformen einsetzten. Erfahren
kénnen wir allerdings aus diesem Werk,
welche die Ziige sind, die im Pontifikat
Johannes XXIII. geeignet waren, nicht nur
das MiBtrauen der orth. Welt gegeniiber der
kath. Kirche abzubauen, sondern sogar eine
Entwidklung einzuleiten, die eine Phase auf-
richtigen Vertrauens herbeifiihrte. Daf8 dieser
Wandel unbezweifelbar mit Johannes XXIII.
zusammenhing, weil die Orthodoxie in ihm
das Bild des guten Hirten erkannte, beweist
das vorliegende Werk.

Das Buch ist somit nicht nur eine Wiirdigung
eines bedeutenden Papstes, sondern fiir Ka-
tholiken auch eine gute Informationsquelle
iiber die Orthodoxie, besonders iiber die Rus-
sische Kirche. Nikodim war ein Hierarch,
der in jungen Jahren keine personliche Be-
kanntschaft mit der kath. Kirche hatte und
beim Studium zuniichst aus Biichern unzu-
lingliche Informationen iiber sie bezog, die
er griindlich korrigierte, als er den Roncalli-
Papst erlebte. Man lese das Lebensbild also
einmal auf die Ziige hin, die dem Vf. ver-
trauenserweckend waren, und man adhte gut,
was der Metropolit herausstellt in diesem

298

Werk, mit dem er ja schlieBlich auch die
Theologen und Hierarchen seiner Kirche
iiberzeugen wollte, da der von ihm ein-
geschlagene Weg der Skumenischen Offnung
auf Rom hin fiir die Russ. Orth. Kirche
segensreich ist! Interessante Ausfiihrungen
sind in dem Werk zu finden iiber Vorginge
in der Sowjetunion, die mit der Téatigkeit
Johannes XXIII. verkniipft waren, sowohl
dann, wenn der Metropolit die Einzelheiten
schildert (z. B. 366—372), als auch dann,
wenn er nach dem Zitat der einschldgigen
westlichen  Presseberichterstattung  deren
Richtigkeit ausdriicklich nicht bestitigt (z. B.
480—482). Wertvolle Einblicke in das eigene
Denken des Metropoliten erlauben die lin-
feren Auseinandersetzungen mit der Sozial-
ehre Johannes XXIII. und mit den Gedanken,
die dem EFriedensdienst Johannes XXIII. zu-
grundelagen.

Metropolit Nikodim, der noch vor Erschei-
nen dieses Buches in einer Papst-Audienz bei
Johannes Paul I. starb, setzte sich mit dem
Lebensbild von Johannes XXIII. auch selbst
das schénste Denkmal. Denn er, den seine
Funktionen oft zum Schweigen ndtigen und
der daher den ungerechtesten Verdichtigun-
gen ausgesetzt war, ermdglicht durch dieses
Buch einen Einblick in sein glithendes Herz.

Wien Ernst Chr. Suttner

FUNDAMENTALTHEOLOGIE

NEUFELD KARL H., Adolf von Harnack,
Theologie als Suche nach der Kirche. (Kon-
fessionskundliche u. kontroverstheol. Studien,
Bd. XLI) (369.) Bonifacius-Druck, Paderborn
1977. Ln. DM 42—,

VE. zeigt in dieser Diss. (Institut Catholique
de Paris) dank einer offensichtlich langen
Beschiiftigung und minutiésen Quellenkennt-
nis auf, daR die ,Grundlicbe” (22) des
Historikers und Theologen Harnack, sein
.Zentralgedanke” (31) die Kirche ist, und
alle Kritik an ihr iiber Katholiken und Pro-
testanten hinaus auf ein ,tertium genus
ecclesiae” zielt (22 f); dem ostlichen Chri-
stentum, das zu einer ,Kultusanstalt” ge-
worden ist, spricht er jede christliche Kirch-
lichkeit und lebendige Bedeutung fiir seine
Zeit ab (68; 126 f). Genauer ist sein Zen-
tralmotiv der Protestantismus im Interesse
der kirchlichen Neugestaltung (79). In ihm
leben noch kath. Reste, die dogmatische
Denkweise niimlich, die ungepriift die kirch-
liche Tradition {iiber die Bemiihung der
historisch-kritischen Wissenschaft stellt (39);
diese Reste samt ihren fatalen Auswirkun-
gen sind in den Reformationskirchen zu
iiberwinden (77). Denn der Katholizismus
und das historisch-kritische Denken wider-
sprechen einander prinzipiell (69); ist doch
das Grundprinzip des kath. Traditionsgedan-
kens die formale Autoritit: Die Tatsache,
daB sie eine Aussage vorlegt, mache diese
zur Wahrheit (93).



Wie kam es also zu diesem ,Dogma”? Sein
Hauptwerk, das ,Lehrbuch der Dogmen-
geschichte” — das ,Wesen des Christen-
tums” ist nur ,eine frel vorgetragene Vor-
lesung (ohne jedes schriftliche Konzept) fiir
ein breites gebildetes Publikum und nicht
mehr” (36) — mochte die Antwort geben.
Zufilliges und Falsches sei im Laufe der
Zeit dem Evangelium assimiliert worden (68;
90). Die Stellen von Gottes viterlicher Vor-
sehung (z. B. Mt 7, 7—11) seien das Evange-
lium im Evangelium (88; 184). Es ist zwar
untrennbar verknlipft mit Jesus Christus, und
er selbst ist das Christentum. Aber die Dif-
ferenz wurde auf dem Weg des Evange-
liums zur kultischen Gemeinde und weiter
zur werdenden kath. Kirche eingeebnet (92 f).
Die 3 Grundlagen der Dogmengeschichte
seien Paulus, das AT und die Hellenisierung
(93—99). Sie setzte bei den Apologeten und
ihrer Logoslehre ein; bei ihnen tritt das
Historische in den Hintergrund und dient
nur noch dazu, platonisch-stoische philoso-
phische Gedanken und Hoffnungen zu ver-
biirgen (72). Die Kategorien werden aus der
Betrachtung der materiellen Welt genommen,
Person und Geschichte Jesu werden mehr
und mehr zugunsten eines philosophischen
Wesensprinzips aufgegeben (101). Nikaia
und Chalkedon markieren zunehmend die-
sen Verlust der Geschichtlichkeit (103 f£; 113).
Negativ ist ferner die Verbindung der hel-
lenistisch konzipierten dogmatischen Christo-~
logie (83) mit der formalautoritiren jungen
Staatskircheninstitution. Immer stirker fiel
der historische Jesus von Nazareth aus (118)
und die persénliche Begegnung mit jhm (135);
dogmatische Aussagen und das kirchlich-
wissenschaftliche Lehrsystem treten an die
Stelle des Evangeliums, Intellektualismus an
die Stelle des Lebens (115 f). Die offizielle
Theologie und Kircheninstitution einerseits
und die persénlich gelebte Jesusfrémmigkeit
andrerseits werden zu auseinanderklaffenden
Aspekten des abendlindischen Christen-
tums (131). )

Der Ausgang der Epoche des Dogmas sei
im nadhtridentinischen Katholizismus, im
Antitrinitarismus und (legitim) im Pro-
testantismus. Bis dorthin war das kath.-
dogmatische Prinzip bei aller Entartung zum
duferen Zwang legitim; denn durch das
Dogma sei das Erbe des frithen Christen-
tums bewahrt worden. Nicht das Dogma als
Lehre wird von H. kritisiert, sondern Dogma
als Gesetz und gesetzlich absolute Denk-
weise (40 f). Da die dogmatische Form des
Christentums zeitbedingt und iiberholt ist
(42; 80), der Protestantismus aber den Er-
wartungen nicht voll entsprochen hat (155 f),
gibt es das ,tertium genus ecclesiae” bisher
nicht (23). Es miifte nach H. wie urspriinglich
ein freier Bruderbund sein (193), der ,nicht
durch Rechtsordnung zusammengehalten ist,
sondern in welchem die Liebe regiert” (178).
Christus gibt dem Menschen den neuen

Standpunkt als freies Kind Gottes des Vaters,
als Bruder Christi und der Menschen, als
Herr iiber die Schépfung (198). Christlicher
Glaube erwiichst nicht aus dufleren Verspre-
chungen und Drohungen (209), sondern aus
einer einmaligen Begegnung mit dem Herrn
(221). Denn das Evangelium darf in keinem
Sinn als Last, sondern muB als die Madht
der Befreiung und Erlésung empfunden wer-
den (219).
N. diskutiert im letzten Teil 3 Punkte: Jesus
als die zentrale Frage — die soteriologisch-
biblisch wichtige Frage nach dem Geheimnis
der Person Jesu tut H. ab als eine ,unseres
kleinen Denkens, unserer Neugier und unse-
res Vorwitzes” (313), als ,philosophische
Verfliichtigung unseres Heilandes” (109), wo
doch nur wichtig sei, ,daB Gott sich in
Christus zu uns herabgelassen hat” (111 f);
die Sakramente — H. hat fiir sie kaum mehr
als Unverstindnis; schlieBlich das rechte
Weltverhiiltnis.
Das Werk Harnacks erscheint bei N. zurecht
als engagierte Auseinandersetzung des tra-
dierten Christentums mit der neuzeitlichen
Aufklirung und ihrer Dynamik, speziell mit
dem Durchbruch des historischen Denkens
im 19. Jh, um in Konsequenz zu Luthers
nungeheurer Reduktion” und ,befreiender
Vereinfachung” (160) die evang. Kirche der
Zukunft zu gestalten, die das kath, Gesetz
des Buchstabens abgeworfen hat (166). Das
»Katholische” hat H. ebenso haargenau ge-
troffen wie haargenau bis total verfehlt.
Ergiebig ist ein Blidk auf die Kirchen- und
h‘I’heologiegesd\id\te seit H. von seiner Kritik
er.
Linz Johannes Singer
HENRIX H. H. / STOHR M., Exodus und
Kreuz im kumenischen Dialog zwischen Ju-
den und Christen. Diskussionsbeitrige flir
Religionsunterricht und Erwachsenenbildung.
(Aachener Beitrige zu Pastoral- und Bil-
dungsfragen 8) (256.) Einhard-V., Aachen
1978. Kart. lam. DM 11.50.

Besonderer, wenn auch nicht ausschlieflicher
Schwerpunkt dieses Bandes ist das Juden-
tumsbild im dhristlichen RU. Dies ist auch
das Thema des ersten Beitrages (12—29), in
dem H. Jochum als Bilanz der letzten Jahre
auf die Uberwindung offen antijiidischer
Klischees verweist, zugleich aber die Ge-
fahren aufzeigt, die im Nachweis des ,,Neuen”
im Christentum gegeniiber dem Judentum
in einer blofen via negativa bestehen, Nach
einem mehr predigthaften Essay von A. H.
Friedlander {iber die Exodustradition (30 bis
44) erginzt R. Kastning-Olmesdahl den Bei-
trag Jochums durch ein konkretes Beispiel:
die Passionsgeschichte im RU als Quelle
antijiidischer Affekte (45—50). Umfassender
behandelt dann H. Kremers die Passions-
geschichte Jesu (51—74). In seiner historischen
Kritik scheint er mir allerdings ziemlich ein-
seitig, wenn alles in der Passionsgeschichte,

299



