Wie kam es also zu diesem ,Dogma”? Sein
Hauptwerk, das ,Lehrbuch der Dogmen-
geschichte” — das ,Wesen des Christen-
tums” ist nur ,eine frel vorgetragene Vor-
lesung (ohne jedes schriftliche Konzept) fiir
ein breites gebildetes Publikum und nicht
mehr” (36) — mochte die Antwort geben.
Zufilliges und Falsches sei im Laufe der
Zeit dem Evangelium assimiliert worden (68;
90). Die Stellen von Gottes viterlicher Vor-
sehung (z. B. Mt 7, 7—11) seien das Evange-
lium im Evangelium (88; 184). Es ist zwar
untrennbar verknlipft mit Jesus Christus, und
er selbst ist das Christentum. Aber die Dif-
ferenz wurde auf dem Weg des Evange-
liums zur kultischen Gemeinde und weiter
zur werdenden kath. Kirche eingeebnet (92 f).
Die 3 Grundlagen der Dogmengeschichte
seien Paulus, das AT und die Hellenisierung
(93—99). Sie setzte bei den Apologeten und
ihrer Logoslehre ein; bei ihnen tritt das
Historische in den Hintergrund und dient
nur noch dazu, platonisch-stoische philoso-
phische Gedanken und Hoffnungen zu ver-
biirgen (72). Die Kategorien werden aus der
Betrachtung der materiellen Welt genommen,
Person und Geschichte Jesu werden mehr
und mehr zugunsten eines philosophischen
Wesensprinzips aufgegeben (101). Nikaia
und Chalkedon markieren zunehmend die-
sen Verlust der Geschichtlichkeit (103 f£; 113).
Negativ ist ferner die Verbindung der hel-
lenistisch konzipierten dogmatischen Christo-~
logie (83) mit der formalautoritiren jungen
Staatskircheninstitution. Immer stirker fiel
der historische Jesus von Nazareth aus (118)
und die persénliche Begegnung mit jhm (135);
dogmatische Aussagen und das kirchlich-
wissenschaftliche Lehrsystem treten an die
Stelle des Evangeliums, Intellektualismus an
die Stelle des Lebens (115 f). Die offizielle
Theologie und Kircheninstitution einerseits
und die persénlich gelebte Jesusfrémmigkeit
andrerseits werden zu auseinanderklaffenden
Aspekten des abendlindischen Christen-
tums (131). )

Der Ausgang der Epoche des Dogmas sei
im nadhtridentinischen Katholizismus, im
Antitrinitarismus und (legitim) im Pro-
testantismus. Bis dorthin war das kath.-
dogmatische Prinzip bei aller Entartung zum
duferen Zwang legitim; denn durch das
Dogma sei das Erbe des frithen Christen-
tums bewahrt worden. Nicht das Dogma als
Lehre wird von H. kritisiert, sondern Dogma
als Gesetz und gesetzlich absolute Denk-
weise (40 f). Da die dogmatische Form des
Christentums zeitbedingt und iiberholt ist
(42; 80), der Protestantismus aber den Er-
wartungen nicht voll entsprochen hat (155 f),
gibt es das ,tertium genus ecclesiae” bisher
nicht (23). Es miifte nach H. wie urspriinglich
ein freier Bruderbund sein (193), der ,nicht
durch Rechtsordnung zusammengehalten ist,
sondern in welchem die Liebe regiert” (178).
Christus gibt dem Menschen den neuen

Standpunkt als freies Kind Gottes des Vaters,
als Bruder Christi und der Menschen, als
Herr iiber die Schépfung (198). Christlicher
Glaube erwiichst nicht aus dufleren Verspre-
chungen und Drohungen (209), sondern aus
einer einmaligen Begegnung mit dem Herrn
(221). Denn das Evangelium darf in keinem
Sinn als Last, sondern muB als die Madht
der Befreiung und Erlésung empfunden wer-
den (219).
N. diskutiert im letzten Teil 3 Punkte: Jesus
als die zentrale Frage — die soteriologisch-
biblisch wichtige Frage nach dem Geheimnis
der Person Jesu tut H. ab als eine ,unseres
kleinen Denkens, unserer Neugier und unse-
res Vorwitzes” (313), als ,philosophische
Verfliichtigung unseres Heilandes” (109), wo
doch nur wichtig sei, ,daB Gott sich in
Christus zu uns herabgelassen hat” (111 f);
die Sakramente — H. hat fiir sie kaum mehr
als Unverstindnis; schlieBlich das rechte
Weltverhiiltnis.
Das Werk Harnacks erscheint bei N. zurecht
als engagierte Auseinandersetzung des tra-
dierten Christentums mit der neuzeitlichen
Aufklirung und ihrer Dynamik, speziell mit
dem Durchbruch des historischen Denkens
im 19. Jh, um in Konsequenz zu Luthers
nungeheurer Reduktion” und ,befreiender
Vereinfachung” (160) die evang. Kirche der
Zukunft zu gestalten, die das kath, Gesetz
des Buchstabens abgeworfen hat (166). Das
»Katholische” hat H. ebenso haargenau ge-
troffen wie haargenau bis total verfehlt.
Ergiebig ist ein Blidk auf die Kirchen- und
h‘I’heologiegesd\id\te seit H. von seiner Kritik
er.
Linz Johannes Singer
HENRIX H. H. / STOHR M., Exodus und
Kreuz im kumenischen Dialog zwischen Ju-
den und Christen. Diskussionsbeitrige flir
Religionsunterricht und Erwachsenenbildung.
(Aachener Beitrige zu Pastoral- und Bil-
dungsfragen 8) (256.) Einhard-V., Aachen
1978. Kart. lam. DM 11.50.

Besonderer, wenn auch nicht ausschlieflicher
Schwerpunkt dieses Bandes ist das Juden-
tumsbild im dhristlichen RU. Dies ist auch
das Thema des ersten Beitrages (12—29), in
dem H. Jochum als Bilanz der letzten Jahre
auf die Uberwindung offen antijiidischer
Klischees verweist, zugleich aber die Ge-
fahren aufzeigt, die im Nachweis des ,,Neuen”
im Christentum gegeniiber dem Judentum
in einer blofen via negativa bestehen, Nach
einem mehr predigthaften Essay von A. H.
Friedlander {iber die Exodustradition (30 bis
44) erginzt R. Kastning-Olmesdahl den Bei-
trag Jochums durch ein konkretes Beispiel:
die Passionsgeschichte im RU als Quelle
antijiidischer Affekte (45—50). Umfassender
behandelt dann H. Kremers die Passions-
geschichte Jesu (51—74). In seiner historischen
Kritik scheint er mir allerdings ziemlich ein-
seitig, wenn alles in der Passionsgeschichte,

299



was Juden belasten kénnte, als unhistorisch
abgetan wird; wie manche jlidische Autoren
vertritt K., daB8 Jesus nie das Gesetz iiber-
treten hat und infolgedessen auch nicht die
Opposition der jiidischen Behsrden heraus-
gefordert hat. So schlieft er denn auch hin-
sichtlich Verurteilung und Hinrichtung Jesu:
,Die Juden trifft dabei keine Mitschuld” (72),
wie auch ein Stundenprogramm fiir den RU
zum Ergebnis fiihrt: ,Das jiidische Volk
stand wihrend all dieser Ereignisse auf der
Seite Jesu” (74). Viel ausgeglichener ist der
Aufsatz von ]. Beutler, ,Die ,Juden’ und der
Tod Jesu im Johannesevangelium” (75—93).
P. Lapide versucht anschliefend eine jiidische
Sinngebung des Todes Jesus gemif jlidischen
Vorstellungen von der Selbsterniedrigung
Gottes (94—106). Ausfiihrlich bemitht sich
B. Klappert dann um die ,israelitische Kon-
tur der Leidensgeschichte Jesu” (107—153): in
diesem interessanten Aufsatz stort allerdings
eine unnotige komplizierte Sprache, ebenso
auch die wiederholte Vermengung der theol.
Ebene mit der historischen (wenn er z. B.
aus einer Rekonstruktion der Abendmahls-
worte Jesu dazu kommt, sich fiir die synop-
tische Datierung des Abendmahls und somit
fiir die Kreuzigung Jesu am 15. Nisan zu
entscheiden, oder die Messiasfrage in Mk 14,
61 ebenso wie das Tempellogion fitr histo-
risch hilt usw.). J.-F. Konrad versucht eine
Antwort auf die Frage, was ,Das Neue an
Jesus” ist (154—165). Das wirklich Neue be-
ginnt nicht erst im christliden Kerygma,
also nach Jesus, sondern schon in der radikal
jiidischen Lebenswirklichkeit Jesu. Es folgt
ein Beitrag von R. Schaeffler iiber ,Das Ge-
sprich zwischen Christen und Juden als Her-
ausforderung an die Ukumene” (166—187),
urspriinglich ein Vortrag bei einem Bildungs-
abend einer kath. Gemeinde. Technischer be-
handelt dasselbe Thema H. H. Henrix in
einem z. T. schon im ,Freiburger Rundbrief”
veriffentlichten Aufsatz: ,Ukumene aus Ju-
den und Christen. Ein theologischer Versuch”
(188—236), in dem gewissermafen ein Auf-
gabenkatalog des dristlich-jiidischen Ge-
spriichs umrissen wird. Gerade dieser Beitrag
zeigt zahlreiche Parallelen zum Band von
P. Lapide / F. MuBiner / U. Wildens, Was
Juden und Christen voneinander denken,
Freiburg 1978.

Insgesamt bietet das Buch eine Fiille von An-
regungen und Denkanstéfien, auch wenn ge-
legentlich das Bemiihen, dem Judentum ge-
recht zu werden, zu historisch anfechtbaren
Urteilen fithrt oder gar selbst zum Vor-Urteil
in der Evangelienkritik wird. Auch die jii-
dische Beteiligung an diesem Gesprich er-
reicht (aus verstindlichen Griinden) noch
nicht die gewiinschte Intensitit. Doch gibt es
zu diesem Fragenkreis ja auch innerchristlich
noch sehr viel aufzuarbeiten — die christ-
liche Theologie des Judentums soll ja nicht
nur eine Annahme des jiidischen Selbstver-
stindnisses werden, wie Henrix richtig be-

300

tont, sondern hat vom NT auszugehen, wie
auch MuBner im zuvor genannten Band ein-
dringlich zeigt.
Wien

LAPIDE PINCHAS / MUSSNER FRANZ /
WILCKENS ULRICH, Was Juden und Chri-
sten voneinander denken, Bausteine zum
Briickenschlag. (KI. kum. Schriften 9) (141.)
Herder, Freiburg 1978. Kart. lam. DM 15.80.

K. Barth hat die Beziehung des Christen-
tums zum Judentum als die groSe Skume-
nische Frage bezeichnet. P. Lapide stellt sie
an den Anfang seiner ,jiidischen Theologie
des Christentums”, die diesen Bd. einleitet
(11—39). Dabei betrachtet er aus jiidischer
Sicht die Christologie (es ist ein Teil des
Heilsplans Gottes, wenn der fromme Jude
Jesus zum Ausgangspunkt der Monotheisie-
rung des Abendlandes wird), die kirchliche
Heilslehre im Kontrast zur jiidischen Erls-
sungserwartung, die jedoch zur dhristlichen
Parusieerwartung Beziehungen aufweist, und
vergleicht die Inkarnationslehre mit den
Midraschim von der Selbsterniedrigung Got-
tes, F. Mufiner geht in seiner ,christlichen
Theologie des Judentums” (40—71) zu Recht
ganz vom NT, vor allem von R6m 9—11 aus.
Paulus spricht vom bleibenden Bund Gottes
mit Israel auch nach Christus und erwartet
die Rettung ganz Israels als direkte Tat Got-
tes, also nicht als Ergebnis einer christlichen
Judenmission. Auch heute noch hat Israel
eine Heilsfunktion, stammt das Heil aus den
Juden (Joh 4, 22). Die dauernde Heilsfunk-
tion des Judentums ist darin zu sehen, daf
es ein konkreter Zeuge der Heilsgeschichte
ist und die messianische Hoffnung auch heute
noch lebendig hilt. U. Wildkens (,Glaube
nach urchristlichem und friihjiidischem Ver-
stindnis”, 72—96) geht dann auf das zen-
trale Problem der paulinischen Rechtferti-
gungslehre gegeniiber dem jiidischen Geset-
zesverstindnis ein. Christlicher Glaube ist
nach ihm einfach atl-jlidischer Glaube in
neuer heilsgeschichtlicher Situation.

Ausfiihrliche Reaktionen der 3 Gesprichs-
partner auf die Arbeiten der anderen be-
schlieBen den schmalen Band, der trotz seiner
Kiirze eine Fiille von Gedanken zu einem
echt dhristlichen Verstindnis der jiidischen
Religion bietet und allgemein zu einem ge-
genseitigen Verstehen der beiden Religionen
hilft,
Wien

RUHRBEIN HELMUT, Der Himmel auf Er-
den. Pladoyer fiir eine Theologie des Gliicks.
(127.) Knecht, Frankfurt/M. 1978. Ppb. lam.
DM 19.80.

Der Vf., Theologe und Germanist, versteht
sein Buch als Beitrag zur christlichen Anthro-
pologie. Im 1. T. wird die phil. Explikation
dargeboten. Der Einstieg erfolgt iiber die
Sprache, in welcdhen Zusammenhiéingen nim-
lich das Wort ,,Gliik” gebraucht wird. Von

Giinter Stemberger

Giinter Stemberger



