
Weltverständnisses Wieso hat nämli will das NT, das „nNaiv” mı1t der Existenz
die Säkularisierungsthese ıne SO ange Inku- einer Gottheit rechnet und darın geirennt
ın uUNserer urchbrechen konnten? Die
bationszeit gehabt, bis ihre Gedanken A;'I S S ist, ohne ine an 63  Q existierende

innertheal. Dialektik erfähr: eine weitere
Gottheit, den eschichtsla: lenk! Velr-
stehen, denn ein 60 Gottesbegriff ist  a für

Steigerung, die Genese des vun  ‚S ihn unannehmbar. Hier wird zugleich die
christliche Gottesbild selbst eindringt. H Jetzte Konsequenz der „entmythologisieren-
werden 2 Beispiele gegeben, denen man den existentiellen Hermeneutik Bultmanns
agen könnte, 8 das en 51-1 augenscheinli Was bei Braun übrig bleibt,
positive Endposition ermöglicht, end das ist ein esus ohne den Vater, dessen Haltung,
2 Dantine) eine Iche nicht zuzulas- er Anspruch des efordertseins und

scheint. Gemeinsam ist beiden folgender Erfahrung Getra enseins  d der
Gedanke Durch die ezeption der griechi- Mensch zu übernehmen habe Wie coll das
schen Metaphysik und die Hereinnahme der aber eschehen, n der ott, der for-
Seinsfrage in die ede von ‚Ott G@] das dert und der v  / nicht existiert? Die
biblische Gottesbild verfremdet, verdringlicht, gleiche Konsequenz resultiert auch aus dem
117 Grun entpersonalisiert wWOor P Werk DL Sölles, das „den Tod Gottes als
werde er den -  e der bibli- Bedingung der Theologie” konzipiert.
csche ott getroffen, sondern „das End- det bei raun die Theologie in Ath. durch
rodukt der formalen, du-losen, les Seiende adikale Negation der Seinsfrage, bei
unters:  slos genden einsfrage Sölle durch die horizontalistische Verabsolu-
(Mühlen 121) Aber die rage ist, und die tierung der Mitmenschlichkei: Daß eSsus
taktischen Deklarationen des Ath. weisen ctellvertretend für Gott steht und Gott
durchaus Tau: hin, ob nicht gerade der zugleich im Mitmenschen präsent ist, wissen
biblische Gott als Gegenstand des Ath. g- WITr seit Mt 25, A aber diese Repräsen-
meıint 621, Darauf e1s auch l!l (122) einem Gott gelten soll, der „tot“ ist,
Noch eu!  er zeig sich dies bei Dan- „nicht d an ist, heißt den Grundsinn der
tine. Dieser S1ie. den Ath. fast 1Ur noch Frohbotschaft Leere auflösen. Auch hier

bringt eine gut (240 f|als Anti-Theismus, wob:  e1  s Theismus die De-
erwunden werden diese Fehlhaltungen

das antike einsdenken übernommen wurde.
formierung des Schöpferglaubens ist, indem

durch die Kreuzestheologie Moltmanns,
Hier muß Freilich mit auf C auf deren nähere Besprechung hier verzich-

werden mmPosition Ratzingers in „Einübung das
Christentum“” verwiesen werden, WOoO Schl muß noch @1:  nmal mit Bedauern
Banz klar dargetan ist, gerade der ent- auf die durch Raummangel aufgezwungene
mythologisierende Charakter der griechischen Unvollständigkeit der Rez hingewiesen wer-

Philosophie 1ım fragenden Bewußtsein den den. Der Leser wird jedoch wenigstens einen
Raum aAusspart, den dann der ott der Offten- ungefähren erblick über das Ge-
barung erfüllen kann. dankenmaterial gewinnen, das hier
Das Kernstück des „Atheismus als Pro- sammen:  eiragen hat, Das Werk allen,
blem der Anthropologie” ist ohne Zweitel die dieser ematik interessiert sind,
die glänzende Darstellung des Denkens ( wärmstens zU empfehlen

ahner gegebenen Problem. Aus Linz ylvester Birnegruber
Raummangel müÜüssen WIr auf die parallele WEGER KARL-HEINZ, Karl Rahner. EineBesprechung des es von Weger
über das e0. en ONn Rahner Vel- Einführung in sein theologisches Denken.
weisen, Dort ist auch e1ne kategorial-trans- (Herder'  erei 680) Freiburg 1978
cendentale Theologie bezug auf Got- Kart. lam. n an  DM 7.50.,
tesfrage kurz besprochen. Auch die edeut- Aus Anlaß des 75, Geburtstages des großen

Darstellung des Werkes VO  z Welte Theologen Rahner wurde Leh-
kann IUr flüchtig erwähnt werden. Diese INann und Raftelt „Rechenschaft des Glau-
weist auf, wıe bereits bei Thomas und ei- bens  s  z ein ahner-Lesebuch, herausgege-
oter Eckart, dann auch bei Heidegger der ben und als eine eın eol
unendliche Horizont der Seinsfrage der Denken e5es Herder-TB. Ist schon ein
Dialektik der Entscheidung ZUT Erfahrbar- kühnes Unternehmen, in ınem [B das eo.
keit oder Negation des Unbedingten, Werk R Rahners skizzieren, muß die
Gottes, offen ist. Rez eines inhaltsgeballten Buches auf jJe-
Den Höhepunkt der ‚Atheis- den Fall wer' Jleiben, selbst q‘1
ILUS als Voraussetzung der Theologie‘ H  lier sich ara: beschränkt, tragenden
konfrontiert S mit der letzten Konse- Gedanken aufzugreifen.,
queCNZ jener Haltung, die den Ath. hoffähig Rahner kam seiner Theologie, weil
gemacht zZzZu haben glaubt, indem 6c1e ZUN spuürte, laß die traditionellen Glaubensaus-
A-Theismus bgeschminkt hat zeig das Selbstverständnis des modernen
ese letzte Konsequenz 27 der Analyse des ens:! nicht mehr treffen. Er macht die
Denkens von Braun und Sölle. Braun Selbsterfahrung des Menschen } Aus-

Weltverständnisses war. Wieso hat nämlich 
die Säkularisierungsthese eine so lange Inku­
bationszeit gehabt, bis ihre Gedanken erst 
in unserer Zeit durchbrechen konnten 7 Die 
innertheol. Dialektik erfährt eine weitere 
Steigerung, daß die Genese des Ath. in das 
christliche Gottesbild selbst eindringt. Hier 
werden 2 Beispiele gegeben, von denen man 
sagen könnte, daß das 1. (H. t4ühlen) eine 
positive Endposition ermöglicht, während das 
2. (W. Dantine) eine solche nicht zuzulas­
sen scheint. Gemeinsam ist beiden folgender 
Gedanke: Durch die Rezeption der griechi­
schen Metaphysik und die Hereinnahme der 
Seinsfrage in die Rede von Gott sei das 
biblische Gottesbild verfremdet, verdringlicht, 
im Grunde entpersonalisiert worden. Es 
werde daher durch den Ath. nicht der bibli­
sche Gott getroffen, sondern nur „das End­
produkt der formalen, du-losen, alles Seiende 
unterschiedslos befragenden Seinsfrage" 
(Mühlen 121). Aber die Frage ist, und die 
faktisdten Deklarationen des Ath. weisen 
durchaus darauf hin, ob nicht gerade der 
biblische Gott als Gegenstand des Ath. ge­
meint sei. Darauf weist F. auch hin (122). 
Noch deutlicher zeigt sich dies bei W. Dan­
tine. Dieser sieht den Ath. fast nur noch 
als Anti-Theismus, wobei Theismus die De­
formierung des Schöpferglaubens ist, indem 
das antike Seinsdenken übernommen wurde. 
Hier muß freilich mit Nachdruck auf die 
Position J. Ratzingers in uEinübung in das 
Christentum11 (103) verwiesen werden, wo 
ganz klar dargetan ist, daß gerade der ent­
mythologisierende Charakter der griechischen 
Philosophie im fragenden Bewußtsein den 
Raum ausspart, den dann der Gott der Offen­
barung erfüllen kann. 
Das Kernstück des 3. T. ,,Atheismus als Pro­
blem der Anthropologie" ist ohne Zweifel 
die glänzende Darstellung des Denkens von 
K. Rahner zum gegebenen Problem. Aus 
Raummangel müssen wir auf die parallele 
Besprechung des Buches von K. H. Weger 
über das theol. Denken von K. Rahner ver­
weisen, Dort ist auch seine kategorial-trans­
cendentale Theologie in bezug auf die Got­
tesfrage kurz besprochen. Auch die bedeut­
same Darstellung des Werkes von B. Weite 
kann nur flüchtig erwähnt werden. Diese 
weist auf, wie bereits bei Thomas und Mei­
ster Eckart, dann auch bei Heidegger der 
unendliche Horizont der Seinsfrage in der 
Dialektik der Entscheidung zur Erfahrbar­
kei t oder Negation des Unbedingten, d. h. 
Gottes, offen ist. 
Den Höhepunkt bildet der 4. T.: ,,Atheis­
mus als Voraussetzung der Theologie". Hier 
konfrontiert uns F. mit der letzten Konse­
quenz jener Haltung, die den Ath. hoffähig 
gemacht zu haben glaubt, indem sie ihn zum 
A-Theismus abgeschminkt hat. F. zeigt uns 
diese letzte Konsequenz an der Analyse des 
Denkens von H. Braun und D. Sölle. Braun 

will das NT, das ,,naiv" mit der Existenz 
einer Gottheit rechnet und darin getrennt 
von uns ist, ohne eine ,,an sich existierende 
Gottheit, die den Geschichtslauf lenkr', ver­
stehen, denn ein solcher Gottesbegriff ist für 
ihn unannehmbar. Hier wird zugleich die 
letzte Konsequenz der „entmythologisieren­
den11, existentiellen Hermeneutik Bultmanns 
augenscheinlich. Was bei Braun übrig bleibt, 
ist ein Jesus ohne den Vater, dessen Haltung, 
uder Anspruch des Gefordertseins und 
die Erfahrung des Getragenseins'', der 
Mensch zu übernehmen habe. Wie soll das 
aber geschehen, wenn der Gott, der for­
dert und der trägt, gar nicht existiert? Die 
gleiche Konsequenz resultiert auch aus dem 
Werk D„ Sölles, das „den Tod Gottes als 
Bedingung der Theologie" konzipiert. Mün­
det bei Braun die Theologie in Ath. durch 
radikale Negation der Seinsfrage, so bei 
Sölle durch die horizontalistische Verabsolu­
tierung der Mitmenschlichkeit. Daß Jesus 
stellvertretend für Gott steht und daB Gott 
zugleich im Mitmenschen präsent ist, wissen 
wir seit Mt 25. Daß aber diese Repräsen­
tanz einem Gott gelten soll, der „tot" ist, 
,,nicht da" ist, heißt den Grundsinn der 
Frohbotschaft ins Leere auflösen. Auch hier 
bringt F. eine gut fundierte Kritik (240 ff). 
Oberwunden werden diese Fehlhaltungen 
durch die Kreuzestheologie J. Moltmanns, 
auf deren nähere Besprechung hier verzich­
tet werden muß. 
Am Schluß muß noch einmal mit Bedauern 
auf die durch Raummangel aufgezwungene 
Unvollständigkeit der Rez. hingewiesen wer­
den. Der Leser wird jedoch wenigstens einen 
ungefähren Oberblick über das enorme Ge­
dankenmaterial gewinnen, das F. hier zu­
sammengetragen hat. Das Werk ist allen, 
die an dieser Thematik interessiert sind, 
wärmstens zu empfehlen. 
Linz Sylvester Bimgruber 

WEGER KARL-HEINZ, Karl Rahner. Eine 
Einführung in sein theologisches Denken. 
(175.) (Herderbücherei 680) Freiburg 1978. 
Kart. 1am, DM 7.50. 
Aus Anlaß des 75. Geburtstages des großen 
Theologen K. Rahner wurde von K. Leh­
mann und A. Raffelt „Rechenschaft des Glau­
bens11, ein K. Rahner-Lesebuch, herausgege­
ben und als eine Einführung in sein theol. 
Denken dieses Herder-TB. Ist es schon ein 
kühnes Unternehmen, in einem TB das theol. 
Werk R. Rahners zu skizzieren, so muß die 
Rez. eines so inhaltsgeballten Buches auf je­
den Fall Stückwert bleiben, selbst wenn sie 
sich darauf beschränkt, nur die tragenden 
Gedanken aufzugreifen. 
K. Rahner kam zu seiner Theologie, weil er 
spürte, daß die traditionellen Glaubensaus­
sagen das Selbstverständnis des modernen 
Menschen nicht mehr treffen. Er macht die 
Selbsterfahrung des Menschen zum Aus-

303 



gangspunkt der t*heol. Erwägungen. Was der das nicht ] gibt keinen menschlichen
CMs in seiner Erfahrungswelt vorfindet, elbstvollzug, dem nicht reflex oder un-

die „kategoriale Wirklichkeit”, die reflex Selbstmitteilung Gottes Werke
Ausgangsp b  3 ine transcenden- ware.  — nennt jene Menschen,

-anthropologische Methode. ergibt sich die ohne Kenntnis der eschichtlichen Wort-
15 er unausweichlich dynamischen Aus- offenbarung Gottes Heil WITF:|  ken, „aAno-
richtung des Menschen auf eine sten Der US! ist

die empirisch-geschichtliche, eben die bekämpft worden, miıt einiger Berechtigung:
„kategoriale”, übersteigt. Daher der Name Er relativiert, werinn &7 isoliert dasteht, das
„transcendentale Methode und „anthropo- Christentum und scheint A Nichtchristen
ogischer Ansatz“. Alle Erfahrungen, der unrecht zu vereinnahmen. selbst hält den
Mensch macht, erklären das Menschsein nicht Ausdruck für unvermeidlich, solange
in der vollen Wirklichkeit. Kennzeichnend ihm keinen Vorschlag HÜr eın besseres Wort
ist  — für den Menschen egine  +} adikale Often- macht. Es gibt nämlich eın übernatürliches
heit, ın der chts restlos rfüllt. Wir Heil für alle Menschen, und dieses ist  - auf
begreiten den Menschen UT als das Wesen Christus bezogen. Trotzdem scheint ©5 SC
ıner  H— unbegrenzten Transcendentalität. 509 21Nn,  - dieser ‚Uus! wenn Pr Be-
£indet seinen Ansatz ine anthropo- braucht wird, durch eine erweıterfie rklä-
zentrisch gewendete Theologie. 5ie hat 6Äi  Q- entsprechend abgestützt werden muß.
n großen Themenkreisen zZu bewähren Weil ott das eil er Menschen will,
al der Gottesfrage, der nadenlehre und gibt es eine transcendentale Offenbarung
der Christologie. an alle Menschen. Sie ist gleichsam der Hin-
Zum der Dynamik des Menschen tergrund für die geschichtliche, kategoriale
nach dem Unendlichen nicht gezweife. Offenbarung, die WITr eses Wort g—
werden. Aber die moderne Religionskritik wöhnlich gebrauchen. Jede Religion muß
stellt das Unendlichkeitsbewußtsein als eine ein Versuch angesehen werden, die trans-
subjektive Erfahrung hin, der eıne bjektive cendentale Offenbarung vergegenständ-
üirklichkeit entspricht: ıne Projektion, eine lichen, und es steckt somıit jeder Religion
Mlusion. hat cich mit den Argumenten
der Religionskritik nicht usführlicher

SHi  „ geglückter, wirkli| er
gorialer Offenbarung, auch ihr

einandergesetzt. Er hält eiıne SUPl| phil Depravationen zibt,
Erwi CIUN; entgegen: Das Endliche kannn 3, Das schwierigste Kap ist wohl jenes,nicht Bedingung Gir eiıne Unendlichkeitser- wWo versucht, dem heutigen Menschen
fahrung sSein. Weil der ensch nicht das esus ristus nahe bringen. Der Aus-
Unendliche ist, sondern sich tausend Wei- druck „Menschwerdung Gottes“” scheint

als der Endliche erfährt, ist {D mit dem ihm mythologischer Belastung wenignendlichen nicht identisch. Es ist klar, daß geeignet zu sein. Es ist wohl nicht möglich,dies -  . die einzig mögliche Auseinander- in ııner kurzen Kez. den Gedankengang
setzung mıf der modernen Religionskri voll nachzuzeichnen. Die Richtung ceiner
ist. Sehr schöne Gedanken bringt Er- transc. Christologie geht ungefähr 60 Der
ärung der Evolution und Te der ens häalt 7al seiner transc. VerfassungKirche von einer inschaffung der egele durch
ott. Die Evolution ist immer gekennzeichnet Ausschau nach einer vollen Epiphanie es3

durch ei1n Mehr. Es entsteht immer Neues,
in der Welt. Nun hat Christus als e  einz!  ger

das vorher iın eser Weise einfach noch
eich behauptet, die Selbstmitteilung Got-

den Menschen zu sSein und zZzu bewir-
-  er da WäarTr. Wie aber AuUS Niedrigem ken. diese Behauptung urecht besteht,
Höheres werden? auf ıne meta- wurde der Auferstehung von Gott bestä-
physische Kausalität zurück, auf das 'anl5- tigt. Diese ist  — Faktum glaubhaft nachzu-
cendentale Wirken Gottes. Die Ur- prüfen, nennt Christus den absoluten
sachen werden Höherem efähigt. Heilbringer, weil er die unwıde:  che Tat
das Werden eines Menschen angewendet Gottes AI enschen ist. Jesus WIT'! el
heißt das Die Eltern können Ursache nicht seinsmäßigen tegorien beschrie-
des Menschen sein, insofern len ben (Natur Person, wıe das alce-
Menschen entstehen lassen durch ihre donense tat), sondern VOor allem seiner
Selbstüberbietung ermöglichende Kraft Got- Funktion für die Menschheit. Der ens!
tes, wobei das göttliche JIun kategorial nicht hält mit ıner  + ’ansc. Notwendigkeit,
faßbar wird. nicht ausdrücklich gewußt werden muß,

Das Glanzstück ist Gnadenlehre. Gnade Ausschau nach dieser Zusage. „Diese Zu-
ist  &. wesentlich Selbstmitteilung Gottes. Sie Sagc Gottes der Geschichte (und da muß
1st  E den Menschen ein übernatürliches gie geschehen, coll die Geschichte weiterge-
Existential, das als Angebot von VOTIIM- hen) muß heilbringend für alle Menschen
herein gegeben ist. den Begriff einer gein, olge dessen muß endgültige
„reinen Natur” kann die Theologie nicht mehr rückgängig machende Selbst-
der Ungeschuldethei‘ der Gnade nicht Gottes Se1n (140
zichten, aber die Wirklichkeit des Menschen M Absicht habe ich e5ses den

304

gangspunkt der theol. Erwägungen. Was der 
Mensch in seiner Erfahrungswelt vorfindet, 
nennt R. die ,,kategoriale Wirklichkeit", die 
Ausgangspunkt wird für seine transcenden­
tal-anthropologische Methode. Sie ergibt sich 
aus der unausweichlich dynamischen Aus­
richtung des Menschen auf eine Wirklichkeit, 
die die empirisch-geschichtliche, eben die 
,,kategoriale", übersteigt. Daher der Name 
,,transcendentale Methode" und „anthropo­
logischer Ansatz". Alle Erfahrungen, die der 
Mensch macht, erklären das Menschsein nicht 
in der vollen Wirklichkeit. Kennzeichnend 
ist für den Menschen seine radikale Offen­
heit, in der ihn nichts restlos erfüllt. Wir 
begreifen den Menschen nur als das Wesen 
einer unbegrenzten Transcendentalität. So 
findet R. seinen Ansatz für eine anthropo­
zentrisch gewendete Theologie. Sie hat sich 
an 3 großen Themenkreisen zu bewähren: 
an der Gottesfrage, der Gnadenlehre und 
der Christologie. 
Zum 1.: An der Dynamik des Menschen 
nach dem Unendlichen kann nicht gezweifelt 
werden. Aber die moderne Religionskritik 
stellt das Unendlichkeitsbewußtsein als eine 
subjektive Erfahrung hin, der keine objektive 
Wirklichkeit entspricht: eine Projektion, eine 
Illusion. R. hat sich mit den Argumenten 
der Religionskritik nicht ausführlicher aus­
einandergesetzt. Er hält ihr eine subtile phil. 
Erwiderung entgegen: Das Endliche kann 
nicht Bedingung für eine Unendlichkeitser­
fahrung sein. Weil der Mensch nicht das 
Unendliche ist, sondern sich in tausend Wei­
sen als der Endliche erfährt, ist er mit dem 
Unendlichen nicht identisch. Es ist klar, daß 
dies nicht die einzig mögliche Auseinander­
setzung mit der modernen Religionskritik 
ist. Sehr schöne Gedanken bringt R. zur Er­
klärung der Evolution und zur Lehre der 
Kirche von einer Einschaffung der Seele durch 
Gott. Die Evolution ist immer gekennzeichnet 
durch ein Mehr. Es entsteht immer Neues, 
das vorher in dieser Weise einfach noch 
nicht da war. Wie kann aber aus Niedrigem 
Höheres werden? R. führt es auf eine meta­
physische Kausalität zurück, auf das trans­
cendentale Wirken Gottes. Die irdischen Ur­
sachen werden zu Höherem befähigt. Auf 
das Werden eines Menschen angewendet 
heißt das: Die Eltern können ganz Ursache 
des Menschen sein, insofern sie den neuen 
Menschen entstehen lassen durch die ihre 
Selbstüberbietung ermöglichende Kraft Got­
tes, wobei das göttliche Tun kategorial nicht 
faßbar wird. 
2. Das Glanzstück ist R. Gnadenlehre. Gnade 
ist wesentlich Selbstmitteilung Gottes. Sie 
ist für den Menschen ein übernatürliches 
Existential, das ihm als Angebot von vorn­
herein gegeben ist. Auf den Begriif einer 
„reinen Natur" kann die Theologie wegen 
der Ungeschuldetheit der Gnade nicht ver­
zichten, aber die Wirklichkeit des Menschen 

304 

trifft das nicht. Es gibt keinen menschlichen 
Selbstvollzug, in dem nicht reflex oder un­
reflex Selbstmitteilung Gottes am Werke 
wäre. Bekanntlich nennt R. jene Menschen, 
die ohne Kenntnis der geschichtlichen Wort­
offenbarung Gottes ihr Heil wirken, ,,ano­
nyme Christen". Der Ausdruck ist vielfach 
bekämpft worden, mit einiger Berechtigung: 
Er relativiert, wenn er isoliert dasteht, das 
Christentum und scheint die Nichtchristen 
unrecht zu vereinnahmen. R. selbst hält den 
Ausdruck für unvermeidlich, solange man 
ihm keinen Vorschlag für ein besseres Wort 
macht. Es gibt nämlich ein übernatürliches 
Heil für alle Menschen, und dieses ist auf 
Christus bezogen. Trotzdem scheint es so 
zu sein, daß dieser Ausdruck, wenn er ge­
braucht wird, durch eine erweiterte Erklä­
rung entsprechend abgestützt werden muß. 
Weil Gott das Heil aller Menschen will, 
gibt es eine transcendentale Offenbarung 
an alle Menschen. Sie ist gleichsam der Hin­
tergrund für die geschichtliche, kategoriale 
Offenbarung, für die wir dieses Wort ge­
wöhnlich gebrauchen. Jede Religion muß als 
ein Versuch angesehen werden, die trans­
cendentale Offenbarung zu vergegenständ­
lichen, und es steckt somit in jeder Religion 
ein Stiick geglückter, wirklich echter kate­
gorialer Offenbarung, auch wenn es in ihr 
Depravationen gibt. 
3. Das schwierigste Kap. ist wohl jenes, 
wo R. versucht, dem heutigen Menschen 
Jesus Christus nahe zu bringen. Der Aus­
druck „Menschwerdung Gottes" scheint 
ihm wegen mythologischer Belastung wenig 
geeignet zu sein. Es ist wohl nicht möglich, 
in einer kurzen Rez. den Gedankengang R. 
voll nachzuzeichnen. Die Richtung seiner 
transc. Christologie geht ungefähr so: Der 
Mensch hält kraft seiner transc. Verfassung 
Ausschau nach einer vollen Epiphanie Gottes 
in der Welt. Nun hat Christus als einziger 
von sich behauptet, die Selbstmitteilung Got­
tes an den Menschen zu sein und zu bewir­
ken. Daß diese Behauptung zurecht besteht, 
wurde in der Auferstehung von Gott bestä­
tigt. Diese ist als Faktum glaubhaft nachzu­
prüfen„ R. nennt Christus den absoluten 
Heilbringer, weil er die unwiderrufliche Tat 
Gottes am Menschen ist. Jesus wird dabei 
nicht in seinsmäBigen Kategorien beschrie­
ben (Natur - Person, wie es das Chalce­
donense tat), sondern vor allem in seiner 
Funktion für die Menschheit. Der Mensch 
hält mit einer transc. Notwendigkeit, die 
gar nicht ausdrücklich gewußt werden muß, 
Ausschau nach dieser Zusage. ,,Diese Zu­
sage Gottes in der Geschichte (und da muß 
sie geschehen, soll die Geschichte weiterge­
hen) muß heilbringend für alle Menschen 
sein, infolge dessen muß sie die endgültige 
nicht mehr rückgängig zu machende Selbst­
zusage Gottes sein" (140}. 
Mit Absicht habe ich dieses Zitat an den 



Schli gestellt. Sehen WIr von der notwendi- auch VC  5 ihr „als sichere Grundlag:  ‚‘
gen Verkürzung der Darstellung ab, SO bleibt empfohlen wird: kann also ine ‚
doch Schluß die von Weger selbst - mindest 'Orm. Nicht-Identit:  ät der 155833A-
stellte Frage: Was .  ist „mit und durch genden ongregation und beauftragter
551e erreicht? Ist 551e wirklich verständlicher Theologe feststellen und beachten. Diese
als die ‚alte‘ Christologie? Wird dem Men- Form lehramtlichen Eingreitens ist be-
schen von heute der Glaube erleichtert?” grüßenswert (28—30) (Der Inhalt eses Do-

Von meıner Erfahrung Umgang miıt kumentes, das „L ‘Osservatore Romano“” im
der studierenden Jugend der Päd. Aka- Juli 1975 veröffentlichte, wurde bereits unter
dem  1e müßte ich das verneinen. Sehr V«€ den „Römischen Erlässen und Entscheidun-
wertbar aber scheinen INır die Thesen von gen  E Hett eser Zeitschrift be-
den transc. Erfahrungen, Gna  e, eils- sprochen.
bedeutung der einzelnen Religionen. Das Linz Peter Gradauer
kann kein Urteil eın über die Leistung

Rahners (die ist unbestritten), sondern OKUMENE
Nur die Aussage eines Pädagogen, der immer MÜHLEN HERIBERT, Morgen Ir Finheitwieder Transformator seıin Se1NM. Das kommende Konzil er Christen:
Linz Sylvester Birngruber jel der enntien Kirchen. U, 214.)

chöningh, Paderborn 1974. Kart., lam.KERTELGE BREUNING, Christlicher DM 16.80.Glaube und Dämonologie, (Nachkonziliare Der Paderborner Dogmatiker ordert 1n die-Dokumentation, 35) Paulinus-V,, rier n  5 Buch eın gemeinsames Konzil er
1977. art lam. DM 14.580. christlichen Kirchen. Dieser ZielvorstellungDieser nthält die „VoNn einem Experten bedürtfe C5, S  z die (ikumenische Bewe-
im Aulftrag der Kongregation für die Glau- nicht versanden SO. Man könne 1
benslehre erstellte Studie‘ (am 26. Juni 1975 zu einem jel kommen, dieses Ziel
veröffentlicht). Dem £ranzösischen Urtext A1uch foct umrissen scei. Dazu gehört nach
ist die VO'  v den eutschen Bischöfen aAppTO- eın vorkonziliarer Drei-Schritt von Gelbst-
bierte Übersetzung gegenübergestellt. Vor- findung, Offnung un! Kezeption. Im Dialoggehen ein exegetischer Beitrag Kertelge, mıit den anderen Kirchen INı ede Kirche
Münster) und eine dogmatische Abhandlung selbst die Verschiedenheit der Gnadengaben(Breuning, Bonn) erkennen: „Im Okumenischen Dialog lernen
Die ONn der rom Kongregation in Auftrag die Kirchen sich B-  ern n gegenseitig ken-
gegebene und von auch gedeckte Otudie nen, sondern 61e verhelfen auch der ieweils
legt besonderen Wert auf die biblischen Äus- anderen Kirche zZu 6i  Z- (24) ffnung
gen., Diese en im traditionellen Ver- aber meınt, daß sich jede Kirche fragt und
ständnis der Dogmatik die Bedeutung 1Nnes prüft, ob Sie nicht 1.  hre je eigenen Gnaden-
chriftbeweises; 61e dienen ZU5S5aINMer mit gaben verabsolutiert und als das anze der
den Aussagen der kirchlichen Tradition Heilsgabe angesehen hat. Das Ergebnis Üüßte
der Begründung der Glaubenslehre: L—. geht sein, die Gnadengaben der
dabei iImm das Zeugnis des NT, der Textbe- TE Kirchen ar annimmt. Auf Grund
fund des zZuUu esem Thema ird nicht einNes colchen Befreiungskonzils würden die
erücksichtig Der n+1 eil der Studie be- Kirchen A1uch dazu gedrängt, bis
müht sich darum, einer le:  ertigen „Ent- Grenzen des Möglichen vVon den anderen
mythologisierung“ der en Zeugnisse Kirchen Zu übernehmen, anzunehmen, Zi1

ten des wird die Existenz des Teufels
entgegenzuwirken: miıt den benützten Tex- rezipieren, weil alle Gnadengaben ja zı

„allgemeinen Besten (1 Kor 12, 7) gegeben
und der ämonen bejaht und der personale werden. Dem geCn inhaltlichen Drei-Schritt
Charakter ihres Wirkens betont. Darüber entspricht also eın colcher methodischer
hinaus wird festgestellt, da mit dem Wirken in Dialog, Konvergenz und Kon-
des Teutfels und der ihm gehörenden ens.
„Geisterwelt” auch nach deren grundsätzli- Mir scheint bei all den Überlegungen und
cher Überwindung durch Christus ZUu rech- Betrachtungen des VE ZUu wenig Konkretes,

ist und die Glaubenden daher dem J eu- Realisierbares geäußert, Mit echt macht
fel zı widerstehen haben (18) Dieser Aus- sich bewußt, A  daß „der ‚offizielle‘ Okumenis-

iınnerhalb der kath. Kirche, also der-Sage steht die Auffassung gegenüber,
die Frage nach dem personalen Charakter jenige der Kirchenleitungen, den Gedanken
des Bösen VO und VOomm her 'n das ökumenische onzil für sehr VEr

'eil zZzu beantworten ist. In dieser rage früht, Ja ):4 vielleicht tür cschädlich halten
ist 2uch Aur wenig dogmatisiert und fest- wird. Wie die Überlegungen hinsichtlich
gelegt; eine Diskussion ist weiterhin mög- ines möglichen Beitritts der Kath. Kirche
ich.. Darauf WEeIis auch die Form der ubli- ZU) kumenischen zeigen, wird VOr
kation hin, die ein Novum darstellt Fe han- lNem die Stellung des Papstes z den bisher
delt sich ine Studie, die mM Auftrag der noch getrennten Kirchen eın entscheidendes
Glaubenskongregation erste. wurde und Problem werden“ (24 Im übrigen dürfte

22 305

"• 

Schluß gestellt. Sehen wir von der notwendi­
gen Verkürzung der Darsteilung ab, so bleibt 
doch am Schluß die von Weger selbst ge­
stellte Frage: Was ist „mit ihr und durch 
sie erreicht? Ist sie wirklich verständlicher 
als die ,alte' Christologie 7 Wird dem Men­
schen von heute der Glaube erleichtert?" 
(140). Von meiner Erfahrung im Umgang mit 
der studierenden Jugend in der Päd. Aka­
demie müßte ich das verneinen. Sehr ver­
wertbar aber scheinen mir die Thesen von 
den transc. Erfahrungen, Gnadenlehre, Heils­
bedeutung der einzelnen Religionen. Das 
kann kein Urteil sein über die Leistung 
K. Rahners (die ist unbestritten), sondern 
nur die Aussage eines Pädagogen, der immer 
wieder Transformator sein muß. 
Linz Sylvester Birngruber 

K. KERTELGE / W. BREUNING, Christlicher 
Glaube und Dämonologie. (Nachkonziliare 
Dokumentation, Bd. 35) Paulinus-V ., Trier 
1977. Kart. lam. DM 14.80. 
Dieser B. enthält die „von einem Experten 
im Auftrag der Kongregation für die Glau­
benslehre ersteIIte Studie" (am 26. Juni 1975 
veröffentlicht). Dem französischen Urtext 
ist die von den deutschen Bischöfen appro­
bierte Obersetzung gegenübergestellt. Vor­
aus gehen ein exegetischer Beitrag (Kertelge, 
Münster) und eine dogmatische Abhandlung 
(Breuning, Bonn). 
Die von der röm. Kongregation in Auftrag 
gegebene und von ihr auch gedeckte Studie 
legt besonderen Wert auf die biblischen Aus­
sagen. Diese haben im traditioneIIen Ver­
ständnis der Dogmatik die Bedeutung eines 
Schriftbeweises; sie dienen zusammen mit 
den Aussagen der kirchlichen Tradition 
der Begründung der Glaubenslehre: Es geht 
dabei um das Zeugnis des NT, der Textbe­
fund des AT zu diesem Thema wird nicht 
berücksichtigt. Der ntl Teil der Studie be­
müht sich darum, einer leichtfertigen „Ent­
mythologisierung" der biblischen Zeugnisse 
entgegenzuwirken: mit den benützten Tex­
ten des NT wird die Existenz des Teufels 
und der Dämonen bejaht und der personale 
Charakter ihres Wirkens betont. Darüber 
hinaus wird festgesteIIt, daß mit dem Wirken 
des Teufels und der zu ihm gehörenden 
,,Geisterwelt" auch nach deren grundsätzli­
cher Oberwindung durch Christus zu rech­
nen ist und die Glaubenden daher dem Teu­
fel zu widerstehen haben (18). Dieser Aus­
sage steht die Auffassung gegenüber, daß 
die Frage nach dem personalen Charakter 
des Bösen vom AT und vom NT her nur 
zum Teil zu beantworten ist. In dieser Frage 
ist auch nur wenig dogmatisiert und fest­
gelegt; eine Diskussion ist weiterhin mög­
lich„ Darauf weist auch die Form der Publi­
kation hin, die ein Novum darsteilt: Es han­
delt sich um eine Studie, die im Auftrag der 
Glaubenskongregation erstellt wurde und 

22 

auch von ihr „als sichere Grundlage" 
empfohlen wird: man kann also eine zu­
mindest formale Nicht-Identität der Aussa­
genden - Kongregation und beauftragter 
Theologe - feststellen und beachten. Diese 
neue Form lehramtlichen Eingreifens ist be­
grüßenswert (28-30). (Der Inhalt dieses Do­
kumentes, das „L 'Osservatore Romano" im 
Juli 1975 veröffentlichte, wurde bereits unter 
den „Römischen Erlässen und Entscheidun­
gen" in Heft 1/1976 dieser Zeitschrift be­
sprochen.) 
Linz Peter Gradauer 

ÖKUMENE 
MÜHLEN HERIBERT, Morgen wird Einheit 
sein. Das kommende Konzil aller Christen: 
Ziel der getrennten Kirchen. (X u. 214.) 
Schöningh, Paderborn 1974. Kart., 1am. 
DM16.80. 
Der Paderbomer Dogmatiker fordert in die­
sem Buch ein gemeinsames Konzil aller 
christlichen Kirchen. Dieser Zielvorstellung 
bedürfe es, wenn die ökumenische Bewe­
gung nicht versanden solle. Man könne nur 
zu einem Ziel kommen, wenn dieses Ziel 
auch fest umrissen sei. Dazu gehört nach 
M. ein vorkonziliarer Drei-Schritt von Selbst­
findung, Öffnung und Rezeption. Im Dialog 
mit den anderen Kirchen muß jede Kirche 
selbst die Verschiedenheit der Gnadengaben 
erkennen: ,,Im ökumenischen Dialog lernen 
die Kirchen sich nicht nur gegenseitig ken­
nen, sondern sie verhelfen auch derd'eweils 
anderen Kirche zu sich selbst" (24). ffnung 
aber meint, daß sich jede Kirche fragt und 
prüft, ob sie nicht ihre je eigenen Gnaden­
gaben verabsolutiert und als das Ganze de! 
Heilsgabe angesehen hat. Das Ergebnis müßte 
sein, daß man die Gnadengaben der ande­
ren Kirchen dankbar annimmt. Auf Grund 
eines solchen Befreiungskonzils würden die 
Kirchen auch dazu gedrängt, bis an die 
Grenzen des Möglichen von den anderen 
Kirchen zu übernehmen, anzunehmen, zu 
rezipieren, weil alle Gnadengaben ja zum 
„allgemeinen Besten" (1 Kor 12, 7) gegeben 
werden. Dem gen. inhaltlichen Drei-Schritt 
entspricht also ein solcher methodischer Art 
in Dialog, Konvergenz und schließlich Kon­
sens. 
Mir scheint bei all den Oberlegungen und 
Betrachtungen des Vf. zu wenig Konkretes, 
Realisierbares geäußert. Mit Recht macht er 
sich bewußt, daß „der ,offizielle' Ökumenis­
mus innerhalb der kath. Kirche, also der­
jenige der Kirchenleitungen, den Gedanken 
an das ökumenische Konzil für sehr ver­
früht, ja sogar vielleicht für schädlich halten 
wird. Wie die Oberlegungen hinsichtlich 
eines möglichen Beitritts der kath. Kirche 
zum ökumenischen Rat zeigen, wird vor 
allem die Stellung des Papstes zu den bisher 
noch getrennten Kirchen ein entscheidendes 
Problem werden" (24 f). Im übrigen diirfte 

305 


