o

Weltverstindnisses war. Wieso hat niimlich
die Sdkularisierungsthese eine so lange Inku-
bationszeit gehabt, bis ihre Gedanken erst
in unserer Zeit durchbrechen konnten? Die
innertheol. Dialektik erfihrt eine weitere
Steigerung, daf8 die Genese des Ath. in das
christliche Gottesbild selbst eindringt. Hier
werden 2 Beispiele gegeben, von denen man
sagen konnte, daB das 1. (H. Miihlen) eine
positive Endposition erméglicht, wihrend das
2. (W. Dantine) eine solche nicht zuzulas-
sen scheint. Gemeinsam ist beiden folgender
Gedanke: Durch die Rezeption der griechi-
schen Metaphysik und die Hereinnahme der
Seinsfrage in die Rede von Gott sei das
biblische Gottesbild verfremdet, verdringlicht,
im Grunde entpersonalisiert worden. Es
werde daher durch den Ath. nicht der bibli-
sche Gott getroffen, sondern nur ,das End-
produkt der formalen, du-losen, alles Seiende
unterschiedslos  befragenden  Seinsfrage”
(Miihlen 121). Aber die Frage ist, und die
faktischen Deklarationen des Ath. weisen
durchaus darauf hin, ob nicht gerade der
biblische Gott als Gegenstand des Ath. ge-
meint sei. Darauf weist F. auch hin (122).

Noch deutlicher zeigt sich dies bei W. Dan-
tine. Dieser sieht den Ath. fast nur noch
als Anti-Theismus, wobei Theismus die De-
formierung des Schépferglaubens ist, indem
das antike Seinsdenken iibernommen wurde.
Hier muf freilich mit Nachdruck auf die
Position J. Ratzingers in ,Einiibung in das
Christentum” (103) verwiesen werden, wo
ganz klar dargetan ist, daB gerade der ent-
mythologisierende Charakter der griechischen
Philosophie im fragenden BewuStsein den
Raum ausspart, den dann der Gott der Offen-
barung erfiillen kann.

Das Kernstiick des 3. T. ,,Atheismus als Pro-
blem der Anthropologie” ist ohne Zweifel
die glinzende Darstellung des Denkens von
K. Rahner zum gegebenen Problem. Aus
Raummangel miissen wir auf die parallele
Besprechung des Buches von K. H. Weger
iiber das theol. Denken von K. Rahner ver-
weisen, Dort ist auch seine kategorial-trans-
cendentale Theologie in bezug auf die Got-
tesfrage kurz besprochen. Auch die bedeut-
same Darstellung des Werkes von B. Welte
kann nur fliichtig erwihnt werden. Diese
weist auf, wie bereits bei Thomas und Mei-
ster Edcart, dann auch bei Heidegger der
unendliche Horizont der Seinsfrage in der
Dialektik der Entscheidung zur Erfahrbar-
keit oder Negation des Unbedingten, d. h.
Gottes, offen ist.

Den Hbéhepunkt bildet der 4. T.: ,Atheis-
mus als Voraussetzung der Theologie”. Hier
konfrontiert uns F. mit der letzten Konse-
quenz jener Haltung, die den Ath. hoffihig
gemacht zu haben glaubt, indem sie ihn zum
A-Theismus abgeschminkt hat. F. zeigt uns
diese letzte Konsequenz an der Analyse des
Denkens von H. Braun und D. Sélle. Braun

will das NT, das ,naiv’ mit der Existenz
einer Gottheit rechnet und darin getrennt
von uns ist, ohne eine ,an sich existierende
Gottheit, die den Geschichtslauf lenkt”, ver-
stehen, denn ein solcher Gottesbegriff ist fiir
ihn unannehmbar. Hier wird zugleich die
letzte Konsequenz der ,entmythologisieren-
den”, existentiellen Hermeneutik Bultmanns
augenscheinlich, Was bei Braun iibrig bleibt,
ist ein Jesus ohne den Vater, dessen Haltung,
»der Anspruch des Gefordertseins und
die Erfahrung des Getragenseins”, der
Mensch zu tibernehmen habe. Wie soll das
aber geschehen, wenn der Gott, der for-
dert und der trigt, gar nicht existiert? Die
gleiche Konsequenz resultiert auch aus dem
Werk D. Sélles, das ,den Tod Gottes als
Bedingung der Theologie” konzipiert. Miin-
det bei Braun die Theologie in Ath. durch
radikale Negation der Seinsfrage, so bei
Siélle durch die horizontalistische Verabsolu-
tierung der Mitmenschlichkeit. Daf Jesus
stellvertretend fiir Gott steht und da Gott
zugleich im Mitmenschen prisent ist, wissen
wir seit Mt 25. Daf8 aber diese Reprisen-
tanz einem Gott gelten soll, der ,tot” ist,
nicht da” ist, heiSt den Grundsinn der
Frohbotschaft ins Leere aufldsen. Auch hier
bringt F. eine gut fundierte Kritik (240 ff).
UOberwunden werden diese Fehlhaltungen
durch die Kreuzestheologie J. Moltmanns,
auf deren nihere Besprechung hier verzich-
tet werden mu8.

Am Schluf muf noch einmal mit Bedauern
auf die durch Raummangel aufgezwungene
Unvollstindigkeit der Rez. hingewiesen wer-
den. Der Leser wird jedoch wenigstens einen
ungefihren Uberblick iiber das enorme Ge-
dankenmaterial gewinnen, das F. hier zu-
sammengetragen hat. Das Werk ist allen,
die an dieser Thematik interessiert sind,
wirmstens zu empfehlen.

Linz Sylvester Birngruber

WEGER KARL-HEINZ, Karl Rahner. Eine
Einfithrung in sein theologisches Denken.
(175.) (Herderbiicherei 680) Freiburg 1978.
Kart. lam, DM 7.50.

Aus Anla des 75. Geburtstages des grofen
Theologen K. Rahner wurde von K. Leh-
mann und A. Raffelt ,,Rechenschaft des Glau-
bens”, ein K. Rahner-Lesebuch, herausgege-
ben und als eine Einfithrung in sein theol.
Denken dieses Herder-TB. Ist es schon ein
kithnes Unternehmen, in einem TB das theol.
Werk R. Rahners zu skizzieren, so mu die
Rez. eines so inhaltsgeballten Buches auf je-
den Fall Stiickwert bleiben, selbst wenn sie
sich darauf beschrinkt, nur die tragenden
Gedanken aufzugreifen.

K. Rahner kam zu seiner Theologie, weil er
spiirte, daf die traditionellen Glaubensaus-
sagen das Selbstverstindnis des modernen
Menschen nicht mehr treffen. Er macht die
Selbsterfahrung des Menschen zum Aus-

303



gangspunkt der theol. Erwiigungen. Was der
Mensch in seiner Erfahrungswelt vorfindet,
nennt R. die ,kategoriale Wirklichkeit”, die
Ausgangspunkt wird fiir seine transcenden-
tal-anthropologische Methode. Sie ergibt sich
aus der unausweichlich dynamischen Aus-
richtung des Menschen auf eine Wirklichkeit,
die die empirisch-geschichtliche, eben die
,Kkategoriale”, iibersteigt. Daher der Name
pstranscendentale Methode” und ,anthropo-
logischer Ansatz”. Alle Erfahrungen, die der
Mensch madcht, erkliren das Menschsein nicht
in der vollen Wirklichkeit. Kennzeichnend
ist fiir den Menschen seine radikale Offen-
heit, in der ihn nichts restlos erfiillt. Wir
begreifen den Menschen nur als das Wesen
einer unbegrenzten Transcendentalitit. So
findet R. seinen Ansatz fiir eine anthropo-
zentrisch gewendete Theologie. Sie hat sich
an 3 grofen Themenkreisen zu bewihren:
an der Gottesfrage, der Gnadenlehre und
der Christologie.

Zum 1.: An der Dynamik des Menschen
nach dem Unendlichen kann nicht gezweifelt
werden. Aber die moderne Religionskritik
stellt das UnendlichkeitsbewuBtsein als eine
subjektive Erfahrung hin, der keine objektive
Wirklichkeit entspricht: eine Projektion, eine
Illusion. R. hat sich mit den Argumenten
der Religionskritik nicht ausfithrlicher aus-
einandergesetzt. Er hilt ihr eine subtile phil.
Erwiderung entgegen: Das Endliche kann
nicht Bedingung fiir eine Unendlichkeitser-
fahrung sein. Weil der Mensch nicht das
Unendliche ist, sondern sich in tausend Wei-
sen als der Endliche erfihrt, ist er mit dem
Unendlichen nicht identisch. Es ist klar, da8
dies nicht die einzig mégliche Auseinander-
setzung mit der modernen Religionskritik
ist. Sehr schone Gedanken bringt R. zur Er-
klirung der Evolution und zur Lehre der
Kirche von einer Einschaffung der Seele durch
Gott. Die Evolution ist immer gekennzeichnet
durch ein Mehr. Es entsteht immer Neues,
das vorher in dieser Weise einfach noch
nicht da war. Wie kann aber aus Niedrigem
Hoheres werden? R. fiihrt es auf eine meta-
physische Kausalitit zuriik, auf das trans-
cendentale Wirken Gottes. Die irdischen Ur-
sachen werden zu Hoherem befihigt. Auf
das Werden eines Menschen angewendet
heift das: Die Eltern konnen ganz Ursache
des Menschen sein, insofern sie den neuen
Menschen entstehen lassen durch die ihre
Selbstiiberbietung erméglichende Kraft Got-
tes, wobei das gottliche Tun kategorial nicht
falbar wird.

2. Das Glanzstiick ist R. Gnadenlehre. Gnade
ist wesentlich Selbstmitteilung Gottes. Sie
ist fiir den Menschen ein iibernatiirliches
Existential, das ihm als Angebot von vorn-
herein gegeben ist. Auf den Begriff einer
,reinen Natur” kann die Theologie wegen
der Ungeschuldetheit der Gnade nicht ver-
zichten, aber die Wirklichkeit des Menschen

304

trifft das nicht. Es gibt keinen menschlichen
Selbstvollzug, in dem nicht reflex oder un-
reflex Selbstmitteilung Gottes am Werke
wire. Bekanntlich nennt R. jene Menschen,
die ohne Kenntnis der geschichtlichen Wort-
offenbarung Gottes ihr Heil wirken, ,ano-
nyme Christen”. Der Ausdruck ist vielfach
bekimpft worden, mit einiger Berechtigung:
Er relativiert, wenn er isoliert dasteht, das
Christentum und scheint die Nichtchristen
unrecht zu vereinnahmen. R. selbst hilt den
Ausdruck fiir unvermeidlich, solange man
ihm keinen Vorschlag fiir ein besseres Wort
macht. Es gibt ndmlich ein iibernatiirliches
Heil fiir alle Menschen, und dieses ist auf
Christus bezogen. Trotzdem scheint es so
zu sein, daB dieser Ausdruck, wenn er ge-
braucht wird, durch eine erweiterte Erkld-
rung entsprechend abgestiitzt werden muf.
Weil Gott das Heil aller Menschen will,
gibt es eine transcendentale Offenbarung
an alle Menschen. Sie ist gleichsam der Hin-
tergrund fiir die geschichtliche, kategoriale
Offenbarung, fiir die wir dieses Wort ge-
wohnlich gebrauchen. Jede Religion mu8 als
ein Versuch angesehen werden, die trans-
cendentale Offenbarung zu vergegenstind-
lichen, und es steckt somit in jeder Religion
ein Stiik gegliickter, wirklich echter kate-
gorialer Offenbarung, auch wenn es in ihr
Depravationen gibt.

3. Das schwierigste Kap. ist wohl jenes,
wo R. versucht, dem heutigen Menschen
Jesus Christus nahe zu bringen. Der Aus-
druk ,Menschwerdung Gottes” scheint
ihm wegen mythologischer Belastung wenig
geeignet zu sein. Es ist wohl nicht mdglich,
in einer kurzen Rez. den Gedankengang R.
voll nachzuzeichnen. Die Richtung seiner
transc. Christologie geht ungefihr so: Der
Mensch hilt kraft seiner transc. Verfassung
Ausschau nach einer vollen Epiphanie Gottes
in der Welt. Nun hat Christus als einziger
von sich behauptet, die Selbstmitteilung Got-
tes an den Menschen zu sein und zu bewir-
ken. Da diese Behauptung zurecht besteht,
wurde in der Auferstehung von Gott bestd-
tigt. Diese ist als Faktum glaubhaft nachzu-
priifen. R. nennt Christus den absoluten
Heilbringer, weil er die unwiderrufliche Tat
Gottes am Menschen ist. Jesus wird dabei
nicht in seinsmifigen Kategorien beschrie-
ben (Natur — Person, wie es das Chalce-
donense tat), sondern vor allem in seiner
Funktion fiir die Menschheit. Der Mensch
hilt mit einer transc. Notwendigkeit, die
gar nicht ausdriicklich gewuBt werden mu8,
Ausschau nach dieser Zusage. ,Diese Zu-
sage Gottes in der Geschichte (und da mu8
sie geschehen, soll die Geschichte weiterge-
hen) muB heilbringend fiir alle Menschen
sein, infolge dessen muf sie die endgiiltige
nicht mehr riickgingig zu machende Selbst-
zusage Gottes sein” (140).

Mit Absicht habe ich dieses Zitat an den



SchluB gestellt. Sehen wir von der notwendi-
gen Verkiirzung der Darstellung ab, so bleibt
doch am Schluf die von Weger selbst ge-
stellte Frage: Was ist ,mit ihr und durch
sie erreicht? Ist sie wirklich verstindlicher
als die ,alte’ Christologie? Wird dem Men-
schen von heute der Glaube erleichtert?”
(140). Von meiner Erfahrung im Umgang mit
der studierenden Jugend in der Pid. Aka-
demie miifite ich das verneinen. Sehr ver-
wertbar aber scheinen mir die Thesen von
den transc. Erfahrungen, Gnadenlehre, Heils-
bedeutung der einzelnen Religionen. Das
kann kein Urteil sein iiber die Leistung
K. Rahners (die ist unbestritten), sondern
nur die Aussage eines Pidagogen, der immer
wieder Transformator sein mugf.

Linz Sylvester Birngruber

K. KERTELGE / W. BREUNING, Christlicher
Glaube und Damonologie. (Nachkonziliare
Dokumentation, Bd. 35) Paulinus-V., Trier
1977. Kart. lam. DM 14.80.

Dieser B. enthilt die ,,von einem Experten
im Auftrag der Kongregation fiir die Glau-
benslehre erstellte Studie” (am 26. Juni 1975
verdffentlicht). Dem franzoésischen Urtext
ist die von den deutschen Bischdfen appro-
bierte Ubersetzung gegeniibergestellt. Vor-
aus gehen ein exegetischer Beitrag (Kertelge,
Miinster) und eine dogmatische Abhandlung
(Breuning, Bonn).

Die von der rém. Kongregation in Auftrag
gegebene und von ihr auch gededkte Studie
legt besonderen Wert auf die biblischen Aus-
sagen. Diese haben im traditionellen Ver-
stindnis der Dogmatik die Bedeutung eines
Schriftbeweises; sie dienen zusammen mit
den Aussagen der kirchlichen Tradition
der Begriindung der Glaubenslehre: Es geht
dabei um das Zeugnis des NT, der Textbe-
fund des AT zu diesem Thema wird nicht
beriicksichtigt. Der ntl Teil der Studie be-
miiht sich darum, einer leichtfertigen ,Ent-
mythologisierung” der biblischen Zeugnisse
entgegenzuwirken: mit den beniitzten Tex-
ten des NT wird die Existenz des Teufels
und der Dimonen bejaht und der personale
Charakter ihres Wirkens betont. Dariiber
hinaus wird festgestellt, daB mit dem Wirken
des Teufels und der zu ihm gehdrenden
,Geisterwelt” auch nach deren grundsitzli-
cher Uberwindung durch Christus zu rech-
nen ist und die Glaubenden daher dem Teu-
fel zu widerstehen haben (18). Dieser Aus-
sage steht die Auffassung gegeniiber, dafl
die Frage nach dem personalen Charakter
des Bésen vom AT und vom NT her nur
zum Teil zu beantworten ist. In dieser Frage
ist auch nur wenig dogmatisiert und fest-
gelegt; eine Diskussion ist weiterhin mog-
lich. Darauf weist auch die Form der Publi-
kation hin, die ein Novum darstellt: Es han-
delt sich um eine Studie, die im Auftrag der
Glaubenskongregation erstellt wurde und

22

auch von ijhr ,Lals sichere Grundlage”
empfohlen wird: man kann also eine zu-
mindest formale Nicht-Identitit der Aussa-
genden — Kongregation und beauftragter
Theologe — feststellen und beachten. Diese
neue Form lehramtlichen Eingreifens ist be-
griiBenswert (28—30). (Der Inhalt dieses Do-
kumentes, das , L ‘Osservatore Romano” im
Juli 1975 verdffentlichte, wurde bereits unter
den ,Rémischen Erldssen und Entscheidun-
gen” in Heft 1/1976 dieser Zeitschrift be-
sprochen.)
Linz

OKUMENE

MUHLEN HERIBERT, Morgen wird Einheit
sein, Das kommende Konzil aller Christen:
Ziel der getrennten Kirchen. (X u. 214)
Schéningh, Paderborn 1974. Kart.,, lam.
DM 16.80.

Der Paderborner Dogmatiker fordert in die-
sem Buch ein gemeinsames Konzil aller
christlichen Kirchen. Dieser Zielvorstellung
bediirfe es, wenn die Ukumenische Bewe-
gung nicht versanden solle. Man k8nne nur
zu einem Ziel kommen, wenn dieses Ziel
auch fest umrissen sei. Dazu gehdrt nach
M. ein vorkonziliarer Drei-Schritt von Selbst-
findung, Offnung und Rezeption. Im Dialog
mit den anderen Kirchen mu8 jede Kirche
selbst die Verschiedenheit der Gnadengaben
erkennen: ,Im Okumenischen Dialog lernen
die Kirchen sich nicht nur gegenseitig ken-
nen, sondern sie verhelfen auch der jeweils
anderen Kirche zu sich selbst” (24). Offnung
aber meint, daB sich jede Kirche fragt und
priift, ob sie nicht ihre je eigenen Gnaden-
gaben verabsolutiert und als das Ganze der
Heilsgabe angesehen hat. Das Ergebnis miiite
sein, da man die Gnadengaben der ande-
ren Kirchen dankbar annimmt. Auf Grund
eines solchen Befreiungskonzils wiirden die
Kirchen auch dazu gedréngt, bis an die
Grenzen des Mdglichen von den anderen
Kirchen zu iibernehmen, anzunehmen, zu
rezipieren, weil alle Gnadengaben ja zum
nallgemeinen Besten” (1 Kor 12,7) gegeben
werden. Dem gen. inhaltlichen Drei-Schritt
entspricht also ein solcher methodischer Art
in Dialog, Konvergenz und schlieSlich Kon-
sens.

Mir scheint bei all den Uberlegungen und
Betrachtungen des Vf. zu wenig Konkretes,
Realisierbares geduBert. Mit Recht macht er
sich bewuBt, daB ,der ,offizielle’ Okumenis-
mus innerhalb der kath. Kirche, also der-
jenige der Kirchenleitungen, den Gedanken
an das Skumenische Konzil fiir sehr ver-
fritht, ja sogar vielleicht fiir schidlich halten
wird. Wie die Uberlegungen hinsichtlich
eines moglichen Beitritts der kath. Kirche
zum Ukumenischen Rat zeigen, wird vor
allem die Stellung des Papstes zu den bisher
noch getrennten Kirchen ein entscheidendes
Problem werden” (24f). Im {ibrigen diirfte

Peter Gradauer

305



