SchluB gestellt. Sehen wir von der notwendi-
gen Verkiirzung der Darstellung ab, so bleibt
doch am Schluf die von Weger selbst ge-
stellte Frage: Was ist ,mit ihr und durch
sie erreicht? Ist sie wirklich verstindlicher
als die ,alte’ Christologie? Wird dem Men-
schen von heute der Glaube erleichtert?”
(140). Von meiner Erfahrung im Umgang mit
der studierenden Jugend in der Pid. Aka-
demie miifite ich das verneinen. Sehr ver-
wertbar aber scheinen mir die Thesen von
den transc. Erfahrungen, Gnadenlehre, Heils-
bedeutung der einzelnen Religionen. Das
kann kein Urteil sein iiber die Leistung
K. Rahners (die ist unbestritten), sondern
nur die Aussage eines Pidagogen, der immer
wieder Transformator sein mugf.

Linz Sylvester Birngruber

K. KERTELGE / W. BREUNING, Christlicher
Glaube und Damonologie. (Nachkonziliare
Dokumentation, Bd. 35) Paulinus-V., Trier
1977. Kart. lam. DM 14.80.

Dieser B. enthilt die ,,von einem Experten
im Auftrag der Kongregation fiir die Glau-
benslehre erstellte Studie” (am 26. Juni 1975
verdffentlicht). Dem franzoésischen Urtext
ist die von den deutschen Bischdfen appro-
bierte Ubersetzung gegeniibergestellt. Vor-
aus gehen ein exegetischer Beitrag (Kertelge,
Miinster) und eine dogmatische Abhandlung
(Breuning, Bonn).

Die von der rém. Kongregation in Auftrag
gegebene und von ihr auch gededkte Studie
legt besonderen Wert auf die biblischen Aus-
sagen. Diese haben im traditionellen Ver-
stindnis der Dogmatik die Bedeutung eines
Schriftbeweises; sie dienen zusammen mit
den Aussagen der kirchlichen Tradition
der Begriindung der Glaubenslehre: Es geht
dabei um das Zeugnis des NT, der Textbe-
fund des AT zu diesem Thema wird nicht
beriicksichtigt. Der ntl Teil der Studie be-
miiht sich darum, einer leichtfertigen ,Ent-
mythologisierung” der biblischen Zeugnisse
entgegenzuwirken: mit den beniitzten Tex-
ten des NT wird die Existenz des Teufels
und der Dimonen bejaht und der personale
Charakter ihres Wirkens betont. Dariiber
hinaus wird festgestellt, daB mit dem Wirken
des Teufels und der zu ihm gehdrenden
,Geisterwelt” auch nach deren grundsitzli-
cher Uberwindung durch Christus zu rech-
nen ist und die Glaubenden daher dem Teu-
fel zu widerstehen haben (18). Dieser Aus-
sage steht die Auffassung gegeniiber, dafl
die Frage nach dem personalen Charakter
des Bésen vom AT und vom NT her nur
zum Teil zu beantworten ist. In dieser Frage
ist auch nur wenig dogmatisiert und fest-
gelegt; eine Diskussion ist weiterhin mog-
lich. Darauf weist auch die Form der Publi-
kation hin, die ein Novum darstellt: Es han-
delt sich um eine Studie, die im Auftrag der
Glaubenskongregation erstellt wurde und

22

auch von ijhr ,Lals sichere Grundlage”
empfohlen wird: man kann also eine zu-
mindest formale Nicht-Identitit der Aussa-
genden — Kongregation und beauftragter
Theologe — feststellen und beachten. Diese
neue Form lehramtlichen Eingreifens ist be-
griiBenswert (28—30). (Der Inhalt dieses Do-
kumentes, das , L ‘Osservatore Romano” im
Juli 1975 verdffentlichte, wurde bereits unter
den ,Rémischen Erldssen und Entscheidun-
gen” in Heft 1/1976 dieser Zeitschrift be-
sprochen.)
Linz

OKUMENE

MUHLEN HERIBERT, Morgen wird Einheit
sein, Das kommende Konzil aller Christen:
Ziel der getrennten Kirchen. (X u. 214)
Schéningh, Paderborn 1974. Kart.,, lam.
DM 16.80.

Der Paderborner Dogmatiker fordert in die-
sem Buch ein gemeinsames Konzil aller
christlichen Kirchen. Dieser Zielvorstellung
bediirfe es, wenn die Ukumenische Bewe-
gung nicht versanden solle. Man k8nne nur
zu einem Ziel kommen, wenn dieses Ziel
auch fest umrissen sei. Dazu gehdrt nach
M. ein vorkonziliarer Drei-Schritt von Selbst-
findung, Offnung und Rezeption. Im Dialog
mit den anderen Kirchen mu8 jede Kirche
selbst die Verschiedenheit der Gnadengaben
erkennen: ,Im Okumenischen Dialog lernen
die Kirchen sich nicht nur gegenseitig ken-
nen, sondern sie verhelfen auch der jeweils
anderen Kirche zu sich selbst” (24). Offnung
aber meint, daB sich jede Kirche fragt und
priift, ob sie nicht ihre je eigenen Gnaden-
gaben verabsolutiert und als das Ganze der
Heilsgabe angesehen hat. Das Ergebnis miiite
sein, da man die Gnadengaben der ande-
ren Kirchen dankbar annimmt. Auf Grund
eines solchen Befreiungskonzils wiirden die
Kirchen auch dazu gedréngt, bis an die
Grenzen des Mdglichen von den anderen
Kirchen zu iibernehmen, anzunehmen, zu
rezipieren, weil alle Gnadengaben ja zum
nallgemeinen Besten” (1 Kor 12,7) gegeben
werden. Dem gen. inhaltlichen Drei-Schritt
entspricht also ein solcher methodischer Art
in Dialog, Konvergenz und schlieSlich Kon-
sens.

Mir scheint bei all den Uberlegungen und
Betrachtungen des Vf. zu wenig Konkretes,
Realisierbares geduBert. Mit Recht macht er
sich bewuBt, daB ,der ,offizielle’ Okumenis-
mus innerhalb der kath. Kirche, also der-
jenige der Kirchenleitungen, den Gedanken
an das Skumenische Konzil fiir sehr ver-
fritht, ja sogar vielleicht fiir schidlich halten
wird. Wie die Uberlegungen hinsichtlich
eines moglichen Beitritts der kath. Kirche
zum Ukumenischen Rat zeigen, wird vor
allem die Stellung des Papstes zu den bisher
noch getrennten Kirchen ein entscheidendes
Problem werden” (24f). Im {ibrigen diirfte

Peter Gradauer

305



es auch etwas zu einfach sein, die Spaltungen
in der Kirchengeschichte hauptsichlich auf
Ubertreibung und Verabsolutierungen einer
Einzelwahrheit zuriidkzufiihren. Recht betont
ist aber die konziliare VerfaBtheit der Kir-
che iiberhaupt, wobei M. zwischen einer
ekklesialen (Kirche ist Versammlung der
Glidubigen) und einer konziliaren (auf ein
Konzil bezogenen) Konziliaritit unterschei-
det (35). In diese Kerbe schligt auch der
voranstehende Beitrag Lukas Vischers: Kon-
ziliare Gemeinschaft (1—19) und das besti-
tigende Nachwort Kardinal Suenens’ (210-
214).

Graz Johannes B. Bauer

FOX HELMUT, Ukumene — Hoffnung oder
Ilusion? Eine katholische Bilanz. (166.) Spee-
V., Trier 21977, Kart. DM 21.80.

Diese Arbeit ist eine Information iiber den
Stand der okumenischen Bemiihungen auf
kath. Seite. Der 1. T. bringt eine ausfiihr-
lichere Inhaltsangabe der ,kirchenamtlichen
Positionen”, d. h. der Dekrete, Weisungen,
Instruktionen und Ratschlige der rdmischen
Zentralstellen sowie der Bischéfe der BRD
seit dem II. Vat. bis zum Herbst 1973. Der
2. T. ist ein Bericht iiber ,,6kumenische Im-
pulse, Kontakte und Aktivititen im bundes-
deutschen Katholizismus”, also iiber die 8ku-
menische Arbeit an der Basis. Sind schon
die ersten 2 Abschnitte des Buches kein
akademisch-wissenschaftlicher  Bericht, so
zeigt besonders der 3. T. (,,Eine 8kumenische
Bilanz”) den V. als engagierten Arbeiter, ja
Kimpfer in der skumenischen Bewegung, der
gelegentlich eine deutliche Ungeduld mit der
»Amtskirche” zur Schau trigt, die ihm zu
dngstlich zuriidkhaltend erscheint. Zu positiv
wird sicher das ungestiime Dringen derer
gewertet, die fiir die Unterschiede in Glau-
bensfragen kein Verstindnis aufbringen. Erst
auf der letzten Seite wird von ferne ange-
deutet, da die Wiedervereinigung schlie-
lich doch eine Sache der perstnlichen Uber-
zeugung ist, weil ja der Glaube persénliche
Uberzeugung sein muf, und es soll doch
eine Wiedervereinigung im Glauben sein.
Und vielleicht kommt man doch einmal dar-
auf, daf wichtiger als Resolutionen, Proteste
und dergleichen das Gebet wire.

Wels Peter Eder

MORALTHEOLOGIE

MERKS KARL-WILHELM, Theologische
Grundlegung der sittlichen Autonomie. (364.)
(Moraltheol. Studien, hg. v. B. Schiiller, Bd. 5)
Patmos, Diisseldorf 1978. Brosch. DM 38.—.

Aus der Uberzeugung heraus, da8 vom mo-
dernen BewuBtsein nur das als sittlich ver-
pflichtend angenommen wird, ,was sich vor
dem Forum eben dieses Bewuftseins als
verniinftig und sinnvoll auszuweisen ver-
mag” (13), méchte diese Diss. (Bonn) durch
eine hist. Untersuchung zur Lésung der Frage

306

beitragen, wie sich Autonomie und allge-
meinverbindliche Normativitit vereinbaren
lassen. Galt Thomas v. A. bisher als Kron-
zeuge einer dem Menschen vorgeordneten
Sittlichkeit, so meint M. in einer Neuinter-
pretation zeigen zu konnen, wie dieser in
seiner Naturrechtslehre die Vernunft als
Norm verstanden hat, der keine normieren-
den Instanzen vorausliegen (17). Dabei zeigt
sich M. im Schrifttum des Agquinaten wie
auch in der Sekundirliteratur wohl bewan-
dert. Die Studie umfat 2 Teile. Der 1. be-
faBt sich mit den allgemeinen Strukturmo-
menten im Gesetzestrakttat der S. th., der
2. erfaBt in der ratio als normkonstitutivem
Element den autonomen Ansatz der thom.
Normenbegriindung. Auf Einzelheiten die-
ser reichhaltigen Studie kann hier nicht ni-
her eingegangen werden. Zu einigen wichti-
gen Punkten sei kurz Stellung genommen.
1) Wie kann bei Thomas ein autonomes Sitt-
lichkeitsverstiindnis gefunden werden, wenn
dieser die lex aeterna als die Quelle aller
Normativitit ansieht? M. will diese Aporie
durch einen hermeneutischen Kunstgriff ent-
schidrfen, Thomas schreite im Gesetzestraktat
vom Griindenden (lex aeterna) zum Gegriin-
deten, auf dem Erkenntnisweg aber gehe er
vom Konkret-Faktischen (lex temporalis) aus,
sodaB die lex aeterna (weil durch Reflexion
gewonnen) am Ende stehe, zur Metaphysik
des Handelns gehére und keine praktische
Normativitiit beanspruchen kénne (204 f). Ich
halte diese Deutung nicht fiir richtig, sie
entspricht den Texten nicht. Thomas bezeich-
net wiederholt die lex aeterna als oberste
Handlungsregel, und zwar als eine praktische,
mag sie auch nicht unmittelbar handlungs-
leitend sein. Auf dem Weg iiber das intuitiv
erfafite sittliche Naturgesetz gelangt der
Mensch zur Kenntnis eines der lex aeterna
entsprechenden Bestandes von grundlegen-
den sittlichen Normen (vgl. meinen Aufsatz
Jntuition und Uberlegung beim sittlichen
Naturgesetz nach Thomas v. AS, in
ThGI 67/1977, 29 ff). Mit Recht sagt O. H.
Pesch in seinem Kommentar zu S. th. I II
90—105, den M. leider nicht mehr verwerten
konnte: Das Naturgesetz ist ,der Vernunft
selbst vorgegeben, von ihr festgehalten, nicht
von ihr verfiigt.” (DThA 13, 574)

2) DaB Thomas einem autonomen Verstind-
nis der Sittlichkeit das Wort rede, soll sich
aus S. th. I II 91,2 ergeben. Der Mensch
sei in einer ausgezeichneteren Weise der
gottlichen Vorsehung unterstellt, weil er an
ihr teilnimmt, indem er ,fiir sich selbst
und andere Vorsorge treffe”. M. deutet das
so, als gehe es Thomas um die Teilhabe
des Menschen an der gesetzgebenden Funk-
tion Gottes selbst (234), als nehme er beim
Menschen ,.eine natiirliche Neigung der prak-
tischen Vernunft zu normsetzender Aktivitit”
(Béckle) an (236). Jedoch die Texte reden
eine andere Sprache. Thomas sieht die be-

'R



