es auch etwas zu einfach sein, die Spaltungen
in der Kirchengeschichte hauptsichlich auf
Ubertreibung und Verabsolutierungen einer
Einzelwahrheit zuriidkzufiihren. Recht betont
ist aber die konziliare VerfaBtheit der Kir-
che iiberhaupt, wobei M. zwischen einer
ekklesialen (Kirche ist Versammlung der
Glidubigen) und einer konziliaren (auf ein
Konzil bezogenen) Konziliaritit unterschei-
det (35). In diese Kerbe schligt auch der
voranstehende Beitrag Lukas Vischers: Kon-
ziliare Gemeinschaft (1—19) und das besti-
tigende Nachwort Kardinal Suenens’ (210-
214).

Graz Johannes B. Bauer

FOX HELMUT, Ukumene — Hoffnung oder
Ilusion? Eine katholische Bilanz. (166.) Spee-
V., Trier 21977, Kart. DM 21.80.

Diese Arbeit ist eine Information iiber den
Stand der okumenischen Bemiihungen auf
kath. Seite. Der 1. T. bringt eine ausfiihr-
lichere Inhaltsangabe der ,kirchenamtlichen
Positionen”, d. h. der Dekrete, Weisungen,
Instruktionen und Ratschlige der rdmischen
Zentralstellen sowie der Bischéfe der BRD
seit dem II. Vat. bis zum Herbst 1973. Der
2. T. ist ein Bericht iiber ,,6kumenische Im-
pulse, Kontakte und Aktivititen im bundes-
deutschen Katholizismus”, also iiber die 8ku-
menische Arbeit an der Basis. Sind schon
die ersten 2 Abschnitte des Buches kein
akademisch-wissenschaftlicher  Bericht, so
zeigt besonders der 3. T. (,,Eine 8kumenische
Bilanz”) den V. als engagierten Arbeiter, ja
Kimpfer in der skumenischen Bewegung, der
gelegentlich eine deutliche Ungeduld mit der
»Amtskirche” zur Schau trigt, die ihm zu
dngstlich zuriidkhaltend erscheint. Zu positiv
wird sicher das ungestiime Dringen derer
gewertet, die fiir die Unterschiede in Glau-
bensfragen kein Verstindnis aufbringen. Erst
auf der letzten Seite wird von ferne ange-
deutet, da die Wiedervereinigung schlie-
lich doch eine Sache der perstnlichen Uber-
zeugung ist, weil ja der Glaube persénliche
Uberzeugung sein muf, und es soll doch
eine Wiedervereinigung im Glauben sein.
Und vielleicht kommt man doch einmal dar-
auf, daf wichtiger als Resolutionen, Proteste
und dergleichen das Gebet wire.

Wels Peter Eder

MORALTHEOLOGIE

MERKS KARL-WILHELM, Theologische
Grundlegung der sittlichen Autonomie. (364.)
(Moraltheol. Studien, hg. v. B. Schiiller, Bd. 5)
Patmos, Diisseldorf 1978. Brosch. DM 38.—.

Aus der Uberzeugung heraus, da8 vom mo-
dernen BewuBtsein nur das als sittlich ver-
pflichtend angenommen wird, ,was sich vor
dem Forum eben dieses Bewuftseins als
verniinftig und sinnvoll auszuweisen ver-
mag” (13), méchte diese Diss. (Bonn) durch
eine hist. Untersuchung zur Lésung der Frage

306

beitragen, wie sich Autonomie und allge-
meinverbindliche Normativitit vereinbaren
lassen. Galt Thomas v. A. bisher als Kron-
zeuge einer dem Menschen vorgeordneten
Sittlichkeit, so meint M. in einer Neuinter-
pretation zeigen zu konnen, wie dieser in
seiner Naturrechtslehre die Vernunft als
Norm verstanden hat, der keine normieren-
den Instanzen vorausliegen (17). Dabei zeigt
sich M. im Schrifttum des Agquinaten wie
auch in der Sekundirliteratur wohl bewan-
dert. Die Studie umfat 2 Teile. Der 1. be-
faBt sich mit den allgemeinen Strukturmo-
menten im Gesetzestrakttat der S. th., der
2. erfaBt in der ratio als normkonstitutivem
Element den autonomen Ansatz der thom.
Normenbegriindung. Auf Einzelheiten die-
ser reichhaltigen Studie kann hier nicht ni-
her eingegangen werden. Zu einigen wichti-
gen Punkten sei kurz Stellung genommen.
1) Wie kann bei Thomas ein autonomes Sitt-
lichkeitsverstiindnis gefunden werden, wenn
dieser die lex aeterna als die Quelle aller
Normativitit ansieht? M. will diese Aporie
durch einen hermeneutischen Kunstgriff ent-
schidrfen, Thomas schreite im Gesetzestraktat
vom Griindenden (lex aeterna) zum Gegriin-
deten, auf dem Erkenntnisweg aber gehe er
vom Konkret-Faktischen (lex temporalis) aus,
sodaB die lex aeterna (weil durch Reflexion
gewonnen) am Ende stehe, zur Metaphysik
des Handelns gehére und keine praktische
Normativitiit beanspruchen kénne (204 f). Ich
halte diese Deutung nicht fiir richtig, sie
entspricht den Texten nicht. Thomas bezeich-
net wiederholt die lex aeterna als oberste
Handlungsregel, und zwar als eine praktische,
mag sie auch nicht unmittelbar handlungs-
leitend sein. Auf dem Weg iiber das intuitiv
erfafite sittliche Naturgesetz gelangt der
Mensch zur Kenntnis eines der lex aeterna
entsprechenden Bestandes von grundlegen-
den sittlichen Normen (vgl. meinen Aufsatz
Jntuition und Uberlegung beim sittlichen
Naturgesetz nach Thomas v. AS, in
ThGI 67/1977, 29 ff). Mit Recht sagt O. H.
Pesch in seinem Kommentar zu S. th. I II
90—105, den M. leider nicht mehr verwerten
konnte: Das Naturgesetz ist ,der Vernunft
selbst vorgegeben, von ihr festgehalten, nicht
von ihr verfiigt.” (DThA 13, 574)

2) DaB Thomas einem autonomen Verstind-
nis der Sittlichkeit das Wort rede, soll sich
aus S. th. I II 91,2 ergeben. Der Mensch
sei in einer ausgezeichneteren Weise der
gottlichen Vorsehung unterstellt, weil er an
ihr teilnimmt, indem er ,fiir sich selbst
und andere Vorsorge treffe”. M. deutet das
so, als gehe es Thomas um die Teilhabe
des Menschen an der gesetzgebenden Funk-
tion Gottes selbst (234), als nehme er beim
Menschen ,.eine natiirliche Neigung der prak-
tischen Vernunft zu normsetzender Aktivitit”
(Béckle) an (236). Jedoch die Texte reden
eine andere Sprache. Thomas sieht die be-

'R



sondere Beziehung zur gottlichen Vorsehung
darin, da der Mensch deren Plan (lex ae-
terna) in etwa erkennen kann (I Il 93,5 u. 6).
Darum ist er in der Lage, sich selbst und
andere zu leiten, und zwar gemiff dem Ge-
setz Gottes (CG III 113 u. 114; S. th. I 11103,
5 ad 2). Thomas reserviert also den grund-
legenden Ordnungsplan Gott selbst, der
Mensch ist nur Exekutor dieses Planes. ,Sich
selbst Gesetz zu sein” ist die Prérogative
Gottes (I 21,1 ad 2). Homo non facit sibi
legem (vgl. De ver. 17,3 ad 1).

3) M. sieht eine Diskrepanz zwischen seiner
Autonomiethese und Aussagen in der IIII,
wo Thomas bei Beurteilung der Liige und
einzelner Sexualakte nicht auf die normative
Funktion der Vernunft, sondern auf die von
der Natur her vorgegebene Ordnung zu-
riickgreift (21 f). Ein solcher Gegensatz ist
nicht vorhanden. Weil Thomas in seinem
Gesetzestraktat der menschlichen Vernunft
die Ordnungsbefugnis iiber die natiirlichen
Neigungen des Menschen zuspricht, wurde
irrtiimlich gefolgert, er sehe die ratio hu-
mana grundsitzlich als normative Instanz
aller natiirlichen Gegebenheiten an. Aber na-
tiirliche Neigungen sind nicht die Natur
schlechthin, sondern bestimmte Handlungs-
impulse, die wie alle menschlichen Trieb-
krifte der Vernunft zur Ordnung aufgege-
ben sind. Was sich jedoch als fertiges, vom
Schopfer mit einem konkreten Ziel versehe-
nes Sein darstellt, ist vom Menschen zu
respektieren, sonst verfehlt er sich gegen
Gott, dem institutor naturae. Davon ist Tho-
mas iiberzeugt, Ob sich auch die Modernen
davon iiberzeugen lassen, ist eine andere
Frage, um die es hier nicht geht.

M. gebiihrt Anerkennung dafiir, daf er durch
seine mit groBem Flei erstellte Studie das
Interesse an Thomas als den wegweisenden,
an Bedeutung nicht verlierenden christlichen
Ethiker wach gehalten hat, mag man auch
hinsichtlich der Interpretation des Textbefun-
des sowohl im Grundsitzlichen wie in man-
chen Einzelheiten anderer Meinung sein. Lei-
der muf als Mangel vermerkt werden, da8
die Diss. weder mit einem Sachregister noch
mit einem Verzeichnis der beriidksichtigten
Thomasstellen versehen ist.

Graz Richard Bruch

BECKER JURGEN, Emmanuel Levinas. An-
stéBe fiir eine Moraltheologie unserer Zeit.
(143.) (Europdische Hochschulschriften, Theo-
logie, Bd. 96), Lang, Frankfurt/M. 1977. Kart.
In seiner Diss. versucht B., philosophische
Einsichten des aus Litauen stammenden
(geb. 1905), in Frankreich lebenden jiidischen
Gelehrten E. Levinas fiir eine personalistisch
ausgerichtete Moraltheologie (wie sie z. B.
B. Hiring vertritt) fruchtbar zu machen. Von
Levinas, der von der Existenzphilosophie her-
kommt, liegen zahlreiche Werke in franz.
Sprache vor, die bisher im deutschen Sprach-

raum kaum Beachtung fanden. B. beschlie8t
seine Ausfithrungen mit einer Bibliographie
seines Autors (Biicher, Artikel, Rezensionen),
die 142 Nummern umfaBt. Um die Leitge-
danken dieses Philosophen voll wiirdigen zu
kénnen, miiite man natiirlich seine bedeuten-
deren Werke selbst zur Hand nehmen. Hier-
zu eine Anregung geboten zu haben, ist das
Verdienst dieser Studie.

Graz Richard Bruch

HORMANN/LAUN/VIRT, Verantwortung
und Gehorsam. Aspekte der heutigen Autori-
tidts- und Gehorsamsproblematik. (155.) Ty-
rolia, Innsbruck 1978. Kart. lam. S 190.—,
DM 28.—.

Das Anliegen der vier Beitrige ist, ,zur
Kldrung der Frage mitzuhelfen, in welcher
Weise auch heute Gehorsam notwendig ist
und welche Grenzen man ihm ziehen muf”,
Am Anfang steht eine auf ausgedehnter
Quellenkenntnis beruhende Untersuchung
von G. Virt tiber den Gehorsamsbegriff bei
Augustinus, in der besonders herausgearbei-
tet wird, welche Bedeutung der Kirchenvater
der Gehorsamshaltung fiir die Begriindung
sittlicher Entscheidungen beimifit. In einem
2. Aufsatz befaBt sich V. mit der Epikie in
psychoanalytischer Sicht. Fiir die tiefenpsycho-
logische Grundlegung fuBt der Autor im
wesentlichen auf Einsichten S. Freuds und
dessen Schule. Welche psychischen Voraus-
setzungen gegeben sein miissen, damit ein
Mensch der Tugend der Epikie fiahig ist,
wird eingehend dargelegt und auch der psy-
chischen Verinnerlichung des von Christus
gegebenen ,neuen Gesetzes’ Beachtung ge-
schenkt.

A. Laun stellt recht ausgewogene grundsétz-
liche Uberlegungen zum Thema ,Autoritiit
und Gehorsam” an, indem er nach einer
Schilderung der Autoritiitskrise in der Kirche
von heute in 10 Thesen u. a. folgendes dar-
legt: Beide Gegebenheiten sind wesenhaft
personale Realititen; jede Autoritit muf be-
griindet sein; ihr Sinn liegt in einem sittlich
bedeutsamen Gut und ist mit der mensch-
lichen Natur mitgegeben; ein vollkommen
blinder Gehorsam ist sittlich unzuldssig, doch
braucht nicht grundsitzlich jede Weisung
eines legitimen und kompetenten Vorgesetz-
ten immer einsehbar zu sein. Es kommen
die tiblichen Einteilungen der Autoritétsfor-
men zur Sprache (eingehend die , Autoritit
des Wissenden”) und abschlieRend wird fest-
gestellt, daB die eigentliche Autoritdt in Gott
griindet; darum gehorcht der Mensch letzt-
lich Gott, wenn er sich menschlicher Autoritét
unterwirft, vorausgesetzt, da deren Triger
sich selbst am Willen Gottes orientiert. Die-
sen grundsitzlichen Erdrterungen fiigt VE.
eine das Gesagte bestitigende und ergin-
zende Studie iiber die Gehorsamslehre des
hl. Franz v. Sales an, in dessen spirituellen

307



