
sondere Beziehung öttlichen Vorsehung TAU kaum Beachtung tfanden. beschließt
darin, daß der Mensch deren lex seine Ausführungen mit ıner  R Bibliographie
terna) twa erkennen kann 11 93, 5 6) seines Autors (Bücher, T}  el, RKezensionen),
Darum ist in der Lage, sich selbst und die 142 Nummern umfaßt. Um die Leitge-
andere leiten, und emäfß dem Ge- danken dieses Philosophen voll würdigen
cet  W 'es5 (CG I1l 113 Üü. 114; I 103, können, müßte na: eine  + edeuten-
5 ad 2) Thomas reserviert Iso den grund- deren Werke celbst 11 Hand nehmen. Hier-
legenden Ordnungsplan ott elbst, der zu ine regung geboten aben, ist das
Mensch ist Exekutor dieses Planes. „Sich Verdienst dieser Studie
selbst Gesetz zu sein  Hs ist die Prärogative (sraz Richard Bruch
Gottes 21,1 ad 2) Homo facit sibi
legem vgl De VeEOeT., 17, 3 ad 1) ORMANN/LAUN/VIRT, erantwortungcsieht INne Diskrepanz zwischen ceiner und Gehorsam., Aspekte der heutigen Autori-Autonomiethese und Aussagen in der I,
MO Thomas bei Beurteilung der Lüge und tats- und Gehorsamsproblematik, Ty-
einzelner Sexualakte nicht auf Cie normatıve rolia, nnsbruck 1978. B  rt. lam. C 190.—,
Funktion der Vernuntft, söondern auf die von IM

Das Anliegen der vier Beiträge ist, #8'der Natur her vorgegebene rdnung ZU-
Klärung der rage mitzuhelfen, in welcherrückgreift (21 f) Ein solcher Gegensatz ist  ®

nicht vorhanden. Weil Thomas seinem
und WEe. Grenzen ihm ziehen mu (
Weise auch heute Gehorsam notwendig ist

Gesetzestraktat der enschlichen ern
die Ordnungsbefugnis über die naturiichen Am Anfang steht ine auf ausgedehnter
Neigungen des Menschen zuspricht, wurde Quellenkenntnis eruhende Untersuchung
irrtümlich gefolgert, sehe die ratıo hu- vVon irt über den Gehorsamsbegrift bei
I1} grunds.  ich als normatıve Instanz Augustinus, in der besonders herausgearbei-

wird, WEe: Bedeutung der Kirchenvateraller natürlichen Gegebenheiten ber 1ld-
türliche Neigungen eind nicht die Natur der Gehorsamshaltung tür die Begründung
chlechthin, sondern bestimmte Handlungs- sittlicher Entscheidungen beimißt. In ınem
impulse, die w1ıe alle menschlichen rieb- Aufsatz efaß sich mit der Epikie
Lräfte der Vernuntft Ordnung aufgege- psychoanalytischer Sicht. Für die tiefenpsycho-
ben eind. Was sich jedoch als fertiges, Von logische Grun S @+ der utor
Schöpfer mit inem konkreten jel versehe- wesentlichen auf Einsichten Freuds und

Sein darstelit, ist B  > Menschen dessen Schule psychischen Voraus-
S  n gegeben sein müssen, damit einrespektieren, sONnst verfehlt CT sich SI

Gott, dem 1Ns'  Or na  24e. Davon ist Tho- Mensch der Tugend der Epikie fähig ist,
überzeugt. Ob sich auch die Modernen wird eingehend dargelegt und auch der PSY-

davon überzeugen lassen, ist eine andere qchischen Verinnerlichung des von istus
rage, um die hier Q-  rr geht. gegebenen ‚NEeuUeCnN Gesetzes’ Beachtung

ebührt Anerkennung dafür, durch schenkt.
seine mit großem Fleiß erstellte Otudie das Laun stellt recht US:  ene grundsätz-Interesse —  e 0Mas als den wegweisenden, iche erlegungen ZUIMN Thema „AutoritätBedeutung nicht verlierenden christlichen und Gehorsam“” aIl, indem nach einer
Ethiker wach gehalten hat, Mas A aıuıch Schilderung der Autoritätskrise in der Kirche
hinsichtlich der Interpretation des Textbefun- VOo heute in 10 Thesen — folgendes dar-
des cowochl 1m Grundsätzlichen wıe in 1Nan- legt Beide Gegebenheiten eind wesenhaft
chen Einzelheiten anderer Meinung se1nin.  H} Lei-
der mMU| als Mangel vermerkt werden, personale Realitäten; ede Autorität muß be-
die Diss. weder miıt inem Sachregister noch gründet sein  / ihr S5inn liegt in einem G1}

bedeutsamen Gut und ist mit der mensch-
mit inem Verzeichnis der berücksichtigten en Natur mitgegeben; eın vollkommenThomasstellen versehen ist. linder Gehorsam ist ittlich unzulässig, doch
Yaz Richard Bruch braucht nicht grundsätzlich jede VWeisung

1nes  ‘ legitimen und kompetenten Vorgesetz-JÜRGEN, Emmanuel Levinas. An- ten immer einsehbar zu cein. ] kommen
stöße für eiıne Moraltheologie uNnsereTt eit.

(Europäische Hochschulschriften, Theo- die blichen Einteilungen der Autoritätsfor-
1nen ZUT Sprache (eingehend die „Autoritätlogie, 96), Lang, Frankfurt/M. 1977. art des Wissenden und bschließend wird fest-

In seiner Diss. versucht B., philosophische gestellt, la ß A eigentliche Autorität Gott
Einsichten des aus Litauen stammen en ndet; darum ehorcht der ensch etzt-
(geb 1 rankreich ebenden jüdischen lich Gott, wWenı:s D sich menschlicher Autorität
Gelehrten Levinas 1ine personalistisch unterwirft, vorausgesetzt, deren Jräger
ausgerichtete Moraltheologie (wie G1@ Z sich celbst Willen Gottes orjentiert.  Die-

Häring vertritt) fruchtbar zu machen. Von grundsätzlichen Erörterungen V£E.
Levinas, der VO!  - der Existenzphilosophie her- eıne das Gesagte bestätigende und ergän-
kommt, liegen zahlreiche Werke franz. zende Studie üiber die Gehorsamslehre des
Sprache VOT, die e1ischen Sprach- Franz V, Sales all, in dessen spirituellen

3207

sondere Beziehung zur göttlichen Vorsehung 
darin, daß der Mensch deren Plan (lex ae­
terna) in etwa erkennen kann (1 II 93, 5 u. 6). 
Darum ist er in der Lage, sich selbst und 
andere zu leiten, und zwar gemäß dem Ge­
setz Gottes (CG III 113 u. 114; S. th. I II 103, 
5 ad 2). Thomas reserviert also den grund­
legenden Ordnungsplan Gott selbst, der 
Mensch ist nur Exekutor dieses Planes. ,,Sich 
selbst Gesetz zu sein" ist die Prärogative 
Gottes (1 21, 1 ad 2). Homo non facit sibi 
legem (vgl. De ver. 17, 3 ad 1). 
3) M. sieht eine Diskrepanz zwischen seiner 
Autonomiethese und Aussagen in der II II, 
wo Thomas bei Beurteilung der Lüge und 
einzelner Sexualakte nicht auf die normative 
Funktion der Vernunft, sondern auf die von 
der Natur her vorgegebene Ordnung zu­
rückgreift (21 f). Ein solcher Gegensatz ist 
nicht vorhanden. Weil Thomas in seinem 
Gesetzestraktat der menschlichen Vernunft 
die Ordnungsbefugnis über die natürlichen 
Neigungen des Menschen zuspricht, wurde 
irrtümlich gefolgert, er sehe die ratio hu­
mana grundsätzlich als normative Instanz 
aller natürlichen Gegebenheiten an. Aber na­
türliche Neigungen sind nicht die Natur 
schlechthin, sondern bestimmte Handlungs­
impulse, die wie alle menschlichen Trieb­
krähe der Vernunft zur Ordnung aufgege­
ben sind. Was sich jedoch als fertiges, vom 
Schöpfer mit einem konkreten Ziel versehe­
nes Sein darstellt, ist vom Menschen zu 
respektieren, sonst verfehlt er sich gegen 
Gott, dem institutor naturae. Davon ist Tho­
mas überzeugt„ Ob sich auch die Modemen 
davon überzeugen lassen, ist eine andere 
Frage, um die es hier nicht geht. 
M. gebührt Anerkennung dafür, daß er durch 
seine mit großem Fleiß erstellte Studie das 
Interesse an Thomas als den wegweisenden, 
an Bedeutung nicht verlierenden christlichen 
Ethiker wach gehalten hat, mag man auch 
hinsichtlich der Interpretation des Textbefun­
des sowohl im Grundsätzlichen wie in man­
chen Einzelheiten anderer Meinung sein. Lei­
der muß als Mangel vermerkt werden, daß 
die Diss. weder mit einem Sachregister noch 
mit einem Verzeichnis der berücksichtigten 
Thomasstellen versehen ist. 
Graz Richard Bruch 

BECKER JÜRGEN, Emmanuel Levinas. An­
stöße für eine Moraltheologie unserer Zeit. 
(143.) (Europäische Hochschulsduiften, Theo­
logie, Bd. 96), Lang, Frankfurt/M. 1977. Kart. 
In seiner Diss. versucht B., philosophische 
Einsichten des aus Litauen stammenden 
(geb. 1905), in Frankreich lebenden jüdischen 
Gelehrten E. Levinas für eine personalistisch 
ausgerichtete Moraltheologie (wie sie z. B. 
B. Häring vertritt) fruchtbar zu machen. Von 
Levinas, der von der Existenzphilosophie her­
kommt, liegen zahlreiche Werke in franz. 
Sprache vor, die bisher im deutschen Sprach-

raum kaum Beachtung fanden. B. beschließt 
seine Ausführungen mit einer Bibliographie 
seines Autors (Bücher, Artikel, Rezensionen), 
die 142 Nummern umfaßt. Um die Leitge­
danken dieses Philosophen voll würdigen zu 
können, müßte man natürlich seine bedeuten­
deren Werke selbst zur Hand nehmen. Hier­
zu eine Anregung geboten zu haben, ist das 
Verdienst dieser Studie. 
Graz Richard Bruch 

HÖRMANN/LAUN/VIRT, Verantwortung 
und Gehorsam. Aspekte der heutigen Autori­
täts- und Gehorsamsproblematik. (155.) Ty­
rolia, Innsbruck 1978. Kart. 1am. S 190.-, 
DM28.-. 
Das Anliegen der vier Beiträge ist, ,,zur 
Klärung der Frage mitzuhelfen, in welcher 
Weise auch heute Gehorsam notwendig ist 
und welche Grenzen man ihm ziehen muß". 
Am Anfang steht eine auf ausgedehnter 
Quellenkenntnis beruhende Untersuchung 
von G. Virt über den Gehorsamsbegriff bei 
Augustinus, in der besonders herausgearbei­
tet wird, welche Bedeutung der Kirchenvater 
der Gehorsamshaltung für die Begründung 
sittlicher Entscheidungen beimißt. In einem 
2. Aufsatz befaßt sich V. mit der Epikie in 
psychoanalytischer Sicht„ Für die tiefenpsycho­
logische Grundlegung fußt der Autor im 
wesentlichen auf Einsichten S. Freuds und 
dessen Schule. Welche psychischen Voraus­
setzungen gegeben sein müssen, damit ein 
Mensch der Tugend der Epikie fähig ist, 
wird eingehend dargelegt und auch der psy­
chischen Verinnerlichung des von Christus 
gegebenen ,neuen Gesetzes' Beachtung ge­
schenkt. 

A. Laun stellt recht ausgewogene grundsätz­
liche Oberlegungen zum Thema „Autorität 
und Gehorsam" an, indem er nach einer 
Schilderung der Autoritätskrise in der Kirche 
von heute in 10 Thesen u. a. folgendes dar­
legt: Beide Gegebenheiten sind wesenhaft 
personale Realitäten; jede Autorität muß be­
gründet sein; ihr Sinn liegt in einem sittlich 
bedeutsamen Gut und ist mit der mensch­
lichen Natur mitgegeben; ein vollkommen 
blinder Gehorsam ist sittlich unzulässig, doch 
braucht nicht grundsätzlich jede Weisung 
eines legitimen und kompetenten Vorgesetz­
ten immer einsehbar zu sein. Es kommen 
die üblichen Einteilungen der Autoritätsfor­
men zur Sprache (eingehend die „Autorität 
des Wissenden") und abschließend wird fest­
gestellt, daß die eigentliche Autorität in Gott 
gründet; darum gehorcht der Mensch letzt­
lich Gott, wenn er sich menschlicher Autorität 
unterwirft, vorausgesetzt, daß deren Träger 
sich selbst am Willen Gottes orientiert. Die­
sen grundsätzlichen Erörterungen fügt Vf. 
eine das Gesagte bestätigende und ergän­
zende Studie über die Gehorsamslehre des 
hl. Franz v. Sales an, in dessen spirituellen 

307 


