nicht (9). Gefordert wird ,eine Theologie, in
der das, was ,die Leute’ bewegt, zu Wort
kommt und verarbeitet wird — gewifl nicht
ohne Kirchenleitung und ohne Fachtheologen,
und erst recht nicht gegen sie; aber doch so,
daB ,die Leute’ angeregt werden, intensiv
mitzureden, Fragen zu &uflern, Skepsis, Zwei-
fel, Schwierigkeiten, aber noch mehr Ein-
fille, Vergleiche, neue Formulierungen usw.

Gemeint ist eine Theologie, in der hingehort
wird auf die Erfahrungen, die Freuden und
die Leiden, die Hoffnungen und die Ent-
tiuschungen der Menschen. Angezielt ist
nicht eine Theologie flir das Volk, sondern
eine Theologie mit dem Volk” (16). E. kann
auf die ,,offenkundige Sprachmichtigkeit der
jungen Gemeinde” (17) und auf ,die Bedeu-
tung der Kleinen” schon am Ursprung der
Kirche und spéter verweisen, und zwar nicht
nur der Heiligen, sondern auch der ,Distan-
zierten” (18—23). Es geht um die Wieder-
entdeckung des Glaubens und der Glaubens-
erfahrungen des Volkes als locus theologi-
cus, um die Uberwindung einer rein dedu-
zierenden, einer total verwalteten und vor-
gedachten (34) Theologie, einer Theologie im
luftleeren Raum, die dann nicht nur steril,
sondern auch nur einigen Eingeweihten zu-
ginglich ist. E. verweist auf ,theologische
Ansdtze aus der Dritten Welt”, auf die
~Theologie der Befreiung”, die ,in Verbin-
dung steht mit Schmerz und Hoffnung der
Armen, mit jhrem Singen und Schluchzen”
(30). Da dies auch zu einem neuen ,Stil
der pastoralen Arbeit” fithren muB, versteht
sich von selbst (34—40).

Ein 2. T. bringt bemerkenswerte ,Konkretio-
nen” (41—85) vor allem aus der katecheti-
schen Praxis, wo versucht wurde, ,die Leute
jhren Glauben selber aussprechen zu lassen”
(41). Angefligt ist ein Beispiel der Vernach-
lissigung des Volkes aus der Reformations-
geschichte (Bauernkrieg).

In einem 3. T. ,Reflexionen” (86—192) bringt
H. Frankemélle eine Problemskizze ,Zur
Theologie des Volkes im Neuen Testament”
und E. Biser Uberlegungen ,Zum Problem
der einseitigen Kanalisierung der innerkirch-
lichen Kommunikation”, in der das ,Ver-
stummen der Basis” der ,Preis der Ortho-
doxie” ist (134); H. ]J. Pottmeyer untersucht
den vieldeutigen Begriff und die Bedingun-
gen einer Theologie des Volkes, G. Lange-
meyer ,die Vernunft des Alltagsglaubens”;
schlieBlich stellt M. Gépfert sehr kritische
Uberlegungen zu ,Religion der Theologen —
Religion des Volkes” an. Vielleicht werden
boshafte Menschen finden, daB gerade die-
sem Teil, etwa dem wichtigen Beitrag E. Bi-
sers, ein Quentchen , Theologie des Volkes”
nicht geschadet hitte. Eine Zwischenbilanz
der Diskussion zieht N. Mefte (193—208):
Kontext, Abgrenzungen, Klirungen und Fra-
gen zum Begriff ,Volk”, zur Bezeichnung

314

»Theologie des Volkes” und zu den Metho-
den einer solchen Theologie,
Wien Ferdinand Klostermann

CASTILLO FERNANDO (Hg.), Theologie

aus der Praxis des Volkes. Neuere Studien

zum lateinamerikanischen Christentum und

zur Theologie der Befreiung. (Gesellschaft u.

Theologie / System. Beitr. 26) (220.) Kaiser,

l]\)d&ndnen / Griinewald, Mainz 1978. Snolin
25.—,

Das Buch bietet eine Illustration zur eben
besprochenen ,Theologie des Volkes” und
zugleich eine wichtige Hilfe zum Verstindnis
der lateinamerikanischen , Theologie der Be-
freiung” flir den europdischen Leser. Dafiir
ist man schon deshalb dankbar, weil allzu
viele originale Beitrdge dem deutschsprachi-
gen Leser ohnedies nicht zuginglich sind.
Die 4 Beitrige wurzeln in Dissertationen
(Miinster).

F. Castillos ,Befreiende Praxis und theolo-
gische Reflexion” (13—60) untersucht das
Verhiiltnis der Theologie der Befreiung zur
Praxis, ihr Praxisverstindnis, die ,politische
Analyse Lateinamerikas als Bezugsrahmen
einer theologischen Reflexion”, ,die Reflexion
auf Christentum, Kultur und Befreiung La-
teinamerikas” und ,die lateinamerikanische
Kirche im Proze8 der Befreiung”. Rogerio
de Almeida Cunhas ,Padagogik als Theolo-
gle” (61—124) beschiftigt sich mit ,Paolo
Freires Konzept der Konzientisation (besser:
Konscientisation = BewufBltseinsbildung) als
Einsatz flir eine Glaubensreflexion lateine
amerikanischer Christen”. Der wichtige Bei-
trag von Luis A. de Boni ,Kirche und Volks-
katholizismus” (125—171) versucht zuniichst
4 Typen brasilianischer Bischéfe zu zeich-
nen: Integralisten, Konservative, Reformer
und ,Revolutioniire”; die Typen gelten mit
verinderten Prozentsdtzen auch fiir Priester
und Laien. Auerdem sollte man gerade hier
die Zeit der Abfassung wissen, da sich die
prozentuelle Zuteilung zu den einzelnen
Typen in letzter Zeit wohl entscheidend ge-
dndert hat. Dann werden Begriff und theol.
Struktur des brasilianischen ,,Volkskatholizis-
mus” und schlieBlich die ,Kirche angesichts
des Volkskatholizismus” dargestellt, Den
Schlu@ bildet ein Beitrag von Giinter Paolo
Silss ,Pastoral Popular. Zur Ortsverinde-
rung der Theologie” (172—218). Hier wird
nach der ,Ortsverinderung der Theologie
und dem Ortswechsel der Theologen” (hin
zum Volk) in Frankreich, im deutschen
Sprachraum, in der Tradition und in Latein-
amerika, nach dem politischen Kontext in
Lateinamerika: ,Ortsverdnderung im Hori-
zont der Ideologie der Nationalen Sicherheit”
und nach dem ,religidsen Kontext: Volks-
katholizismus” gefragt. Dann wird eine pa-
storale ,Antwort aus der Perspektive der
Urniterdriickten” versucht.

Das Buch verdient im Zusammenhang mit
der eben zu Ende gegangenen lateinamerika-

I



nischen Bischofskonferenz in Puebla beson-
deres Interesse; man wiirde nur wiinschen,
daB es all die gelesen hitten, die unbeleckt
von jeglicher Sachkenntnis aus diesem Anla
iiber die ,Theologie der Befreiung” ge-
schwitzt und geurteilt haben. Dennoch geht
das Anliegen dieses Buches auch die euro-
piische Theologie und Pastoral nicht wenig
an. Dazu bedarf es freilich der Ubersetzung
aus dem lateinamerikanischen Kontext in den
europischen, wie das A. Exeler und N. Mette
in ihrer , Theologie des Volkes” begonnen
haben. Auch unsere Theologie und Pastoral
sollten namlich mehr auf das Volk héren
und vom Volk lernen. Dann wiirde man viel-
leicht im Urteil iiber den vielgeschmihten
,Volkskatholizismus” auch bei uns wieder
etwas vorsichtiger werden und Urteile wie
50 % der Wiener sind Heiden” vermeiden
und statt dessen besser eine ,Pastoral Po-
pular” entwideln und eine ,pastoral du
choc”, die im Nachziehverfahren nun von
Frankreich zu uns gekommen ist, wieder ver-
abschieden, wie das die Franzosen schon
langst getan haben.
Wien Ferdinand Klostermann
SHEPPARD DAVID, Solidarische Kirche
filr eine menschliche Stadt. Ein Wegweiser
in die Praxis. (200.) Kaiser, Miinchen 1978.
Snolin DM 19.80.

Sollte es je Zeiten gegeben haben, da véllig
klar war, auf welchen Gebieten die Kirche
die ihr zur Verfiigung stehenden Krifte und
Mittel einsetzen soll und auf welchen nicht,
so sind sie jedenfalls lange voriiber. Was
sind die Aufgaben der kirchlichen Gemein-
schaft angesichts der vielfachen Néte der
Menschen und der gesellschaftlichen Un-
rechtsstrukturen, die in Ost und West, Nord
und Siid angetroffen werden? Was ist mit
der Erldsung gemeint, die die Kirche im
Namen Christi vermittelt, wovon soll der
Mensch befreit werden? Die letzte Gelegen-
heit, bei der solche Fragen in groSem Stil
aufgerollt wurden, war die lateinamerika-
nische Bischofsversammlung in Puebla, und
es konnte wohl niemandem entgehen, daf
esb hier durchaus verschiedene Meinungen
gibt.

Um eben diese Thematik, speziell um die
Aufgaben der Kirche angesichts der unter-
privilegierten Menschen in (englischen)
Grofstidten geht es in diesem Buch. VE,
nunmehr anglikanischer Bischof von Liver-
pool, war friiher iiber 10 Jahre lang Pfarrer
bei den Dodkarbeitern eines Londoner Hafen-
viertels. Sein sehr engagiert geschriebenes
Buch stellt eine Mischung aus dem Report
eigener Arbeit, diese priifender Reflexion
und der Analyse sozialer Strukturen dar.
Den Inhalt wird man grob mit dem Begriff
Theologie der Befreiung beschreiben diirfen.
Die Verkiindigung des Evangeliums diirfe
nicht nur ,Kirchenwahrheiten” enthalten, sie
miisse vielmehr wie ein Zahnrad in die ,,Welt-

wahrheit” oder in die ,Stadtwahrheit” ein-
rasten. Die Machtlosen und Stummen wer-
den das Evangelium nur ernst nehmen, wenn
es die Probleme des kommunalen Lebens
und Fragen der Gerechtigkeit aufgreift (20 f).
In immer neuen Wendungen himmert SH.
ein, daf den Armen geholfen werden mu8,
daB sich die Christen in Gruppen zusam-
menschlieBen, sich fiir Strukturinderungen,
fiir soziale Kontrolle, fiir umfassende Mit-
bestimmung (vgl. die Papstrede von Pueblal),
fiir selbstlose Kooperation aller sozialen
Schichten einsetzen miissen. Dabei miisse
man schrittweise und mit unendlicher Ge-
duld vorgehen, doch diirfe man Menschen,
die zur Gewalt Zuflucht nehmen, nicht ver-
urteilen, wenn ihnen jeder friedliche Weg
verbaut ist (85). Die Auffassung, es sei nicht
Aufgabe des Geistlichen oder der ganzen
Gemeinde, in politischen Fragen mitzureden
oder zu handeln, nennt er gefihrlich, Der
Geistliche, der immerhin ein Mitbiirger sei,
wiirde dadurch ,,entmannt” (179).

Was iiber eigentliche Seelsorgearbeit, Gottes-
dienstgestaltung, Sakramentenspendung,
kirchliche Jugend- und Altenarbeit ausgesagt
wird, ist eher aphoristisch. So schlecht diirfte
es auch keiner einzigen deutschsprachigen
kath, Gemeinde gehen: SH. fand beim
Dienstantritt in einem Grofstadt-Gemeinde-
zentrum mit 10 hauptamtlichen Mitarbeitern
nur 6 Leute vor, die regelmilig zum Abend-
mahl gingen, wihrend zu den bestbesuchten
Abendgottesdiensten 20 (1) Personen kamen
(28 f). Interessant sind die Erwidgungen hin-
sichtlich einer Ordination von Minnern aus
dem Arbeiterstand, die man aber dabei nicht
aus ihren Berufen l8sen sollte (150 ff). Or-
dinationskurse fiir Leute in akademischen
Berufen gibt es schon seit 1960 (115 f).

Aufs Ganze gesehen, ein Buch, dessen Lek-
tiire in unserer Situation in vielem noch
trosten wird, Andrerseits aber auch ein auf-
riittelndes Werk; denn auch wir haben die
Arbeiterschaft sowie die Armsten und Elend-
sten in unserer Gesellschaft verloren. Auch
bei uns wire es hoch an der Zeit, die herr-
schende Mittelklasse-Befangenheit zu iiber-
winden und auf neuen Wegen den am
meisten Benachteiligten zu Hilfe zu kommen.
Denn gewif gilt auch bei uns das harte
Wort des Autors: ,Die meisten dieser Men-
schen haben am Verhalten der Kirche noch
nicht wahrnehmen kénnen, daB das Christen-
tum ein ernstzunehmendes Angebot fiir Er-
wachsene ist” (164).

Wien Hans Schinner

SEYBOLD KLAUS / MULLER ULRICH,
Krankheit und Heilung. (176.) (Biblische
Konfrontationen, Bd. 1008) Kohlhammer,
Stuttgart 1978, Kart. DM 12.—.

Die V£, Bibelwissenschafter in Kiel, er-
ldutern die biblische Krankheitsbewiltigung.
Die biblischen Schriften sind nicht eigent-
lich an der Krankheit als solcher interessiert,

315



