GERTRUD FUSSENEGGER

Bild und Botschaft

Konvergenzen — Divergenzen

Unser Thema lautet: Bild und Botschaft, mit anderen Worten: Kunst und Religion,
wobei der von mir anvisierte Begriff Kunst Architektur wie Malerei, Plastik wie
Literatur und Musik umfafit.

@)

Aber fragen wir zuerst: WAS IST BOTSCHAFT?

Die einfache und doch tiefgriindige Antwort des Christen lautet: Botschaft ist Wort
Gottes an uns Menschen. Allgemeiner formuliert: Botschaft ist Nachricht iiber die
Grundbefindlichkeiten des Seins — hinsichtlich der Fiille des Seins und deren letzt-
hinnigen Personalitit in einem Schopfer, einem Erléser, einem Heiliger, Botschaft
ist auBerdem Anweisung, wie der Mensch zu leben und zu handeln habe, wenn
er jenen Grundbefindlichkeiten des Seins nicht zuwiderleben und zuwiderhandeln soll.

So erfahren wir durch die biblische Botschaft, da8 die Welt das Werk eines giitigen
und weisen Gottes ist; daf der Mensch in seiner natiirlichen Gebrechlichkeit der
wirkenden Gnade dieses Gottes bediirftig ist. So erfahren wir, daf uns auch die eigene
Liebesleistung nétig ist, um uns einzubinden, riidkzubinden in die Ordnung des
Seins. Botschaft macht uns also sichtbar, was WELT ist. Sie rollt die Frage
auf nach der Natur des Menschen, sie setzt uns auf den Weg zum Sinn des
Lebens. Sie duldet nicht, daf der Mensch seine Existenz nur in vitalen Abliufen
konsumiert. Sie erzieht ihn zur Transzendenz, zur Uberschreitung seines Ichs.

Und da haben wir schon das Feld ausgesteckt, auf dem Bild und Botschaft konver-
gieren, das Feld, auf dem Kunst und Religion einander beriihren, einander auch
konkurrieren. Auch Kunst setzt WELTBILD voraus. Unablissig fragt sie nach den
Ordnungen des Seins. Unablissig stofit sie den Menschen auf die Frage zu,
wo und unter welchen Bedingungen er sich befindet. Auch Kunst hat es mit den
Grundbefindlichkeiten des Seins zu tun — auf ihre Weise. Auch sie l#8t sich immer
wieder, wenn auch oft in verhiillter Form, darauf ein, zwischen Gut und Bgse zu
unterscheiden, ja, zu richten.

So hat sich Kunst in der Nachbarschaft der Religion eingerichtet. Lange Zeit hat es
so ausgesehen, als sei sie deren Bedienstete. Es war eine lange, eine gliickliche Zeit.
Die Kunst — eine treue Magd des Glaubens: eine freundliche Vorstellung. Seit
200 Jahren scheint das Verhiltnis gestért. Das begann allmihlich, so scheint es,
indem der Glaube die Kunst willfihrig zu anderen Aufgaben entlief, weltlichen
Aufgaben, politischen Aufgaben. So wurde das Band gelockert. Die treue Magd
nahm Urlaub, immer wieder Urlaub. Eines Tages war es dann soweit, sie kiindigte
den Dienst. Nur dann und wann fand sie sich — aus alter Anhiinglichkeit — gleichsam
auf Stér zuriick. Aber was da entstand, es muf8 leider gesagt werden, war vielfach
ungeniigend. Das Wichtige, Gewichtige, Wesentliche, das geschah (wie man so sagt)
in der Welt, in der Zone des Sikularisierten, der auerkirchlichen, ja gegenkirchlichen
Ideologie. Dort gab die Kunst ihr Bestes.

Nun freilich: Ihr Bestes. Aber es wurde langsam klar, da8 sie sich selbst dabei nicht
eben zum Allerbesten befand. Was ihr nie oder héchst selten unterlaufen war in den
Jahrhunderten ihrer treuen Dienstbarkeit, das unterlief ihr jetzt nur zu oft: sie
fiihlte sich ratlos, beunruhigt, wie weglos verirrt. Sie begann sich selbst in Frage
zu stellen. Sie suchte nach neuen Zwecken, sie bot sich auch neuen Herren an: dem
Nationalismus, dem Sensualismus, dem Sozialismus, dem Faschismus, dem Kosmo-
politismus. Bei keinem dieser Herren fand die Kunst einen dauerhaften Dienstplatz.

341



Ein Angebot jagte das andere, eine Kiindigung die andere. Heute haben wir in allen
Landern den Medialismus, d. h. die Kunst wird im Dienst der Medien und in deren
unersittlichem Bedarf verbraucht. Man verlangt von ihr keine bestimmte Aussage,
keinen irgendwie gearteten Kanon, man erwartet von ihr keinen definitiven Inhalt,
man erwartet von ihr nur, daf8 sie sich verwerten, da8 sich iiber sie berichten lasse,
daB sie sich als Material anbietet, ob in Kinder- oder Irrenzeichnungen, ob in
perfekten Festspielen oder dilettantisch-improvisierten happenings. Hauptsache: sie
trigt sich vor, trigt sich an, beliefert den Betrieb, denn Betrieb ist populidr, sogar
als Kultur.

@)
Aber nein. So will ich nicht fortfahren.

Nicht der lange, schmerzliche und iibrigens schon sattsam diskutierte Entfremdungs-
prozef zwischen Kunst und Religion soll uns hier vor allem interessieren. Wichti-
ger scheint mir, daf wir uns erst einmal auf die grundlegenden Gemeinsamkeiten
besinnen, denn, nicht wahr, lassen wir einmal unseren Blick iiber das GANZE
schweifen, so zeigt sich uns ein ganz anderes Bild. Menschheitsgeschichtlich und
global gesehen, haben Religion und Kunst immer miteinander operiert, so eng und
so andauernd, da man — unter diesem Aspekt — versucht sein konnte, die Regel
aufzustellen: ohne Botschaft kein Bild, ohne Bild keine Botschaft; ohne religio keine
Kunst, ohne Kunst keine religio.

Nun, sehr friih schon (so scheint es) glaubte der Mensch erkannt zu haben, daf
die Welt, in der er lebte, das Werk oder doch der Tummelplatz gottlichen Waltens
sei. Immer von neuem erschienen die Gestirne, immer von neuem erwachte die
Natur, spendete Friichte, Nachwuchs und Beute. Dieser Kreislauf in der Fiille des
Seins, diese periodische Wiederkehr wurde personal interpretiert als wiederkehrender,
als werkender Gott, als immer wieder spendende oder gebirende Gottin, die um
Gunst und Gnade angesprochen wurden nicht nur mit dem Wort, dem Gebet (das
ist verweht und ohne Zeugnis geblieben), sondern auch mit der Opfergabe, dem
Werk der eigenen Hinde. Der vorgeschichtliche Hirte und Jiger formte das Idol oder
zeichnete das Beutetier und schuf das Erwiinschte nach, er bot das Bild dessen an,
worum er bat. Das war Nachahmung und Vorahmung zugleich.

Wir nennen das Magie und einen kindlichen Zustand. Und richtig: in jeder Kindheit
wiederholt er sich. Das Kind im Sandkasten spielt die Welt der Erwachsenen nach.
Ist der Vater Bauer, so wird es natiirlich sein, dal das Kind Bauernhof spielt, ist der
Vater Handwerker, wird das Kind himmern, sigen und so fort, bewegt sich der
Vater schon in der technischen Welt, nun, dann wird das Auto, der Kran, das
Flugzeug auch im Sandkasten vorherrschen. Da das Kind nachahmend spielt, fiihit
es sich als Nachschopfer, als kleiner Vater in seinem Bereich, als kleine Mutter in dem
jhren. Ist das Kind schon ein wenig ilter und kann es mittun beim Tun der Erwach-
senen, wird es sich schon als Mitschépfer und quasi als Erbe fiihlen. Freilich immer
noch wird sein Tun den Charakter des Spiels haben, des qui pro quo, und solange
es Spiel ist, auch ein Quantum von Freiheit behalten.

So als Spielender in einem allerdings sehr ernsten Spiel (aber ist kindliches Spiel
etwa nicht ernst?), tritt auch der Kiinstler auf weiten Strecken als Nachschépfer,
dann als Mitschdpfer auf. Vom Jiger, der sein Beutetier in die Hohlenwand ritzt,
vom frithen Hirten, der sein in Stein geschnittenes oder in Ton geknetetes Limm-
chen an die hl. Quelle oder auf den hl. Berg bringt, haben wir schon gesprochen.
Aber im Verlaufe weiterer Entwicklungen begniigt sich der Mensch nicht mehr mit
diesen Kleinformen der Nachahmung. Er entwickelt das Bauwerk, den Tempel, die
Stadt, den babylonischen Zikkurat, die dgyptische Pyramide, grofle, ja immense Werke
also, und jedesmal verfihrt er auch hier als Nachahmer, Nachahmer freilich nicht im
naturalistischen Sinn, sondern als einer, der kosmischen Ordnungskriften ein Nach-

342



Bild schafft. Die Achsen richten sich streng nach den Himmelsrichtungen, die Lage
der Tore ist auf Auf- und Untergang der Gestirne bezogen, die Kuppel simuliert den
Weltraum, die Krypta die Unterwelt; Tod und Leben, Minnliches und Weibliches
haben ihre strenge Symbolik, die Zahl als geheimer Mafschliissel des Kosmos wird
in den Bau eingebracht. So wird die Botschaft von der Hierarchie der Erd- und Him-
melskrifte nachgestaltet. Das Bild, nun schon das iiberdimensionale der Konigsstadt,
der Pyramide, der Akropolis, wird zur Demonstration der Welt- und der Staats-
ordnung. Und alles, was geschehen ist, flieBt ein in den Mythos von Weltschépfung,
Weltentfaltung, Weltsinn — also in BOTSCHAFT.

Je weiter wir gelangen auf der Leiter der Geschichte, desto deutlicher, desto viel-
stimmiger wird die Bezichung zwischen Botschaft und Bild. Neben Opfer und Gebet
wird Kunst zum Vehikel des Heils. Unaufhorlich wiederholt die Kunst die Versicherung
gottlichen Waltens: in der klassischen Antike Kampf der Gotter gegen die Giganten,
Kampf der Heroen gegen Ungeheuer; und jedesmal der Sieg des Lichts iiber die
Finsternis. Und wenn das nachbabylonische Judentum (im verzweifelten Ringen mit
dem es umbrandenden Polytheismus) auf das Bild Gottes verzichtete als auf eine
geortete sichtbare, tastbare Realitdt, so hat dieses Judentum doch ein weitaus grof-
artigeres Bild Gottes in seinen Offenbarungsschriften konzipiert und iiberliefert, ein
Bild von geistiger Durchdringungskraft und Intensitit, das (wie es sich herausstellte)
allen anderen noch so perfekten Imagines um ein Unendliches iiberlegen war. Und doch
erschien auch Jahwe als Bild, im brennenden Busdh, in der wandelnden Wolkensiule,
im gewitterumtosten Sinai und im leisen Sduseln der Liifte, wie Ihn Elias in seiner
Héhle erlebte.

Nun, wir wissen: Das Christentum iibernahm zwar den Gottesbegriff Israels, glaubte
aber doch nicht ohne die antik-heidnische, sicht- und tastbare, farbig-bilderselige
Ausgestaltung auskommen zu konnen. Von nun an fiillt sich der mittelmeerische
und bald auch der abendlindische Raum auf mit Bildern von Schépfung, Verheifung,
Erlésung. Mit einer Insistenz ohnegleichen versucht man das Heil durch bildliche und
kultische Darstellungen des Heilsgeschehens in jedes Haus, in jedes Menschenleben,
in beinahe jeden gelebten Augenblick hineinzuzwingen. In Stube und Stall, auf Feld
und Flur, auf Schmudk, Gewand und ESgerit finden wir hl. Zeichen. Sprache und
Musik stimmen mit ihren Mitteln ein. Ein tiefsinniges System von Symbolen wird
entwickelt, Chiffre der harmonia mundi. Die Konvergenz kulminiert, Bild und
Botschaft leuchten auf — in nahezu perfekter Kongruenz.

Doch — wie jeder Augenblick der Perfektion — ist auch dieser kaum erreicht, geschwun-
den. Erste Verschiebungen zeigen sich an. Wie das Kind im Sandkasten nicht immer
nur den Vater nachahmt, sondern ihn auch einmal herausfordern will, so entdedkt der
Mensch in der eigenen Disharmonie den Widerstand gegen die autoritire Univer-
salitit der Botschaft. Vielleicht ist es anfangs nur naiver autistischer Selbstgenuf,
Verliebtheit in die eigene handwerkliche Virtuositit, die ihn der Botschaft entfrem-
den und ihn zur Gegenschopfung aufreizen. Manier setzt ein. Die Demut des dem
Wort Gottes dienstbaren Werkmannes wird von der Eitelkeit des in allen Raffinessen
bewanderten Zauberkiinstlers iiberlagert. Reichtum und Madht einer prunkliebenden
Elite tun das Thre, die Kunst aus der Dienstbarkeit an der Botschaft abzuziehen und
ihr andere Aufgaben zuzuweisen. Im Mittelmeerraum wird die Antike mit ihrer
unverbindlich gewordenen, doch immer noch reizvollen Gotter- und Heroenwelt als
Thema revitalisiert. Im Norden geschieht etwas anderes: hier nimmt man die Bot-
schaft noch ernst, ja, man besteht darauf, sie erst jetzt voll und ganz ernst und
bis zum Grunde ernst zu nehmen. Was soll da das Bild? Die Entdeckung Israels,
daf Gott jedes denkbare, jedes mogliche Bild um ein Unendliches transzendiert
und transzendieren muf, wird neu entdeckt. Also Reformation. Also Bildersturm.
Europa zerbricht in zwei Teile, in ein Europa, das weithin in optischer Bildseligkeit
verharrt — und in eines, das Bild und Botschaft in reinlicher Trennung halten will.

343



Gemeinsam bleibt beiden Teilen nur eine Sprache: die der Musik. Die Moderne hat
begonnen.

©3)
Kehren wir zur aktuellen Situation zuriick.
Wir haben heute global einen Riickzug der Religionen aus dem &ffentlichen Leben
zu registrieren. Dariiber hinaus bildet der Glaube fiir unzihlige Menschen keinen
bestimmenden psychischen Faktor mehr. Was hat sich an seine Stelle gesetzt? Man
behauptet hiufig: der Konsum. Aber der Konsum allein kann es nicht sein. Der
Konsum ist seinerseits ja nur eine Folge eines erhthten Nationalprodukts, das erhthte
Nationalprodukt eine Folge der Technisierung, die Technisierung eine Folge der
Naturwissenschaft. Sie also ist es, letzten Endes vor allem sie, die das Klima
veridndert hat.
Sie ist es, die Sein und Geschehen an ein System objektiver Gesetze delegiert. Obwohl
selbst vielfach auf Intuition angewiesen, erlaubt sie nicht, etwas fiir wahr zu halten,
was noch nicht bewiesen ist. Das im Experiment Erhirtete, Zihlbare, Mefbare,
Quantifizierbare ist ihr bevorzugtes Feld. Die Botschaft hat es schwer, gegen das
Gewicht ihrer Argumente aufzukommen. Ein Vokabel wie ,Fiille des Seins” ist dem
Naturwissenschaftler ein unverstindliches Fremdwort. Alles, wovon er weif}, ist fiir
ihn Forschungs- und Erkenntnisobjekt, im iibrigen, eins wie das andere, wertneutral.
Mit einem Begriff wie Personalitit weif die Naturwissenschaft nichts anzufangen,
wenn es sich nicht um menschliche Personen handelt; ja, sie wiirde sich eher dazu
bereitfinden, dem Tier Personenhaftigkeit zuzusprechen als mit einem personalen
Gott zu rechnen. Uber Gott, so lautet ihre Auskunft, konne keinerlei Aussage
gemacht werden.
Eine ehrbare Auskunft, zweifellos, von hochst ehrbaren, ja, sogar verehrungs-
wiirdigen Forschern erteilt. — Aber tiuschen wir uns nicht! Wenn ein System fort-
laufend mit einer wachsenden Anzahl gesicherter Erkenntnisse aufwartet oder
jedenfalls aufzuwarten scheint, wenn es in alle oder nahezu alle Richtungen sieghaft
vordringt, sich aber der Aussage iiber einen (zentralen) Gegenstand standhaft ent-
schldgt, verfillt dieser Gegenstand ganz automatisch einem gewissen Schwund:
erst einem Schwund an Interesse, dann einem Schwund an Sympathie, zuletzt einem
Schwund an Glaubhaftigkeit. Die denkerische Energie, die diesem Gegenstand ge-
widmet war, atrophiert. Die Denkprozesse werden einer anderen Methode angepafit.
In diesem Fall der analytisch-rationalen, induktiven.
Gewiff waren sich gerade die Kapazititen des naturwissenschaftlichen Fachs von
jeher bewuflt, daf diese ihre Methede ihre Grenzen, ihre Problematik, ja, ihre
Zweischneidigkeiten hat. (Sonst hitte sich ein so entschiedener Positivist wie Pierre
Curie nicht geduBlert, hinsichtlich bestimmter Fragen werde man nie auf metaphy-
sische Spekulationen verzichten konnen.) Aber summa summarum miissen wir uns
leider mit der Tatsache abfinden, da sich naturwissenschaftliches Denken dem
religissen Denken quergelagert hat und dabei besonders in seinen populdren Spiel-
arten vielfach recht grobschlichtig verfuhr.
So konnte kaum ausbleiben, was nun folgte: wihrend sich die besten Kopfe der
Wissenschaft dariiber klar waren, daf jede wissenschaftliche Aussage, auch wenn
sie noch so gesichert scheint, letzten Endes hypothetisch ist, blieb diese Einsicht, auf
die héchsten Gremien beschriinkt, doch nur ein folgeloser Satz. Das Fulvolk dachte
gar nicht daran, ihn auch nur aufzufassen. Von weltweiten Erfolgen berauscht, trat —
zwar nicht die Naturwissenschaft — doch trat das Gros ihrer Protagonisten mit rabiater
Selbstsicherheit auf. Alle Welt begann sich der neuen Lehre zu fiigen. Kein Machthaber,
der nicht wenigstens versucht hitte, sich ihrer als Eideshelferin zu bedienen. Die
Geisteswissenschaften schwenkten auf jhre Spur und Methodik ein. Sogar die
Theologie brachte es nicht mehr fertig, ganz abseits zu stehen, auch sie lieB sich

344



herbei, von nun an analytisch zu verfahren und die historisch-kritische Methode
gerade gegeniiber der eigenen Substanz anzuwenden, in der Bibelkritik.

Wie verhielt sich unterdessen die Kunst?

Wir sagten schon, sie habe sich aus dem langjihrigen Dienst an der Religion davon-
gemacht. Man kann als Richttermin in etwa die Franzdsische Revolution angeben.
Zu gleicher Zeit (und immer deutlicher) stieg die Naturwissenschaft zur neuen Welt-
beherrscherin auf. Warf sich ihr auch die Kunst in die Arme? (Wir haben ja gehort,
daf8 sich die Kunst — oder sagen wir genauer die Kiinstler — bislang nicht besonders
heikel zeigten, sich da und dort bei wechselnden Herren zu verdingen.) In diesem
Fall haben wir es mit einem langen Prozef und mit auffallend vielen Verzdgerungs-
effekten zu tun, :
Gewil, da gab es schon seit Jahrhunderten wetterleuchtende Vorsignale, daf der
Mensch, auch der kiinstlerische, die Heraufkunft eines neuen Zeitalters witterte.
Da haben wir z. B. an der Schwelle zur Neuzeit zwei so faszinierende ambivalente
Gestalten wie Leonardo und Diirer, deren Suggestionskraft bestimmt mit darauf beruht,
daBl sie nicht nur Gestaltende, sondern auch Erkennende waren und sein wollten.
Im herrlichen Kupferstich der Melancholia wurde der Wissenschaft (die damals noch
magisch umwittert war) ein nie iibertroffenes Ehrenmal gesetzt.
Wir haben dann im 16. und 17. Jh. im Zug des Manierismus alle méglichen (auch
hochst seltsamen) Verquidkungen von Kunst und Mechanik, von Kunst und Hydraulik,
Kunst und Mathematik — man spricht geradezu von Maschinenkiinsten (die Hell-
brunner Wasserspiele geben einen Begriff davon). In der Musik und im Instrumenten-
bau sind Mathematik und Akustik titig am Werk. Die manieristische Literatur
beschiftigt sich immer wieder mit der Leitfigur aller Erfindung, mit dem Archetypus
Didalus . . . und so bis James Joyce herauf.
Andernteils sehen wir eben in der Zeit, da Newton die Allmacht der Gravitations-
gesetze entdeckt, in unzihligen barocken Kirchenkuppeln und Gewélben und in der
Fiille ihrer schwebenden Gestalten jede Schwerkraft geleugnet. Wir sehen das groSte
Sprachgenie der klassischen Zeit, Goethe, in seiner Farbenlehre mit verzweifeltem
Eifer gegen die analytische Methodik der Newtonschen Farblehre antreten und sich
dabei seine groBte Niederlage holen. Wir sehen andererseits wieder denselben Goethe
damit beschiftigt, Geologie zu treiben und den Zwischenkiefer aufzustSbern; und der
Gesang der Erzengel aus dem Faustprolog, was ist er eigentlich anders als eine dichteri-
sche Umsetzung der kopernikanischen Ergebnisse, freilich 250 Jahre nach Kopernikus:

Und schnell und unbegreiflich schnelle

dreht sich umher der Erde Pracht...
Aber sonst geht in der Literatur immer noch der Mond freundlich auf, die goldnen
Sternlein prangen, wihrend nebenan bereits die Kant-Laplacesche Theorie erdrtert
wird. Das literarische Bild-Denken des Menschen, seine Stimmungswerte und
Metaphern ignorieren die Ergebnisse der Naturwissenschaft bis tief ins 20. Jh.

Eine andere Strihne des Geschehens:

Wer ein kulturhistorisches Museum besucht und dort die ersten Instrumente der
Wissenschaft besichtigt, Uhren, Globusse, Waagen, MeBgeriite, sieht diese Dinge
oft in iippiger Weise kunstgewerblich geschmiickt, genau so geschmiickt wie Gebet-
biicher, Waffen, Satteldecken, mit denselben Ornamenten bedeckt, mit derselben
frisch-frohlichen Naivitit herausgeputzt. Ja, merkte man nicht, wie unniitz das war?
Aber offenbar: man erkannte das Neuartige, Spezifische dieser Gerite noch gar nicht.
Das blieb so bis etwa 1810.

Wer weiter wandert in seinem Museum, muf8 im nichsten Saal schon feststellen:
die Gerite verindern sich. Sie werfen ihre Schmuckhaut ab, sie werden kahl, sachlich,
nur zweckgerichtet. Das Arsenal der Wissenschaft verschlieft seine Pforten den immer

345



noch hilflosen Anachronismen einer ihr lingst schon obsolet gewordenen Werbung.
Hier wird nur noch technisch funktional verfahren. Statt der gezeichneten Illustration:
die Photographie, das mathematische Diagramm; statt der beschreibenden natiirlichen
Sprache: die Kunstsprache der Formel, der Chiffre, international verstindlich.
Die Naturwissenschaft setzte sich also von den fritheren Findungen des menschlichen
Geistes ab und zog sich auf ein eigenes Gelinde, in die Autarkie, zuriick. (Dieser
Vorgang bildet sich in unseren Universititen ab. Sie zichen aus den Stidten aus auf
Camps in ein selbstgewihltes elitires Ghetto.)

Wie reagiert nun die Kunst auf die neue Botschaft, die neue Unfehlbarkeit, auf die
neuen Nachrichten iiber die Grundbefindlichkeiten unserer Welt?

Vorerst noch gar nicht, wenn wir von den eher tippischen verstreuten Versuchen
absehen, sich mit der neuen Madht einzulassen. Allerdings reagierte die Kunst
verhiltnismifig sensibel auf die durch Technik und Industrialisierung verdnderten
materiellen und gesellschaftlichen Zustinde. Die Steinklopfer von Courbet, die Berg-
minner von Meunier, die Fabrikbilder von Liebermann sind Beispiele dafiir; in der
Literatur: ,,Germinal” von Zola, , Die Weber” von Hauptmann und ,Bahnwirter
Thiel”. Aber in allen diesen Werken ergriff die Kunst durchaus nicht Partei fiir die
Technik, fiir die Faszination durch das technische Werk und die diesem voraus-
gegangene naturwissenschaftliche Erfindung. Im Gegenteil: sie ergriff Partei fiir den
Menschen, der im Zuge der Technik unter den Hammer, unter die Rider, unter den
Entfremdungsdruck des neuen Apparats gekommen war.

In einer 2. Etappe bot der Surrealismus seine seltsamen Bildvisionen an: absurde
Kombinationen von Mensch und Maschine, Exzesse mischender Phantasie. Doch —
war etwa hier Plidoyer gehalten fiir Technik und Naturwissenschaft? Warum dann
die Ude abstrakter Riume, die Wiistenei tidlicher Mondlandschaften? — wo doch
zur selben Zeit Technik und Naturwissenschaft Uberflu fiir alle, Ordnung fiir alle,
Schmerzlosigkeit fiir alle, kurz das Paradies auf Erden in Aussicht stellten? Nun
freilich: seit Enslin und Chirico, Orwell und Huxleys ,Schéner Welt” ist auch
wieder eine Menge Wasser den Berg hinuntergelaufen. Die bildende Kunst, in sich
selbst verunsicherter denn je, auch die Musik, auch die Literatur versuchten den
lange verpaBiten Anschluf an die Michte der Zeit endlich doch noch zu erreichen.

Schon der Hang zur Innovation, der rasche Wedchsel der Formen, der Stile, der Ismen
weist darauf hin, da8 sich die Kunst dem Grundsatz der Naturwissenschaft angepafit
hat, daB es nicht auf die Variation, nicht auf die formale und emotionale Ausschépfung
eines Motivs, sondern nur auf die jeweils neue Findung ankomme. Mit Begier geht
die Kunst bei der Wissenschaft und in deren Labors in die Lehre. Sie bemerkt mit
Entziicken, da8 die dort angewandten technischen Verfahren neuartige Reize abwerfen,
sei es, daB sich unter dem Mikroskop noch nie erblickte, nie ertriumte ,abstrakte”
Strukturen erschlieBen, sei es, da chemische, akustische, elektronische Mischeffekte
das Feld des Verfiigbaren erweitern.

Von nun an ist weniger von Eingebung und Einfall als von Experimenten die Rede,
von Ingenieurkunst; die photomechanische Transformation, die serielle Aufbereitung,
das Umsetzen von Schallphinomenen ins Bild, die sog. Audioskopie, dazu die viel-
beschrieene Computerkunst...sie alle zeigen die michtige Sogwirkung, die das
Labor auf das Atelier, die Technik auf das Kunsthandwerk ausiiben. Und sicherlich
ist das Design vieler Industrieprodukte, also die #sthetisch reizvolle Bewiltigung
unserer Umwelt, ein erfreulicher Effekt dieser verlagerten Konvergenzen.

Und vice versa? Zeigt die Naturwissenschaft irgendeine Neigung, sich mit der Kunst
auf irgend eine Weise einzulassen? Soviel ich sehe: nein. Die Naturwissenschaft nimmt
die Kunst, die in ihrem Vorgarten wildert, nicht ernst und 148t sie bestenfalls zu, um
in der industriellen Werbung mittitig zu werden. Sie Liit ihr Narrenfreiheit, solange

346



sie von dieser Freiheit in ihren Labors und bei ihren Versuchsreihen nicht gestdrt wird.
So scheint mir das Verhiltnis in seinen Grundlagen wenig vertrauenserweckend.

(4)
Warum habe ich diesen Fragenkomplex so ausfithrlich behandelt?

Aus keinem anderen Grund, als weil wir oben tibereinkamen, daf die Naturwissen-
schaft und ihre analytische und rationale Beweisfiihrung heute und schon seit langem
als Konkurrent der religio auftritt und daB diese Konkurrenz auch den Bereich
des Asthetischen erfa8t hat. Auch hier sieht es so aus, daf8 die Faszination des neuen
Angebots die der alten Bilderwelt verdunkelt. Die einfachste Umfrage wird ergeben,
dal Kenntnisse und Verstindnis fiir technische Kontexte zunehmen, daf Verstindnis
und Ablesbarkeit der alten Bilderwelt rasch verfallen.

Doch — sehen wir noch einmal genauer hin!

Die moderne Kunst nimmt im massenmedialen Angebot keinen geringen Raum ein.
Es hat sich ein bedeutender und iiber bedeutende Geldmittel verfiigender Apparat
rings um sie aufgebaut: Kunsthandel, Kunstkritik, Kunstverwaltung. Ihr soziales Image
ist besser als friiher. Politiker er6ffnen Festspiele, Ausstellungen, verteilen Preise.
Trotzdem erklirt sich die Kunst in einer permanenten Krise befindlich. Sie hat diese
Krise (auch eine innere Krise) zu einem Teil ihres Programms gemacht. Und in der
Tat: Warum bleibt sie den breiten Massen fern und unverstindlich? Warum besteht
sie mit wachsender Hektik darauf, uns nur das Furchtbare, Zerstorerische, Absurde
und Monstrése vorzustellen? Woher ihre Lust am Untergang? Woher ihre geradezu
hysterische Angst vor dem Tréstlichen, Heilen, vor dem Heil?

Es kann nicht daran liegen, daB unsere Welt so schlecht geworden ist. Zugegeben:
die generellen Bedrohungen haben zugenommen (vor allem die durch einen méglichen
Krieg), aber die personlichen Sicherungen und Annehmlichkeiten haben ein Ma8
erreicht, von dem frilhere Generationen nicht einmal zu triumen wagten. Man
konnte zugespitzt formulieren: der mitteleuropiische Arbeiter lebt heute lLinger,
komfortabler und schmerzfreier als ein Fiirst im Mittelalter. Und doch weiff die
Kunst bei uns in diesem komfortablen Westen nichts anderes als Endzeit, Hunde-
jahre und manichdische Weltverachtung. Woher dieser Widerspruch? Ich vermute:
er liegt in ihrer eigenen Situation, in der Situation der Kunst, an ihrer Fixierung
an einen Weltentwurf, den naturwissenschaftlichen, der — so groBartig und in sich
stimmend er auch sein mag — doch den innersten Bediirfnissen der Kunst nicht
entspricht.

Die Naturwissenschaft hilt nichts von Finalitit, also von einem vorgegebenen Welt-
sinn, einer immanenten Weltgestalt. Fiir sie sind alle Objekte wertneutral. Fiir sie
ist der ganze Kosmos das Wirkungsfeld objektiver Gesetzlichkeiten. Von Personalitit
zu reden auflerhalb des natiirlichen Personenbegriffs, ist fiir sie ein Nonsens. Wohl
gibt sie zu, daB ihr gewisse Erfahrungsbereiche nicht (noch nicht) zuginglich sind,
daf} bestimmte Ergebnisse von bestiirzender Doppeldeutigkeit sind, da8l sich vielleicht
jenseits unserer Erkenntnismoglichkeiten manche Dimension erstreckt. Aber der
weiseste und gutwilligste Naturwissenschaftler kann, soweit er als solcher spricht,
nur die Aussage treffen: Scio non scire.

Dagegen ist die Kunst ihrem Wesen nach darauf angewiesen,

1. einen Weltsinn annehmen zu diirfen, da sie selbst auf Offenbarung von Sinngehalt
angelegt ist. (Insofern kam ihr der auf Finalitit eingestimmte Weltentwurf der
Religion entgegen.)

2. Kunst ist darauf angewiesen, Werte anzunehmen, um mit diesen Werten und im
Gefille dieser Werte operieren zu kénnen. Ist alles, was der Fall ist, letzten Endes
wertneutral, erlischt jhre Motivation (eine Motivation, die ihr die Religion friiher
so reichlich gewihrt hat).

347



3. Kunst ist iiberdies darauf angewiesen, daB der Kiinstler die eigene begrenzte
Person in Richtung umfassenderer personaler Strukturen zu transzendieren angeregt
wird. Und eben das ist Wesen der Religion.

Dazu ein Wort der Erklirung: Wer zu einem Baum Du sagt, weil er in ihm ein
Phinomen des Lebens, der Fruchtbarkeit, ein vitales Kontinuum erkennt, liebt, ver-
ehrt, der fiihlt sich ergriffen. Er ist vielleicht ein Dichter — und reagiert genau
umgekehrt wie der objektivierende Wissenschaftler. Wer als Trauernder vor einem
Grab steht und den geliebten Toten anspricht, als sei er noch zugegen und erreichbar,
und der in diesem an den Toten gerichteten Du etwas wie Trost findet, eine in der
Summe des Daseins griindende Gewifheit von Dauer und Unsterblichkeit, der handelt
gewifl hdchst mensdhlich, vom Standpunkt der ratio aber nur infantil.

Du — sagt der Mensch auch unter dem Sternenhimmel und meint den schdpferischen
Geist Gottes hinter und iiber den Gestirnen und fiihlt den Unendlich-Fernen doch
in durchdringender Gegenwart, die Leere des Kosmos gedringt voll mit Allmacht,
Allgegenwart, Allbarmherzigkeit, dieser Mensch handelt in einer bis in die Urzeiten
zuriickreichenden humanen Grundsituation; modern — im Sinne kritischer Situations-
analyse — handelt er nicht.

Sie merken: Hier wird dreimal Du gesagt, zum Baum, zum Toten, zu Gott. Dreimal
wird hier ein Versuch gesetzt, das vereinzelte Ich in Richtung einer irrationalen,
iiberrationalen Personalitit zu iiberschreiten. Dieser Versuch kann zur Botschaft
fithren, zur Religion; er kann aber auch hinfiihren und miinden in Kunst.

®)
Ich komme zum letzten Abschnitt meiner Uberlegungen.

Ich muB gestehen, daB ich bis jetzt fast ausschlieBlih aus dem Blickwinkel der
Kunst argumentiert, von hier aus Konvergenzen und Divergenzen angesprochen
habe. Ich will zuletzt noch versuchen, den Versuch wagen, das Problem aus dem
Blickwinkel der Botschaft anzupeilen.

Die Geschichte der Botschaft (Religionsgeschichte) hat sich sehr lange als etwas
durchaus anderes begriffen denn als Teil der Menschheits- und damit der Kultur-
geschichte. Sie begriff sich als Geschichte der Offenbarung, also vor allem des
Eintritts Gottes in die Welt; sie begriff sich in der Folge als Dogmengeschichte,
Geschichte der Frommigkeit, als Kirchengeschichte. Und irgendwo in dieser breiten,
nahezu unabsehbaren Strémung schwamm dann auch die Geschichte der Kunst mit,
die Geschichte des Bildes, am deutlichsten dort, wo sich Bilderfeindlichkeit regte,
wo sich die Parteiungen daran schieden, ob sie das Bild wollten oder nicht. Sonst
aber war die Kunst ancilla theologiae, Magd und Aufwirterin, iiber die zu reden
nicht Iohnte. Und in gewisser Weise zurecht. Von jeher imponierte mir das in sich
selbst beruhende SelbstbewuBltsein der religio, die alles Zeitliche an ihrer Uberzeit-
lichkeit maB, die sich nicht herbeilie8, ihren einzigartigen Auftrag mit kulturellen
Motivationen zu verwechseln, sich auf solche zu berufen, geschweige denn sich gar mit
ithnen zu entschuldigen.

Andernteils halte ich es fiir richtig, zur Sprache zu bringen, was ich selbst als per-
sonliche Erfahrung im Verlaufe meines Lebens (bald begliickend und bald bedriidend)
zu registrieren hatte, nimlich, daf ich als bemiiht gliubige Tochter der Kirche eben
diese Kirche als Bewahrerin und Ubermittlerin gottlicher Botschaft, doch auch und
daneben als imponierendes #sthetisches System erlebt habe. Als solches System hat
sie sich mir seit Kindheitstagen dargestellt, und ich wage nicht zu entscheiden,
ob die Motivationen meines Glaubens mehr auf das (offenbarende) Wort oder auf
das (iiberwiltigende) Bild zuriickgehen. (Und wie mir mag es Unziihligen ergehen.)

In der Tat: die Kirche ist (neben vielem anderen) auch ein Zsthetisches System,
sie bietet sich als aduBerst vielseitiges, vielschichtiges dsthetisches System an. Sie ist

348



dsthetisch in jhren Architekturen, ihren Liturgien, in ihrer Musik. Auch in ihrer
Botschaft. Es ist eine Binsenwahrheit geworden, daf viele Passagen des AT vor
allem dichterischen Glanz und dichterische Uberzeugungskraft ausstrahlen. Auch in
den Gleichnissen des NT entfaltet sich die Macht des Bildes. Wohin wir schauen:
in den erhabenen Sitzen der Genesis und in den volkstiimlichen Heiligenlegenden,
in der Sixtinischen Kapelle und im bescheidenen Dorfkirchlein erweist sich dieses
dsthetische System in seiner Hohe, Breite, Tiefe, in seinen Veristelungen und
Nuancierungen, in seinen geistreichen Verkniipfungen und seiner symphonischen
Vielgestaltigkeit. Dieses System wird vielfach auch von den Ungliubigen anerkannt,
bewundert und fiir unentbehrlich erklirt.

Aber das ist noch nicht das Wesentliche. Ich fiirchte, ja, ich filrchte, daB in sehr
vielen aufrichtig und treulich gliubigen Menschen die Religion nicht so sehr als das
Wort Gottes oder als das sittliche Gesetz, sondern eben als jenes isthetische
System verankert ist. In kindlichem Alter, ehe das BewuBtsein recht erwacht, ehe
Unterscheidungsvermdgen auftritt, wird die Botschaft realisiert vor allem durch
Sinnfilligkeiten. Sinnfillig etwa ist das Liuten der Glocken, das gewaltige Drohnen,
dem kein anderes Geriusch vergleichbar ist; sinnfillig wird dem Kind der groRe
Raum der Kirche, wenn es an der Hand der Mutter diesen Raum betritt, der so
ganz anders ist als alle anderen ihm bekannten Riume; sinnfillig sind auch die
immergleichen Formeln des Gebetes, die sich wieder ganz deutlich von der Alltags-
sprache unterscheiden. Sinnfillig sind natiirlich Bilder, sind liturgische Vorginge,
die gar nicht verstanden werden miissen, um als erregende Zeichen der Sinngestalt
auf das UnterbewuBite zu wirken. An diesen Erlebnissen sitzen die Hdkchen und
Widerhiikchen, mit denen die Botschaft in der Seele des einzelnen haftet. Ich glaube,
ich brauche das nicht niher auszufilhren. Ich méchte nur darauf hinweisen, da
es die protestantischen Kirchen um so viel schwerer haben, heute ihre Gliubigen zu
erreichen, als sie in durchaus achtenswerter Stringenz den katholischen Kosmos
aestheticus in der Reformation zerschlagen haben. Sie wollten sich von nun an nur
noch auf das Wort (und die Musik) verlassen, ein michtiger Anker, gewi. Aber
die vielfiltigen Verspannungen, Verzahnungen, Fixierungen, die der alte Glaube in
tausendfiltiger Sinnfilligkeit anbot, hielten doch besser stand.

Nun freilich: das Uberborden der Bilder barg auch Gefahren. Die Kirche hatte sie
in verschiedenen Phasen der Krise zu iiberstehen und hat sie immer noch zu iiber-
stehen. Man ist abwechselnd bilderfeindlich, dann wieder bilderfreundlich; auch im
letzten Konzil meldeten sich viele Stimmen zu Wort, die sich fiir eine neue bild-
entleerte Spiritualitit erklirten und es fiir wiirdiger hielten, ,von nacktem Tisch
zu opfern Brot und Wein”. Vielleicht sind diese Progressisten tatsichlich um eine
Nasenlinge voraus. Es hat den Anschein, als ob der Mensch in seiner Gesamt-
entwidklung auf dem Wege wire zu hoheren Graden der Abstraktion. So wie der
brennende Dornbusch des Mose und die wandelnde Wolkensiule eine hdohere,
spirituellere Stufe bezeichneten als die steinernen, hélzernen, goldblechbeschlagenen
Gétterbilder Agyptens, so ist auch sicher unser Gottesbegriff von hoherer abstrak-
terer Gedanklichkeit als der unserer Voreltern, die keinen Anstof daran nahmen,
sich den Vater im Himmel als einen thronenden Kénig mit Mitra und Szepter vor-
zustellen. Unsere religidsen Bildvorstellungen sind verwirrt durch die Entdeckungen
der Naturwissenschaft (schon wieder der Naturwissenschaft!), aber sie sind vielleicht
auch elastischer und dynamischer geworden. Mégen wir einesteils erschreckt sein
durch die Entdeckung neuer Dimensionen (nach Milliarden Lichtjahren werden die
Entfernungen gemessen, die uns von Milliarden Galaxien trennen!) — werden wir
vielleicht auch wieder getrostet dadurch, da wir selbst, die wir hier und jetzt sind,
selbst ganze Welten umfassen, — 10 zur 28. Potenz die uns konstituierenden Atome —,
daB wir also so recht im Schnittpunkt stehen zwischen Makro- und Mikrokosmos.

349



So kommt es vielleicht gar nicht so sehr auf Entfernung und Zahl, nicht auf AbmeS-
barkeiten, sondern auf ganz neue, erst zu entdeckende, erst zu erarbeitende, auch
erst emotional auszulotende Dimensionen an: auf neues Verstindnis unserer Grund-
befindlichkeit in der Welt; ich sage nicht: auf neue Botschaft, sondern auf neue und
tiefer eindringendes Erleben der Botschaft. Schon zeigt sich allenthalben, nicht selten
auch in chaotisch um sich schlagenden Erscheinungen, daf der Mensch nach neuer
Innerlichkeit verlangt. Es ist kein Rezept herzustellen, wie wir mdoglichst rasch
zu ihr gelangen, kein Rezept auch, wie Bild und Botschaft neu miteinander zu
amalgamieren wiren. Aber sicher wird das Bild, wird die Kunst wieder eine Art
Lotsenfunktion iibernehmen konnen. Sie wird sich an den Weg erinnern, der in die

Zukunft fithrt.

Zentralhelzungen aller Systeme e« Strahlungsheizungen
Liiftungs-, Klima-, Ul- und Gasfeuerungsanlagen

J.L.BACON

Gegriindet 1853 Komm.-Ges.

4021 LINZ, Wachreinergasse 2, Postfach 292
Telefon 753 33
1141 WIEN 14, Linzer StraBe 140, Tel. 94 23 51

Ein Blick in JKunst und Kirche”,

Heft 4/1978, das dem Thema ,,Transzendenz in der Kunst heute” gewid-
met ist, filhrt zur Begegnung mit Kiinstlern, deren Werk exemplarisch
fiir das Thema steht: Arnulf Rainer, Johannes Schreiter, Alfred Hrdlicka
und Louise Nevelson. Das reich bebilderte Heft bietet dem Leser einen
Einblick in die augenblickliche Situation der Kunst, bis hin zu Tendenzen,
die in Ausstellungen und Aktionen der jiingsten Zeit sichtbar geworden
sind: Bernd Schmid-Zelger, Herbert Falken, Joseph Beuys, Anne und
Patrick Poirier, Jochen Gerz. In jeder Buchhandlung zum Prexs von S 78.—/
DM 12.— erhiltlich.

350



