
GERTRUD USS

Biıld und Botschaft
Konvergenzen Divergenzen
Unser Thema lautet: Bild und Botschaft, mıit anderen Worten: Kunst und Religion,
wobei der VC( isıerte Begriff Kunst wıe Malerei, Plastik wıe
Literatur und umfaßt.

(1)
Aber agzen WIr zuerst: WAS IST BOTSCHAFT?
Die einfache und doch tiefgründige Antwort des Christen lautet: Botschaft ist Wort
es Menschen. Allgemeiner formuliert: Botschaft Nachricht über die
Grundbefindlichkeiten des Seins hinsichtlich der Fülle des eins  x und eren letzt-
nnigen Personalität einem Schöpfer, einem Erlöser, einem Heiliger, Botschaft
ist außerdem Anweisung, wıe der ens: zu leben und Zu handeln habe, wenn

jenen Grundbefindlichkeiten des eins nich  en zuwiderleben und zuwiderhandeln coll.
S59 erfahren WIL: durch die biblische Botschaft, daß die Welt das Werk eines gütigen
und wWEe!l: Gottes ist; der Mensch in Sein! natürlichen Gebrechlichkeit der
wirkenden Gnade dieses Gottes bedürftig ist. So erfahren WIT, auch die eigene
Liebesleistung nötig ist, E einzubinden, rückzubinden ın die Ordnung des
Seins. Botschaft macht uns also sichtbar, - WELT ist 1e rolilt die rage
auf nach der Natur des enschen, S1e GE auf den Weg ZUm Ginn des
Lebens. 5ie nicht, der Mensch seiıne Existenz IUr in vitalen Abläufen
konsumiert. Gie erzieht ihn 3 Transzendenz, Überschreitung Ichs
Und da haben WITr schon das Feld ausgesteckt, auf dem Bild und Botschaft konver-
jeren, das Feld, auf dem Kunst und Religion einander berühren, einander auch
konkurrieren. Kunst WELIBILD VOTauUs. Unablässig fragt 61@e nach den
Ordnungen des Seins. Unablässig stößt s1e den Menschen auf die Trage ZU,

und unter welchen Bedingungen sich befindet. Auch Kunst hat 65 mit den
Grundcbefindlichkeiten des Ge‘  1715 zZUuU tun auf ihre We  15€e. Auch 661e 1aß0t sich immer
wieder, [ auch oft ın verhüllter Orm, darauf ein, zwischen Gut und Ose  b Zzu

unterscheiden, Ja, zZu richten.
So hat 61 Kunst in der Nachbarschaft der Religion eingerichtet. Lange Zeit hat PS

ausgesehen, als ce1l G1e deren Bedienstete. Es War eıne lange, eine glückliche eit
Die Kunst eine Magd des Glaubens: eiıne freundliche Vorstellung. Seit
200 Jahren ccheint das Verhältnis gestört, Das begann allmählich, SO  ( scheint ©C5,
indem der Glaube die unst willfährig zZzu anderen Aufgaben entließ, weltlichen
Aufgaben, politischen Aufgaben. S0 wurde das Band gelockert. Die treu! Magd
ahm Urlaub, immer wieder Urlaub. E:  1Nes ages wWär dann soweiıt, Sie kündigte
den Dienst. Nur dann und AT fand 61@e sich alter Anhänglichkeit eichsam
auf Gtör Zzurück. ber wWas da entstand, mufß leider gesagt werden, vielfach
ungenügend. Das Wichtige, Gewichtige, Wesentliche, das geschah (wie mMan sag;

der Welt, 1n der oOne des Säkularisierten, der außerkirchlichen, ja gegenkirchlichen
Ideologie., Dort gab die Kunst ihr Bestes.
Nıun Ffreili: estes. ber wurde langsam klar, daß S1e sich celbst dabei nich!  en
eben ZUMM Allerbesten befand. Was ihr nıe oder höchst celten unterlaufen War den
Jahrhunderten ihrer Dienstbarkeit, das unterlief ihr jetzt zu oft Gcıe
Ffühlte csich ratlos, e  g, WIEe weglos verırrt. Sie begann cich rage
Zz.u stellen. Sie suchte nach Zwecken, s1e bot sich auch nNneuen Herren dem
Nationalismus, dem Sensualismus, dem Sozialismus, dem Faschismus, dem Kosmo-
poli  tismus. ke  inem dieser erren tand die Kunst einen auerhaften Dienstplatz.

341

GERTRUD FUSSENEGGER 

Bild und Botschaft 

Konvergenzen - Divergenzen 

Unser Thema lautet: Bild und Botschaft, mit anderen Worten: Kunst und Religion, 
wobei der von mir anvisierte Begriff Kunst Architektur wie Malerei, Plastik wie 
Literatur und Musik umfaßt. 

(1) 
Aber fragen wir zuerst: WAS IST BOTSCHAFT? 
Die einfache und doch tiefgründige Antwort des Christen lautet: Botschaft ist Wort 
Gottes an uns Menschen. Allgemeiner formuliert: Botschaft ist Nachricht über die 
Grundbefindlichkeiten des Seins - hinsichtlich der Fülle des Seins und deren letzt­
hinnigen Personalität in einem Schöpfer, einem Erlöser, einem Heiliger, Botschaft 
ist außerdem Anweisung, wie der Mensch zu leben und zu handeln habe, wenn 
er jenen Grundbefindlichkeiten des Seins nicht zuwiderleben und zuwiderhandeln soll. 
So erfahren wir durch die biblische Botschaft, daß die Welt das Werk eines gütigen 
und weisen Gottes ist; daß der Mensch in seiner natürlichen Gebrechlichkeit der 
wirkenden Gnade dieses Gottes bedürftig ist. So erfahren wir, daß uns auch die eigene 
Liebesleistung nötig ist, um uns einzubinden, rückzubinden in die Ordnung des 
Seins. Botschaft macht uns also sichtbar, was WELT ist. Sie rollt die Frage 
auf nach der Natur des Menschen, sie setzt uns auf den Weg zum Sinn des 
Lebens. Sie duldet nicht, daß der Mensch seine Existenz nur in vitalen Abläufen 
konsumiert. Sie erzieht ihn zur Transzendenz, zur Oberschreitung seines Ichs. 
Und da haben wir schon das Feld ausgesteckt, auf dem Bild und Botschaft konver­
gieren, das Feld, auf dem Kunst und Religion einander berühren, einander auch 
konkurrieren. Auch Kunst setzt WELTBILD voraus. Unablässig fragt sie nach den 
Ordnungen des Seins. Unablässig stößt sie den Menschen auf die Frage zu, 
wo und unter welchen Bedingungen er sich befindet. Auch Kunst hat es mit den 
Grundbefindlichkeiten des Seins zu tun - auf ihre Weise. Auch sie läßt sich immer 
wieder, wenn auch oft in verhüllter Form, darauf ein, zwischen Gut und Böse zu 
unterscheiden, ja, zu richten. 
So hat sich Kunst in der Nachbarschaft der Religion eingerichtet. Lange Zeit hat es 
so ausgesehen, als sei sie deren Bedienstete. Es war eine lange, eine glückliche Zeit. 
Die Kunst - eine treue Magd des Glaubens: eine freundliche Vorstellung. Seit 
200 Jahren scheint das Verhältnis gestört. Das begann allmählich, so scheint es, 
indem der Glaube die Kunst willfährig zu anderen Aufgaben entließ, weltlichen 
Aufgaben, politischen Aufgaben. So wurde das Band gelockert. Die treue Magd 
nahm Urlaub, immer wieder Urlaub. Eines Tages war es dann soweit, sie kündigte 
den Dienst. Nur dann und wann fand sie sich - aus alter Anhänglichkeit - gleichsam 
auf Stör zurück. Aber was da entstand, es muß leider gesagt werden, war vielfach 
ungenügend. Das Wichtige, Gewichtige, Wesentliche, das geschah (wie man so sagt) 
in der Welt, in der Zone des Säkularisierten, der außerkirchlichen, ja gegenkirchlichen 
Ideologie. Dort gab die Kunst ihr Bestes. 
Nun freilich: Ihr Bestes. Aber es wurde langsam klar, daß sie sich selbst dabei nicht 
eben zum Allerbesten befand. Was ihr nie oder höchst selten unterlaufen war in den 
Jahrhunderten ihrer treuen Dienstbarkeit, das unterlief ihr jetzt nur zu oft: sie 
fühlte sich ratlos, beunruhigt, wie weglos verirrt. Sie begann sich selbst in Frage 
zu stellen. Sie suchte nach neuen Zwecken, sie bot sich auch neuen Herren an: dem 
Nationalismus, dem Sensualismus, dem Sozialismus, dem Faschismus, dem Kosmo­
politismus. Bei keinem dieser Herren fand die Kunst einen dauerhaften Dienstplatz. 

341 



Ein Angebot jagte das andere, eine Kündigung 1e andere. Heute haben WIT ın allen
Ländern den Medialismus, die Kunst WIT'| im Dienst der en und iın deren
unersättlichem verbraucht. Man verlangt V<( ihr keine bestimmte Aussage,
ınen irgendwie gearteten Kanon, INn erwarTtet on ihr keinen definitiven Inhalt,

erwartet Jn ihr IN 1a S1e sich sich über 61e berichten lasse,
61e sich als aterial anbietet, ob in Kinder- oder Irrenzeichnungen, ob in

perfekten Festspielen oder dilettantisch-improvisierten happenings. Hauptsache: S1e
tragt sich VOT, tragt sich an, beliefert den Betrieb, denn Betrieb ıst populär,

Kuul!
(2)

ber nein. SOl ich nicht fortfahren.
icht der lange, schmerzliche und übrigens schon cattsam diskutierte Entfremdungs-
prozeß ZWIS!  chen Kunst und Religion soll hier VOrT allem interessieren. Wichti-

cscheint mir, WIT S erst einmal auf die grundlegenden Gemeinsamkeiten
besinnen, denn, 3-  P wahr, lassen WIT unseren Blick über das ANZE
schweifen, zeigt sich ganz anderes Bild Menschheitsgeschichtlich und
global gesehen, haben Religion und Kuns* ımmer miteinander operijert, CNg und

andauernd, mMan unter diesem Aspekt versucht seiın könnte, die Regel
aufzustellen: ohne Botschaft kein Bild, ohne <  S keine Botschaft: ohne religio keine
Kunst, ohne Kunst keine religio.
Nun, sehr schon (so scheint es) glaubte der Mensch erkannt haben,
Cdie Welt, der €  BT lebte, das Werk oder doch der Tummelplatz göttlichen Waltens
6@1. Immer von ; erschienen die Gestirne, ımmer VO  = NEeUuUen erwachte die
Natur, spendete Früchte, Nachwuchs und Beute Dieser Kreislauf ın der Fülle des
Seins, ese periodische Wiederkehr wurde personal interpretiert als wiederkehrender,

werkender Ott, immer wieder ‚pendende oder gebärende Göttin, die E
unst und Gnade angesprochen wurden nicht Ur muıt dem Wort, dem Gebet (das
ıst verweht und ohne Zeugnis geblieben), sondern auch mit der Opfergabe, dem
Werk der eiıgenen ände Der vorgeschichtliche Hirte und äager formte das Idol Oder
zeichnete das Beutetier und sch; das Erwünschte nach, bot das Bild dessen d.
WOoTrumh eT bat. Das Jar Nachahmung und Vorahmung zugleich.
Wir 1i das Magie und eınen kindlichen Zustand Und richtig jeder Kindheit
wiederholt sich Das Sandkasten spielt clie Welt der Erwachsenen nach.
Ist der Vater Bauer, wird natürlich seın, a das Bauernhof pielt, 1st der
Vater Handwerker, wird das .  h  ämmern, 4  S und fort, bewegt sich der
Vater schon der technischen Welt, IN dann wird das Auto, der Kran, das
Flugzeug auch Sandkasten vorherrschen. Da das nachahmend spielt, F£ühlt

sich als Nachschöpfer, eıner Vater seinem Bereich, als kleine Mutltter 1ın dem
ihren. Ist das schon wenig älter und 5 mittun beim Tun der Erwach-
senen, wird e5 sich schon Mitschöpfer und quası als Erbe £fühlen. Freilich immer
noch seın TIun den Charakter des Spiels haben, des PIro qUO, und solange
65 Spiel ıst, auch Quantum von Freiheit behalten
Go alc Spielender einem 5 sehr Spiel (aber ist kindliches Spiel
etwa nicht ernst?), trıtt auch der Künstler auf weiten Strecken als Nachschöpfer,
dann als Mitschöpfer auf. Vom äger, der sein Beutetier 1n die Höhlenwand ritzt,
VL Hirten, der seın Stein geschnittenes oder TIon geknetetes Lämm-
chen die uelle oder auf den Berg bringt, haben WIT schon gesprochen.
ber Verlaufe weiterer Entwicklungen begnügt cich der Mensch nicht mehr mit
diesen Kleinformen der Nachahmung. Fr entwickelt das Bauwerk, den Tempel, die
al den babylonischen Zikkurat, die ägyptische Pyramide, große, Ja immense Werke
also, und jedesmal verfährt auch hier alc Nachahmer; Nachahmer freilich nicht ım
naturalistischen Sinn, sondern einer, der kosmischen Ordnungskräften 21n Nach-

347

Ein Angebot jagte das andere, eine Kündigung die andere. Heute haben wir in allen 
Ländern den Medialismus, d. h. die Kunst wird im Dienst der Medien und in deren 
unersättlichem Bedarf verbraucht. Man verlangt von ihr keine bestimmte Aussage, 
keinen irgendwie gearteten Kanon, man erwartet von ihr keinen dennitiven Inhalt, 
man erwartet von ihr nur, daß sie sich verwerten, daß sich über sie berichten lasse, 
daß sie sich als Material anbietet, ob in Kinder- oder Irrenzeichnungen, ob in 
perfekten Festspielen oder dilettantisch-improvisierten happenings. Hauptsache: sie 
trägt sich vor, trägt sich an, beliefert den Betrieb, denn Betrieb ist populär, sogar 
als Kultur. 

{2) 
Aber nein. So will ich nicht fortfahren. 

Nicht der lange, schmerzliche und übrigens schon sattsam diskutierte Entfremdungs­
proze8 zwischen Kunst und Religion soll uns hier vor allem interessieren. Wichti­
ger scheint mir, daß wir uns erst einmal auf die grundlegenden Gemeinsamkeiten 
besinnen, denn, nicht wahr, lassen wir einmal unseren Blick über das GANZE 
schweifen, so zeigt sich uns ein ganz anderes Bild. Menschheitsgeschichtlich und 
global gesehen, haben Religion und Kunst immer miteinander operiert, so eng und 
so andauernd, daß man - unter diesem Aspekt - versucht sein könnte, die Regel 
aufzustellen: ohne Botschaft kein Bild, ohne Bild keine Botschaft; ohne religio keine 
Kunst, ohne Kunst keine religio. 
Nun, sehr früh schon (so scheint es) glaubte der Mensch erkannt zu haben, daß 
die Welt, in der er lebte, das Werk oder doch der Tummelplatz göttlichen Waltens 
sei. Immer von neuem erschienen die Gestirne, immer von neuem erwachte die 
Natur, spendete Früchte, Nachwuchs und Beute. Dieser Kreislauf in der Fülle des 
Seins, diese periodische Wiederkehr wurde personal interpretiert als wiederkehrender, 
als werkender Gott, als immer wieder spendende oder gebärende Göttin, die um 
Gunst und Gnade angesprochen wurden nicht nur mit dem Wort, dem Gebet (das 
ist verweht und ohne Zeugnis geblieben), sondern auch mit der Opfergabe, dem 
Werk der eigenen Hände. Der vorgeschichtliche Hirte und Jäger formte das Idol oder 
zeichnete das Beutetier und schuf das Erwünschte nach, er bot das Bild dessen an, 
worum er bat. Das war Nachahmung und Vorahmung zugleich. 
Wir nennen das Magie und einen kindlichen Zustand. Und richtig: in jeder Kindheit 
wiederholt er sich. Das Kind im Sandkasten spielt die Welt der Erwachsenen nach. 
Ist der Vater Bauer, so wird es natürlich sein, daß das Kind Bauernhof spielt, ist der 
Vater Handwerker, wird das Kind hämmern, sägen und so fort, bewegt sich der 
Vater schon in der technischen Welt, nun, dann wird das Auto, der Kran, das 
Flugzeug auch im Sandkasten vorherrschen. Da das Kind nachahmend spielt, fühlt 
es sich als Nachschöpfer, als kleiner Vater in seinem Bereich, als kleine Mutter in dem 
ihren. Ist das Kind schon ein wenig älter und kann es mittun beim Tun der Erwach­
senen, wird es sich schon als Mitschöpfer und quasi als Erbe fühlen. Freilich immer 
noch wird sein Tun den Charakter des Spiels haben, des qui pro quo, und solange 
es Spiel ist, audt ein Quantum von Freiheit behalten. 
So als Spielender in einem allerdings sehr ernsten Spiel (aber ist kindliches Spiel 
etwa nicht ernst?), tritt auch der Künstler auf weiten Strecken als Nachschöpfer, 
dann als Mitschöpfer auf. Vom Jäger, der sein Beutetier in die Höhlenwand ritzt, 
vom frühen Hirten, der sein in Stein gesdtnittenes oder in Ton geknetetes Lämm­
chen an die hl. Quelle oder auf den hl. Berg bringt, haben wir schon gesprochen. 
Aber im Verlaufe weiterer Entwicklungen begnügt sidt der Mensen nidtt mehr mit 
diesen Kleinformen der Nachahmung. Er entwickelt das Bauwerk, den Tempel, die 
Stadt, den babylonischen Zikkurat, die ägyptische Pyramide, große, ja immense Werke 
also, und jedesmal verfährt er auch hier als Nachahmer; Nachahmer freilich nicht im 
naturalistischen Sinn, sondern als einer, der kosmischen Ordnungskräften ein Nach-

342 



schafft Die chsen richten sich streng nach den Himmelsrichtungen, die Lage
der Tore ıst auf Auf- und Untergang der Gestirne bezogen, die Kuppel simuliert den
Weltraum, die Krypta clie Unterwelt; und Leben, Männliches und Weibliches
haben ihre strenge Symbolik, die Zahl als geheimer Madßschlüssel des Kosmos wird

den Bau eingebracht, 50 wird die Botschaft von der Hierarchie der Erd- und
melskräfte nachgestaltet. Das Bild, un cschon das überdimensionale der Königsstadt,
der Pyramide, der Akropolis, wird Demonstration der Welt- und der Staats-
ordnung. Und alles, S geschehen ist, fließt ein 1n den Mythos VvVon Weltschöpfung,
Weltentfaltung, Weltsinn also BOTSCHAFT.
Je wel:; gelangen auf der Leiter der Geschichte, esto deutlicher, esto viel.
stimmiger wird die Beziehung zwischen Botschaft und Bild. Neben Opfer und Gebet

Kunst S Vehikel des Heils Unaufhörlich wiederholt die Kunst die Versicherung
göttlichen Waltens: 1n der klassischen Antike Kampf der GÖötter HCR die Giganten,
Kampf der Heroen BeSCIl Ungeheuer; und jedesmal der Dieg, des Lichts über die
Finsternis. Und Wen) das nachbabylonische Judentum (im verzweitfelten Kingen mit
dem c umbrandenden Polytheismus) auf das v  }  S Gottes verzichtete als auf eine
geortete sichtbare, tastbare Realität, SO hat dieses Judentum doch eın weıtaus groß-
artigeres „ o  D Gottes SCe1IN! Offenbarungsschriften konzipiert und überliefert, eın
x  S )IL eistiger Durchdringungskraft und Intensität, das (wie M G1 herausstellte)
allen anderen noch SO perfekten Imagines e1n Unendliches überlegen WAarFr. Und doch
erschien auch Jahwe alc Bild, 1 brennenden Busch, ın der wandelnden Wolkensäule,
ım gewitterumtosten 1Nalı und 1 leisen Säuseln der Lüfte, wWIıe Ihn FElias ın seiner
Öhle erlebte.
Nun, WIT wiıissen Das Christentum übernahm Z70A den Gottesbegriff Israels, glaubte
aber doch nicht ohne die antik-heidnische, csicht- und tastbare, farbig-bilderselige
Ausgestaltung auskommen können. Von NL 4A11 £u1lt sich der mittelmeerische
und bald auch der abendländische Raum auf mıit Bildern Schöpfung, Verheißung,
Erlösung. Mit einer Insistenz ohnegleichen versucht mMan das Heil durch bildliche und
kultische Darstellungen des Heilsgeschehens ın jedes Haus, ın edes Menschenleben,

beinahe Je  den gelebten Augenblick hineinzuzwingen. In Stube und Stall, auf Feld
und Flur, auf Schmuck, Gewand und Eßgerät finden WIT Zeichen. Sprache und
Musik stimmen mit ihren Mitteln ein. Ein tiefsinniges oystem von Symbolen wird
entwickelt, der harmonia mundi. Die Konvergenz kulminiert, o  D und
otsch; leuchten auf ahezu perfekter Kongruenz
Doch wiıe jeder Augenblick der Perfektion 1st auch dieser kaum erreicht, geschwun-
den. Erste Verschiebungen zeigen sich ÄIl. Wie das ım Sandkasten nich:  er. immer

den Vater nachahmt, sondern ihn auch einmal herausfordern will, 50 entdeckt der
Mensch der eigenen Disharmonie den Widerstand $  sCcgen die autoritare  44 Ü:  Nıver-  :
calität der Botschaft. Vielleicht ist anfangs C  IN naı autistischer Selbstgenuß,
Verliebtheit die el handwerkliche Virtuosität, die der Botschaft entfrem-
den und Gegenschöpfung aufreizen. Manier e1n. Die Demut des dem
Wort ottes dienstbaren Werkmannes wird von der Eitelkeit des allen Raffinessen
bewanderten Zauberkünstlers überlagert. Reichtum und Macht einer prunkliebenden
FElite das Ihre, die Kunst AU®  LS der Dienstbarkeit zl der Botschaft aAbzuziehen und

andere Aufgaben zuzuwelsen. Mittelmeerraum mi  it
unverbindlich gewordenen, mer noch reizvollen GÖtter- und Heroenwelt alsc
Thema revitalisiert. Im Norden geschieht etwas anderes: 1er nımmt die Bot-
sch; noch ernst, Ja, 1an besteht darauf, 61@  . erst jetzt voll und ganz ernst und
his runde ernst nehmen. Was coll da das Bild? Die Entdeckung Israels,
daf: Gott jedes denkbare, jedes mögliche Bil ein Unendliches t+ranszendiert
und t+ranszendieren muß, wird Ne entdeckt. Also Reformation. Also Bildersturm.
Europa zerbricht in Zweı eile, ın eın Europa, das weithin optischer Bildseligkeit
verharrt und in eines, das d und Botschaft 1n einlicher Trennung en

343

Bild schafft. Die Achsen richten sich streng nach den Himmelsrichtungen, die Lage 
der Tore ist auf Auf- und Untergang der Gestirne bezogen, die Kuppel simuliert den 
Weltraum, die Krypta die Unterwelt; Tod und Leben, Männliches und Weibliches 
haben ihre strenge Symbolik, die Zahl als geheimer Maßschlüssel des Kosmos wird 
in den Bau eingebracht. So wird die Botschaft von der Hierarchie der Erd- und Him­
melskräfte nachgestaltet. Das Bild, nun schon das überdimensionale der Königsstadt, 
der Pyramide, der Akropolis, wird zur Demonstration der Welt- und der Staats­
ordnung. Und alles, was geschehen ist, fließt ein in den Mythos von Weltschöpfung, 
Weltentfaltung, Weltsinn - also in BOTSCHAFT. 
Je weiter wir gelangen auf der Leiter der Geschichte, desto deutlicher, desto viel­
stimmiger wird die Beziehung zwischen Botschaft und Bild. Neben Opfer und Gebet 
wird Kunst zum Vehikel des Heils. Unaufhörlich wiederholt die Kunst die Versicherung 
göttlichen Waltens: in der klassischen Antike Kampf der Götter gegen die Giganten, 
Kampf der Heroen gegen Ungeheuer; und jedesmal der Sieg des Lichts über die 
Finsternis. Und wenn das nachbabylonisdte Judentum (im verzweifelten Ringen mit 
dem es umbrandenden Polytheismus) auf das Bild Gottes verzichtete als auf eine 
geortete sichtbare, tastbare Realität, so hat dieses Judentum doch ein weitaus groß­
artigeres Bild Gottes in seinen Offenbarungsschriften konzipiert und überliefert, ein 
Bild von geistiger Durchdringungskraft und Intensität, das (wie es sich herausstellte) 
allen anderen noch so perfekten Imagines um ein Unendliches überlegen war. Und doch. 
erschien auch Jahwe als Bild, im brennenden Busch, in der wandelnden Wolkensäule, 
im gewitterumtosten Sinai und im leisen Säuseln der Lüfte, wie Ihn Elias in seiner 
Höhle erlebte. 
Nun, wir wissen: Das Christentum übernahm zwar den Gottesbegriff Israels, glaubte 
aber doch nidtt ohne die antik-heidnisdte, sieht- und tastbare, farbig-bilderselige 
Ausgestaltung auskommen zu können. Von nun an füllt sich der mittelmeerisdte 
und bald auch der abendländische Raum auf mit Bildern von Sdtöpfung, Verheißung, 
Erlösung. Mit einer Insistenz ohnegleichen versucht man das Heil durch bildliche und 
kultische Darstellungen des Heilsgeschehens in jedes Haus, in jedes Menschenleben, 
in beinahe jeden gelebten Augenblick hineinzuzwingen. In Stube und Stall, auf Feld 
und Flur, auf Sen.muck, Gewand und Eßgerät finden wir hl. Zeichen. Spradte und 
Musik stimmen mit ihren Mitteln ein. Ein tiefsinniges System von Symbolen wird 
entwickelt, Chiffre der harmonia mundi. Die Konvergenz kulminiert, Bild und 
Botsdtaft leuchten auf - in nahezu perfekter Kongruenz. 
Doch - wie jeder Augenblick der Perfektion - ist auch dieser kaum erreicht, geschwun­
den. Erste Verschiebungen zeigen sidt an. Wie das Kind im Sandkasten nicht immer 
nur den Vater nachahmt, sondern ihn audt einmal herausfordern will, so entdeckt der 
Mensdt in der eigenen Disharmonie den Widerstand gegen die autoritäre Univer­
salität der Botschaft. Vielleicht ist es anfangs nur naiver autistisch.er Selbstgenuß, 
Verliebtheit in die eigene handwerkliche Virtuosität, die ihn der Botschaft entfrem­
den und ihn zur Gegenschöpfung aufreizen. Manier setzt ein. Die Demut des dem 
Wort Gottes dienstbaren Werkmannes wird von der Eitelkeit des in allen Raffinessen 
bewanderten Zauberkünstlers überlagert. Reichtum und Macht einer prunkliebenden 
Elite tun das Ihre, die Kunst aus der Dienstbarkeit an der Botschaft abzuziehen und 
ihr andere Aufgaben zuzuweisen. Im Mittelmeerraum wird die Antike mit ihrer 
unverbindlich gewordenen, doch immer noch reizvollen Götter- und Heroenwelt als 
Thema revitalisiert. Im Norden geschieht etwas anderes: hier nimmt man die Bot­
sdtaft noch ernst, ja, man besteht darauf, sie erst jetzt voll und ganz ernst und 
bis zum Grunde ernst zu nehmen. Was soll da das Bild? Die Entdeckung Israels, 
daß Gott jedes denkbare, jedes möglidte Bild um ein Unendliches transzendiert 
und transzendieren muß, wird neu entdeckt. Also Reformation. Also Bildersturm. 
Europa zerbricht in zwei Teile, in ein Europa, das weithin in optisch.er Bildseligkeit 
verharrt - und in eines, das Bild und Botschaft in reinlicher Trennung halten will. 

343 



Cemeinsam bleibt beiden Teilen eiıne Sprache: die der Musik. Die Moderne hat
begonnen.

(3)
Kehren Wr ZUFr aktuellen Situation ZUrü  cle.
Wir haben heute obal einen ückzug der Religionen 15 dem Öffentlichen Leben
zZzu registrieren. arıuber hinaus bildet der Glaube unzählige Menschen keinen
bestimmenden psychischen Faktor mehr. Was hat sich seine Stelle gesetzt? Man
behauptet häufig der Konsum. Aber der Konsum alle: kann 9-  er B Der
Konsum ist seinerseits ja LUr eine olge e1nes erhöhten Nationalprodukts, das erhöhte
Nationalprodukt eine Folge der Technisierung, die Technisierung eine Folge der
Naturwissenschaft. Sie also ıst ©5, letzten Endes VOT allem sie, die das Klima
verändert hat
Gie 15+ 05, die Sein und Geschehen eın System objektiver Gesetze delegiert. Obwohl
celbst vielfach auf Intuition angewilesen, erlaubt G1e nicht, etwas wahr halten,
v noch nich‘  . bewiesen ist. Das im Experiment Erhärtete, Zählbare, Medßbare,
Quantifizierbare 1S$ bevorzugtes Feld. Die Botschaft hat schwer, SCH

ihrer gumente aufzukommen. Vokabel wıe „Fülle des Ge:  ‚44 151 dem
aturwissenschaftler ein unverständliches Fremdwort. Alles, PT weiß, ist für
ihn Forschungs- und Erkenntnisobjekt, 1 übrigen, e1ns wıe das andere, wertneutral.
Mit ei1inem Begriff WIe Personalität weiß die Naturwissenschaft chts anzufangen,
We: csich B-  er u menschliche Personen handelt: Ja, sıe WU:  C  rde sich eher dazu
bereitfinden, dem lier Personenhaftigkeit zuzusprechen als mit einem personalen
Gott rechnen. Über Gott, SO lautet ihre Auskunft, onne  .. keinerlei Aussage
gemacht werden.
Eine ehrbare Auskunft, zweifellos, von höchst ehrbaren, Ja, verehrungs-
würdigen Forschern erteilt. ber täuschen WIT E ch+! Wenn ystem fort-
aufend mut nNner wachsenden nzahl gesicherter Erkenntnisse aufwartet oder
edenfalls aufzuwarten scheint, wenn alle oder nahezu alle Richtungen sieghaft
VOor'  / ST aber der Äussage iber einen (zentralen) Gegenstand estandhaft ent-
schlägt, verfällt dieser Gegenstand automatisch einem gewlssen Schwund
erst einem Schwund Interesse, dann e1in! Schwund Sympathie, zuletzt inem
Schwund al Glaubhaftigkeit, Die denkerische ergie, die diesem Gegenstand
widmet W. atrophiert. Die Denkprozesse werden einer anderen Methode angepaßt
In diesem der analytisch-rationalen, induktiven.
ewiß wWarTrel sich gerade die Kapazitäten des naturwissenschaftlichen Fachs vVvVon
jeher bewußt, diese ihre Methode ihre Grenzen, l.  s  hre Problematik, Ja, ihre
Zweischneidigkeiten hat (Sonst hätte sich e1n SU entschiedener Positivist WIie 1erre
C nicht geäußert, hinsichtlich bestimmter Fragen werde 1 nıe auf metaphy-
cische Spekulationen verzichten können.) ber UMIMAarumr müssen
leider mit der Tatsache abfinden, sich naturwissenschaftliches en dem
religiösen Denken quergelagert hat dabei besonders 1n seinen populären Spiel-
arten vielfach recht grobschlächtig verfuhr.
So konnte kaum ausbleiben, n1 tolgte während sich die esten Köpfe der
Wissenschaft darüber klar wWAarell, daß jede wissenschaftliche Aussage, auch wenn
512 noch ( gesichert scheint, etzten Endes hypothetisch ist, blieb diese Einsicht, auf
die höchsten Gremien beschränkt, doch ıu eın folgeloser Satz. Das Fußvolk dachte

nicht daran, ihn auch 1Ur aufzufassen. Von weltweiten Erfolgen berauscht, trat
ZWäar nicht die Naturwissenschaft trat das Gros ihrer Protagonisten miıt rabiater
Gelbstsicherheit auf. Alle Welt begann sich der NeUe€e Lehre Zu fügen. Kein Machthaber,
der nicht wenigstens versucht hätte, sich ihrer als Eideshelferin bedienen. Die
Geisteswissenschaften schwenkten auf ihre Spur und ethodik eın. 5Sogar die
Theologie brachte P  - nicht mehr fertig, ınz abseits stehen, auch S1@€ ließ sich

344

Gemeinsam bleibt beiden Teilen nur eine Sprache: die der Musik. Die Modeme hat 
begonnen. 

(3) 
Kehren wir zur aktuellen Situation zurück. 
Wir haben heute global einen Rückzug der Religionen aus dem öffentlichen Leben 
zu registrieren. Darüber hinaus bildet der Glaube für unzählige Menschen keinen 
bestimmenden psychischen Faktor mehr. Was hat sich an seine Stelle gesetzt? Man 
behauptet häufig: der Konsum. Aber der Konsum allein kann es nicht sein. Der 
Konsum ist seinerseits ja nur eine Folge eines erhöhten Nationalprodukts, das erhöhte 
Nationalprodukt eine Folge der Technisierung, die Technisierung eine Folge der 
Naturwissenschaft. Sie also ist es, letzten Endes vor allem sie, die das Klima 
verändert hat. 
Sie ist es, die Sein und Geschehen an ein System objektiver Gesetze delegiert. Obwohl 
selbst vielfach auf Intuition angewiesen, erlaubt sie nicht, etwas für wahr zu halten, 
was noch nicht bewiesen ist. Das im Experiment Erhärtete, Zählbare, Meßbare, 
Quantifizierbare ist ihr bevorzugtes Feld. Die Botschaft hat es schwer, gegen das 
Gewicht ihrer Argumente aufzukommen. Ein Vokabel wie „Fülle des Seins" ist dem 
Naturwissenschaftler ein unverständliches Fremdwort. Alles, wovon er weift ist für 
ihn Forschungs- und Erkenntnisobjekt, im übrigen, eins wie das andere, wertneutral. 
Mit einem Begriff wie Personalität weiß die Naturwissenschaft nichts anzufangen, 
wenn es sich nicht um menschliche Personen handelt; ja, sie würde sich eher dazu 
bereitfinden, dem Tier Personenhaftigkeit zuzusprechen als mit einem personalen 
Gott zu rechnen. Ober Gott, so lautet ihre Auskunft, könne keinerlei Aussage 
gemacht werden. 
Eine ehrbare Auskunft, zweifellos, von höchst ehrbaren, ja, sogar verehrungs­
würdigen Forschem erteilt. - Aber täuschen wir uns nicht! Wenn ein System fort­
laufend mit einer wach.senden Anzahl gesicherter Erkenntnisse aufwartet oder 
jedenfalls aufzuwarten scheint, wenn es in alle oder nahezu alle Richtungen sieghaft 
vordringt, sich aber der Aussage über einen (zentralen) Gegenstand standhaft ent­
schlägt, verfällt dieser Gegenstand ganz automatisch einem gewissen Schwund: 
erst einem Schwund an Interesse, dann einem Schwund an Sympathie, zuletzt einem 
Schwund an Glaubhaftigkeit. Die denkerische Energie, die diesem Gegenstand ge­
widmet war, atrophiert. Die Denkprozesse werden einer anderen Methode angepaßt. 
In diesem Fall der analytisch-rationalen, induktiven. 
Gewiß waren sich gerade die Kapazitäten des natwwissenschaftlichen Fachs von 
jeher bewußt, daß diese ihre Methode ihre Grenzen, ihre Problematik, ja, ihre 
Zweischneidigkeiten hat. (Sonst hätte sich ein so entschiedener Positivist wie Pierre 
Curie nicht geäußert, hinsichtlich bestimmter Fragen werde man nie auf metaphy­
sische Spekulationen verzichten können.) Aber summa summarum müssen wir uns 
leider mit der Tatsache abfinden, daß sich naturwissenschaftliches Denken dem 
religiösen Denken quergelagert hat und dabei besonders in seinen populären Spiel­
arten vielfach recht grobschlächtig verfuhr. 
So konnte kaum ausbleiben, was nun folgte: während sich die besten Köpfe der 
Wissenschaft darüber klar waren, daß jede wissenschaftliche Aussage, auch wenn 
sie noch so gesichert scheint, letzten Endes hypothetisch ist, blieb diese Einsicht, auf 
die höchsten Gremien beschränkt, doch nur ein folgeloser Satz. Das Fußvolk dachte 
gar nicht daran, ihn auch nur aufzufassen. Von weltweiten Erfolgen berauscht, trat -
zwar nicht die Naturwissenschaft - doch trat das Gros ihrer Protagonisten mit rabiater 
Selbstsicherheit auf. Alle Welt begann sich der neuen Lehre zu fügen. Kein Machthaber, 
der nicht wenigstens versucht hätte, sich ihrer als Eideshelferin zu bedienen. Die 
Geisteswissenschaften schwenkten auf ihre Spur und Methodik ein. Sogar die 
Theologie brachte es nicht mehr fertig, ganz abseits zu stehen, auch sie ließ sich 

344 



herbei, vVon ] analytisch zZzu verfahren und die historisch-kritische Methode
gerade gegenüber eigenen Substanz anzuwenden, ın der Bibelkritik
Wie verhielt sich unterdessen die Kunst?
Wir sagten schon, 610 habe sich dem Jangjährigen Dienst der Religion davon-
gemacht, Man Richttermin iın etwa die Französische Revolution angeben.
Zu eicher Zeit 1ImMMer deutlicher) stieg die Naturwissenschaft NnNeuen Welt-

errscherin auf Warf sich auch die Kunst die ÄArme? (Wir haben Ja gehört,
S1| unst oder BENAUECTX die Künstler bislang nicht sonders

heik: zeigten, cich da und dort wechselnden Herren Z verdingen.) In diesem
haben WIT C mit einem langen Prozeß und mitf auffallend vielen Verzögerungs-

effekten 3  S
gab schon ceit Jahrhunderten wetterleuchtende Vorsignale, der

Mensch, auch der künstlerische, die Heraufkunft e1nes Zeitalters witterte.
Da haben der Schwelle Neuzeit ZwWel SO faszinierende ambivalente
Gestalten wie Leonardo und Dürer, deren Suggestionskraft bestimmt mit darauf beruht,
daß S1e -  n LUr Gestaltende, sondern auych Erkennende Jaren und sSeın wollten.
Im herrlichen Kupferstich der Melancholia wurde der Wissenschaft (die damals noch
magisch umwittert War) ein NIie übertroffenes Ehrenmal gesetzt.
Wir haben dann und J. 1117 Zug des Manierismus alle möglichen auch
höchst seltsamen) Verquickungen von Kunst und Mechanik, von Kunst und Hydraulik,
Kunst und Mathematik In spricht geradezu von Maschinenkünsten (die HehH-
TrTunNnNer Wasserspiele geben einen Begriff davon). In der Musik und 111 nNnstrumenten-
baı sind Mathematik und Akustik tätig amn Werk. Die manieristische Literatur
beschäftigt sich ımmer wieder mit der Leitfigur ler Erfindung, mir dem Archetypus
Dadalus und SO bis James OYCE herauf.
Andernteils sehen WIr eben der Zeit, da Newton die Allmacht der Gravitations-
gesetze entdeckt, in unzähligen barocken Kirchenkuppeln und Gewölben und der
Fülle ihrer schwebenden Gestalten jede Schwerkraft geleugnet. Wir cehen das größte
Sprachgenie der klassischen Zeit, Goethe, SE1IN! Farbeniehre mıiıt verzweifeltem
Eifer die analytische Methodik der Newtonschen Farblehre anfretien und sich
dabei cseine gro: Niederlage holen. Wir csehen andererseits wieder denselben Goethe
damit beschäftigt, Geologie treiben und den Zwischenkiefer aufzustöbern: und der
Gesang der Erzengel auUuS dem Faustprolog, ist er eigentlich anders alc e1ne dichteri-
csche Umsetzung der kopernikanischen gebnisse, Freilich Jahre nach Kopernikus:

Und schnell und unbegreiflich schnelle
dreht sich umher der Erde Pracht n

ber SONSE geht der Literatur 1ImMmMer noch der Mond freundlich auf, die goldnen
eın PTangen, während nebenan bereits Cdie Kant-Laplacesche Theo  Te erortert
wird Das literarische Bild-Denken des Menschen, SPiINe Stimmungswerte und
Metaphern 1gnorieren die Ergebnisse der Naturwissenschaft bis tief Ins In
Eine andere Strähne des Geschehens
VWer eın kulturhistorisches Museum besucht und dort die ersten Instrumente der
155ensch3 besichtigt, Uhren, Globusse, Waagen, geräte, sieht diese Dinge
oft in uppiger Weise kunstgewerblich geschmückt, gCHNaU geschmückt WIie ebet-
bücher, Waffen, Satteldecken, mit denselben Ornamenten bedeckt, mit derselben
£frisch-fröhlichen Naivität herausgeputzt. Ja, merkte nicht, wWwıe UNNUutz das war?

Das blieb SÖ  Q bis etw.: 1810.
ber offenbar: man erkannte das Neuartige, Spezifische dieser CGeräte och Sal nicht.

Wer weiıter wandert in seinem Museum, mu nächsten Gaal schon feststellen:
die Geräte verändern csich Gie wertfen ihre Schmuckhaut ab, Sie werden k sachlich,
S zweckgerichtet Das Arsenal der Wissenschaft verschließt 611e Pforten den immer  B

EI'-<

herbei, von nun an analytisch zu verfahren und die historisch-kritische Methode 
gerade gegenüber der eigenen Substanz anzuwenden, in der Bibelkritik. 

Wie verhielt sich unterdessen die Kunst? 
Wir sagten schon, sie habe sich aus dem langjährigen Dienst an der Religion davon­
gemacht. Man kann als Richttermin in etwa die Französische Revolution angeben. 
Zu gleicher Zeit (und immer deutlicher) stieg die Naturwissenschaft zur neuen Welt­
beherrsdterin auf. Warf sich ihr auch die Kunst in die Arme? (Wir haben ja gehört, 
daß sich die Kunst - oder sagen wir genauer die Künstler - bislang nicht besonders 
heikel zeigten, sich da und dort bei wechselnden Herren zu verdingen.) In diesem 
Fall haben wir es mit einem langen Prozeß und mit auffallend vielen Verzögerungs­
effekten zu tun. 
Gewiß, da gab es schon seit Jahrhunderten wetterleuchtende Vorsignale, daß der 
Mensch, auch der künstlerisdte, die Heraufkunft eines neuen Zeitalters witterte. 
Da haben wir z. B. an der Schwelle zur Neuzeit zwei so faszinierende ambivalente 
Gestalten wie Leonardo und Dürer, deren Suggestionskraft bestimmt mit darauf beruht, 
daß sie nicht nur Gestaltende, sondern auch Erkennende waren und sein wollten. 
Im herrlidten Kupferstich der Melancholia wurde der Wissenschaft ( die damals nodt 
magisch umwittert war) ein nie übertroffenes Ehrenmal gesetzt. 
Wir haben dann im 16. und 17. Jh. im Zug des Manierismus alle möglichen (auch 
höchst seltsamen) Verquickungen von Kunst und Mechanik, von Kunst und Hydraulik, 
Kunst und Mathematik - man spricht geradezu von Maschinenkünsten (die Hell­
brunner Wasserspiele geben einen Begriff davon). In der Musik und im Instrumenten­
bau sind Mathematik und Akustik tätig am Werk. Die manieristische Literatur 
beschäftigt sich immer wieder mit der Leitfigur aller Erfindung, mit dem Archetypus 
Dädalus ..• und so bis James Joyce herauf. 
Andernteils sehen wir eben in der Zeit, da Newton die Allmacht der Gravitations­
gesetze entdeckt, in unzähligen barocken Kirchenkuppeln und Gewölben und in der 
Fülle ihrer sdtwebenden Gestalten jede Schwerkraft geleugnet. Wir sehen das größte 
Sprachgenie der klassischen Zeit, Goethe, in seiner Farbenlehre mit verzweifeltem 
Eifer gegen die analytische Methodik der Newtonschen Farblehre antreten und sich 
dabei seine größte Niederlage holen. Wir sehen andererseits wieder denselben Goethe 
damit beschäftigt, Geologie zu treiben und den Zwischenkiefer aufzustöbern; und der 
Gesang der Erzengel aus dem Faustprolog, was ist er eigentlich anders als eine dichteri­
sche Umsetzung der kopernikanischen Ergebnisse, freilich 250 Jahre nach Kopernikus: 

Und schnell und unbegreiflich schnelle 
dreht sich umher der Erde Pracht •.. 

Aber sonst geht in der Literatur immer noch der Mond freundlich auf, die goldnen 
Sternlein prangen, während nebenan bereits die Kant-Laplacesche Theorie erörtert 
wird. Das literarische Bild-Denken des Menschen, seine Stimmungswerte und 
Metaphern ignorieren die Ergebnisse der Naturwissenschaft bis tief ins 20. Jh. 

Eine andere Strähne des Geschehens: 
Wer ein kulturhistorisdtes Museum besucht und dort die ersten Instrumente der 
Wissenschaft besichtigt, Uhren, Globusse, Waagen, Meßgeräte, sieht diese Dinge 
oft in üppiger Weise kunstgewerblich geschmückt, genau so geschmückt wie Gebet­
bücher, Waffen, Satteldecken, mit denselben Ornamenten bedeckt, mit derselben 
frisch-fröhlichen Naivität herausgeputzt. Ja, merkte man nicht, wie unnütz das war? 
Aber offenbar: man erkannte das Neuartige, Spezifische dieser Geräte noch gar nicht. 
Das blieb so bis etwa 1810. 
Wer weiter wandert in seinem Museum, muß im nächsten Saal schon feststellen: 
die Geräte verändern sich. Sie werfen ihre Schmuckhaut ab, sie werden kahl, .sachlich, 
nur zweckgerichtet. Das Arsenal der Wissenschaft verschließt seine Pforten den immer 

345 



noch hilflosen Anachronismen einer ihr längst schon obsolet gewordenen erbung.
Hier wird noch technisch funktional verfahren. Statt der gezeichneten Ulustration:
1e Photographie, das mathematische jagramm; S der beschreibenden natürlichen
Sprache: die Kunstsprache der Formel, der Te, international verständlich
Die aturwissenschaft cetzte sich also von den früheren Findungen des menschlichen
Geistes ab und ZUF sich auf eigenes Gelände, die Autarkie, heser
Vorgang bildet 61i unserfen Universitäten ab. Sie ziehen aus den Gtädten auf
Camps 1ın eın selbstgewähltes elitäres Ghetto.)
Wie reagiert NunNn die Kunst auf die Neue Botschaft, die Unfehlbarkeit, auf die

Nachrichten über die Grundbefindlichkeiten uNnNserer Welt?
Vorerst noch nicht, v  401 WITr den eher täppischen verstreuten Versuchen
absehen, sich mit der 1 Macht einzulassen. Allerdings reagjerte die unst
verhältnismäßig sensibel auf die durch Technik und Industrialisierung veränderten
materiellen und gesellschaftlichen Zustände Die Steinklopfer VvVon Courbet, die Berg-
manner  H+ von Meunier, die Fabrikbilder von Liebermann sind Beispiele dafür; in der
Literatur: „Germinal” VO Zola, „Die Weber“ von Hauptmann und „Bahnwärter
Thie d ber allen diesen Werken ergriff cie Kunst durchaus nicht artei für die
Technik, für die Faszination das technische Werk und die diesem VOTausSs-
SCHANSCIE naturwissenschaftliche Erfindung. Im Gegenteil: G1©e ergriff Partei für den
Menschen, der Zuge der Technik unter den Hammer, unter clie Räder, den
Entfremdungsdruck des;Apparats gekommen<
In einer 2. Etappe bot der Surrealismus seine celtsamen Bildvisionen all: absurde
Kombinationen Von Mensch und aschine, Exzesse mischender Phantasie. Doch
< Eiw.: hier Plädoyer gehalten Technik und Naturwissenschaft? Warum dann
die ÖOde abstrakter ..  äume, clie Wüstenei +ödlicher Mondlandschaften? doch

selben Zeit "echnik und Naturwissenschaft Überfluß@ alle, Ordnung alle,
chmerzlosigkeit alle, kurz das Paradies auf Erden in Aussicht stellten? Nun
‚eilich seit FEnslin und Chirico, rwell und uxleys „Schöner sst auch
wieder e1ne enge Wasser den Berg hinuntergelaufen. Die bildende Kunst, in SIl

verunsicherter denn Je, auch die Musik, auch clie Literatur versuchten den
Jange verpaßten Anschl: z die Mächte der eit endlich noch rAM erreichen.
Schon der Hang Innovation, der rasche Wechsel der Formen, der Stile, der Ismen
WEeIls darauf hin, sich die Kunst dem Grundsatz der Naturwissenschaft angepaßt
hat, nich:  r auf clie Variation, nicht auf die ’OrM: und emotionale Ausschöpfung
e1ines Motivs, sondern NUur auf die jeweils Findung ankomme. Mit egier geht
die Kunst bei der Wissenschaft dere: Labors die Lehre Sie bemerkt mut
Entzücken, die dort angewandten technischen Verfahren neuartige e1ze abwerfen,
el 65, csich unter dem Mikroskop noch nıe erblickte, nie erträumte „abstrakte”
Strukturen erschließen, sel 65, chemische, akustische, elektronische Mischeffekte
das Feld des Verfügbaren erweitern.
Von un iıst wenıger Eingebung und alc VO  '3 Experimenten die Rede,

Ingenieurkunst; die photomechanische Transformation, clie scerielle Aufbereitung,
das Umsetzen vVon Schallphänomenen ins  H Bild, die sg Audioskopie, dazu die viel-
beschrieene Computerkunst Ssie alle zeigen die mächtige Sogwirkung, die das
Labor auf das Atelier, die Technik auf das Kunsthandwerk ausüben Und sicherlich
1st das esign vVIl  e  eler Industrieprodukte, alco die asthetisch reizvolle Bewältigung
uUNseTfer Umwelt, erfreulicher Effekt dieser verlagerten Konvergenzen.
Und vice versa? eig die Naturwissenschaft irgendeine Neigung, sich mf der Kunst
auf irgend eine Weise assen Soviel ich sehe nein. Die Naturwissenschaft 1mmt
die Kunst, die ihrem Vorgarten wildert, nich:  e. ernsi und läßt S1e bestenfFalls ZU, m

der industriellen Werbung mittätig werden. 5ie ihr Narrenfreiheit, solange
34  L6  LO

noch hilflosen Anadi.ronismen einer ihr längst schon obsolet gewordenen Werbung. 
Hier wird nur noch technisch funktional verfahren. Statt der gezeichneten Illustration: 
die Photographie, das mathematische Diagramm; statt der beschreibenden natürlichen 
Sprache: die Kunstsprache der Formel, der Chiffre, international verständlich. 
Die Naturwissenschaft setzte sidt also von den früheren Findungen des menschlichen 
Geistes ab und zog sich auf ein eigenes Gelände, in die Autarkie, zurück (Dieser 
Vorgang bildet sich in unseren Universitäten ab. Sie ziehen aus den Städten aus auf 
Camps in ein selbstgewähltes elitäres Ghetto.) 

Wie reagiert nun die Kunst auf die neue Botschaft, die neue Unfehlbarkeit, auf die 
neuen Nachrichten über die Grundbefindlichkeiten unserer Welt? 
Vorerst noch gar nicht, wenn wir von den eher täppischen verstreuten Versuchen 
absehen, sich mit der neuen Macht einzulassen. Allerdings reagierte die Kunst 
verhältnismäßig sensibel auf die durch Tedtnik und Industrialisierung veränderten 
materiellen und gesellschaftlichen Zustände. Die Steinklopfer von Courbet, die Berg­
männer von Meunier, die Fabrikbilder von Liebermann sind Beispiele dafür; in der 
Literatur: ,,Germinal" von Zola, ,,Die Weber" von Hauptmann und „Bahnwärter 
Thiel". Aber in allen diesen Werken ergriff die Kunst durchaus nicht Partei für die 
Technik, für die Faszination durdt das technische Werk und die diesem voraus­
gegangene naturwissenschaftliche Erfindung. Im Gegenteil: sie ergriff Partei für den 
Menschen, der im Zuge der Tedtnik unter den Hammer, unter die Räder, unter den 
Entfremdungsdruck des neuen Apparats gekommen war. 
In einer 2. Etappe bot der Surrealismus seine seltsamen Bildvisionen an: absurde 
Kombinationen von Mensch und Masdtine, Exzesse mischender Phantasie. Doch -
war etwa hier Plädoyer gehalten für Tedtnik und Naturwissenschaft? Warum dann 
die öde abstrakter Räume, die Wüstenei tödlicher Mondlandschaften 7 - wo doch 
zur selben Zeit Technik und Naturwissenschaft Oberßuß für alle, Ordnung für alle, 
Schmerzlosigkeit für alle, kurz das Paradies auf Erden in Aussicht stellten? Nun 
freilidt: seit Enslin und Chirico, Orwell und. Huxleys „Schöner Welt" ist auch 
wieder eine Menge Wasser den Berg hinuntergelaufen. Die bildende Kunst, in sich 
selbst verunsicherter denn je, auch die Musik, audt die Literatur versudtten den 
lange verpaßten Anschluß an die Mächte der Zeit endlich doch noch zu erreichen. 
Schon der Hang zur Innovation, der rasche Wechsel der Formen, der Stile, der Ismen 
weist darauf hin, daß sich die Kunst dem Grundsatz der Naturwissenschaft angepaßt 
hat, daß es nicht auf die Variation, nicht auf die formale und emotionale Ausschöpfung 
eines Motivs, sondern nur auf die jeweils neue Findung ankomme. Mit Begier geht 
die Kunst bei der Wissenschaft und in deren Labors in die Lehre. Sie bemerkt mit 
Entzfüken, daß die dort angewandten tedtnischen Verfahren neuartige Reize abwerfen, 
sei es, daß sich unter dem Mikroskop noch nie erblickte, nie erträumte „abstrakte" 
Strukturen erschließen, sei es, daß chemische, akustische, elektronische Misdteffekte 
das Feld des Verfügbaren erweitern. 
Von nun an ist weniger von Eingebung und Einfall als von Experimenten die Rede, 
von Ingenieurkunst; die photomechanische Transformation, die serielle Aufbereitung, 
das Umsetzen von Schallphänomenen ins Bild, die sog. Audioskopie, dazu die viel­
beschrieene Computerkunst ... sie alle zeigen die mächtige Sogwirkung, die das 
Labor auf das Atelier, die Tedtnik auf das Kunsthandwerk ausüben. Und sicherlich 
ist das Design vieler Industrieprodukte, also die ästhetisch reizvolle Bewältigung 
unserer Umwelt, ein erfreulicher Effekt dieser verlagerten Konvergenzen. 
Und vice versa? Zeigt die Naturwissenschaft irgendeine Neigung, sich mit der Kunst 
auf irgend eine Weise einzulassen? Soviel ich sehe: nein. Die Naturwissenschaft nimmt 
die Kunst, die in ihrem Vorgarten wildert, nicht ernst und läßt sie bestenfalls zu, um 
in der industriellen Werbung mittätig zu werden. Sie läßt ihr Narrenfreiheit, solange 

346 



c1e von dieser Freiheit ihren Labors und bei ihren Versuchsreihen nicht gestört wird.
So scheint IMr das Verhältnis seinen Grundlagen W vertrauenserweckend.

(4)
Warum habe ich diesen Fragenkomplex ausführlich behandelt?
AÄAus keinem anderen Grund, als weil WIr ben übereinkamen, dafß die Naturwissen-
schaft und ihre analytische und rationale Beweisführung heute und cschon seit angem
als Konkurrent der religio auftritt und Ciese Konkurrenz auch den Bereich
des Asthetischen erfaßt hat Auch 1e7r sieht aus, laß die Faszination des
Angebots die der alten Bilderweilt verdunkelt. Die einfachste Umfrage wird ergeben,

Kenntnisse und Verständnis für technische Kontexte zunehmen, Verständnis
und Ablesbarkeit der alten Bilderwelt rasch verfallen.
Doch sehen Wr noch einmal ZSENUUET hın!
Die moderne Kuns!  rn nımmt m massenmedialen Angebot keinen geringen Raum ein.
Es hat sich ein bedeutender und ber edeutende Geldmittel verfügender Apparat
nngs 61@e aufgebaut: Kunsthandel, Kunstkritik, Kunstverwaltung. Ihr sozijales mage

besser als £rüher Politiker eröffnen Festspiele, Ausstellungen, verteilen Preise.
Trotzdem erklärt 61| die Kunst iın einer  &: permanenten Krise Sie hat diese
Krise (auch eine ınnere Krise) einem ihres Programms gemacht. Und der
Tat: Warum bleibt 5612 den breiten Massen fern und unverständlich? Warum besteht
s1e mıitf wachsender ektik darauf, n das Furchtbare, Zerstörerische, Absurde
und Monströse vorzustellen? Woher ihre ‚ust Untergang? Woher ihre geradezu
hysterische Angst Vor dem Tröstlichen, Heilen, VOTLr dem Heil?
Fo cht daran liegen, UNSeTE Welt schlecht geworden ist. Zugegeben:
die generellen Bedrohungen haben ZUgeNOMMEN (vor lem die einen möglichen
Krieg), aber die persönlichen Sicherungen und Annehmlichkeiten haben M
cht, VÖO dem £rühere Generationen nicht einmal *raumen  4 e Man
könnte zugespitzt formulieren: der mitteleuropäische Arbeiter ebt heute länger,
komftortabler cschmerzfreier eın Fürst Mittelalter. Und weiß die
Kunst bei uns diesem komfortablen Westen nichts anderes als Endzeit, unde-
jahre und manichäische Weltverachtung. Woher dieser Widerspruch? vermute:
er liegt ihrer eigenen Situa:  tion, der Situation der Kunst, ihrer FHixierung
ail einen Weltentwurf, den naturwissenschaftlichen, der großartig und cich
stimmend er atıch seıiın mMag doch den innersten Bedürfnissen der Kunst nicht
entspricht.
Die Naturwissenschaft hält nichts Finalität, alsı von einem vorgegebenen Welt-
SINN, einer ıimmanenten Weltgestalt. Für 661e csind alle Objekte wertneutral. Für sS1e
ist der Banze Kosmos das Wirkungsfeld objektiver Gesetzlichkeiten. Von Personalität
zZzu reden außerhalb des natürlichen Personenbegriffs, ist 1E  + eın Nonsens. Wohl
<ibt S1e ZU, gewisse Erfahrungsbereiche G-  Pr (noch nicht) zugänglich sind,

bestimmte Ergebnisse Von bestürzender Doppeldeutigkeit sind, daß csich vielleicht
jenseits Rfer Erkenntnismöglichkeiten manche Dimension erstreckt. ber der
weıseste und gutwilligste Naturwissenschaftler ann, sSsOweit er als solcher spricht,

die Aussage treffen: SCcio S  e sScCire.
Dagegen ist die unst ihrem Wesen nach aTrau angewilesen,
1l. einen Weltsinn aAnnehmen dürfen, da 6c1@e selbst auf Oftenbarung von Sinngehalt
angelegt 15  t. Insofern kam ihr der auf Finalität eingestimmte Weltentwurf der
Religion entgegen.)
2. Kunst ıst darauf angewiesen, Werte anzunehmen, um mit diesen Werten un 1
Gefälle dieser Werte operileren Zzu können. Ist alles, W  Jas der Fall ist, etzten Endes
wertneutral, erlischt ihre Motivation (eine Motivation, die ihr die Religion früher

reichlich gewährt hat)
347

sie von dieser Freiheit in ihren Labors und bei ihren Versuchsreihen nicht gestört wird. 
So scheint mir das Verhältnis in seinen Grundlagen wenig vertrauenserweckend. 

(4) 
Warum habe ich diesen Fragenkomplex so ausführlich behandelt? 
Aus keinem anderen Grund, als weil wir oben übereinkamen, daß die Naturwissen­
sdtaft und ihre analytische und rationale Beweisführung heute und schon seit langem 
als Konkurrent der religio auftritt und daß diese Konkurrenz audt den Bereich 
des Ästhetisdten erfaßt hat. Auch hier sieht es so aus, daß die Faszination des neuen 
Angebots die der alten Bilderwelt verdunkelt. Die einfachste Umfrage wird ergeben, 
daß Kenntnisse und Verständnis für technische Kontexte zunehmen, daß Verständnis 
und Ablesbarkeit der alten Bilderwelt rasch verfallen. 

Doch - sehen wir noch einmal genauer hin I 
Die moderne Kunst nimmt im massenmedialen Angebot keinen geringen Raum ein. 
Es hat sich ein bedeutender und über bedeutende Geldmittel verfügender Apparat 
rings um sie aufgebaut: Kunsthandel, Kunstkritik, Kunstverwaltung. Ihr soziales Image 
ist besser als früher. Politiker eröffnen Festspiele, Ausstellungen, verteilen Preise. 
Trotzdem erklärt sich die Kunst in einer permanenten Krise befindlich. Sie hat diese 
Krise (auch eine innere Krise) zu einem Teil ihres Programms gemacht. Und in der 
Tat: Warum bleibt sie den breiten Massen fern und unverständlich? Warum besteht 
sie mit wachsender Hektik darauf, uns nur das Furdttbare, Zerstörerische, Absurde 
und Monströse vorzustellen? Woher ihre Lust am Untergang? Woher ihre geradezu 
hysterisdte Angst vor dem Tröstlichen, Heilen, vor dem Heil? 
Es kann nicht daran liegen, daß unsere Welt so schlecht geworden ist. Zugegeben: 
die generellen Bedrohungen haben zugenommen (vor allem die durch einen möglichen 
Krieg), aber die persönlichen Sicherungen und Annehmlichkeiten haben ein Maß 
erreicht, von dem frühere Generationen nicht einmal zu träumen wagten. Man 
könnte zugespitzt formulieren: der mitteleuropäische Arbeiter lebt heute länger, 
komfortabler und schmerzfreier als ein Fürst im Mittelalter. Und doch weiß die 
Kunst bei uns in diesem komfortablen Westen nichts anderes als Endzeit, Hunde­
jahre und manichäische Weltverachtung. Woher dieser Widerspruch? Ich vermute: 
er liegt in ihrer eigenen Situation, in der Situation der Kunst, an ihrer Fixierung 
an einen Weltentwurf, den naturwissenschaftlichen, der - so großartig und in sich 
stimmend er auch sein mag - doch den innersten Bedürfnissen der Kunst nicht 
entspricht. 
Die Naturwissenschaft hält nichts von Finalität, also von einem vorgegebenen Welt­
sinn, einer immanenten Weltgestalt. Für sie sind alle Objekte wertneutral. Für sie 
ist der ganze Kosmos das Wirkungsfeld objektiver Gesetzlichkeiten. Von Personalität 
zu reden außerhalb des natürlichen Personenbegriffs, ist für sie ein Nonsens. Wohl 
gibt sie zu, daß ihr gewisse Erfahrungsbereiche nicht (noch nicht) zugänglich sind, 
daß bestimmte Ergebnisse von bestürzender Doppeldeutigkeit sind, daß sich vielleicht 
jenseits unserer Erkenntnismöglichkeiten manche Dimension erstreckt. Aber der 
weiseste und gutwilligste Naturwissenschaftler kann, soweit er als solcher spricht, 
nur die Aussage treffen: Scio non scire. 
Dagegen ist die Kunst ihrem Wesen nach darauf angewiesen, 
1. einen Weltsinn annehmen zu dürfen, da sie selbst auf Offenbarung von Sinngehalt 
angelegt ist. (Insofern kam ihr der auf Finalität eingestimmte Weltentwurf der 
Religion entgegen.) 
2. Kunst ist darauf angewiesen, Werte anzunehmen, um mit diesen Werten und im 
Gefälle dieser Werte operieren zu können. Ist alles, was der Fall ist, letzten Endes 
wertneutral, erlischt ihre Motivation ( eine Motivation, die ihr die Religion früher 
so reichlich gewährt hat). 

347 



unst ist überdies darauf angewiesen, laß der Kiünstler die eigene begrenzte
Person in Richtung umfassenderer personaler Strukturen transzendieren

Und eben das ist esen der Religion.
Dazu Wort der Erklärung Wer einem Baum Du sagt, in in
Phänomen des Lebens, der ruchtbarkeit, ein vitales Kontinuum erkennt, liebt,
ehrt, der hlt sich ergriffen. Fr ıst vielleicht Dichter reaglert ıau
umgekehrt wıie der objektivierende Wissenschaftler. Wer als Trauernder VOr 'l['-l' \
rab steht und den geliebten oten anspricht, als sel noch Zzu und erreichbar,
und der diesem den oten gerichteten Du q‘A  C wie Irost findet, €}  ine der
Summe des aseıns gründende Gewißheit S Dauer und Unsterblichkeit, der handelt
gewiß höchst mens VO Standpunkt der ratio aber 1Ur infantil.
Du Sa| der Mensch auch unter dem Sternenhimmel und meint den schöpferischen
Geist Gottes hinter und iber den Gestirnen und fühl! den Unendlich-Fernen

durchdringender Gegenwart, die Leere des Kosmos gedrängt voll mit Allmacht,
gegenwart, Allbarmherzigkeit, dieser Mensch handelt einer bis in die Urzeiten
zurückreichenden humanen Grundsituation:; modern Sinne kritischer Situations-
analyse handelt nicht
Sie merken: Hier wird gesagt, ZUum Baum, z JToten, Gott. reimal

hier eın Versuch gesetzt, das vereinzelte Richtung einer irrationalen,
überrationalen Personalität zı überschreiten. eser ersuch ZUT Botschaft
3Z Religion; aber auch hinführen und münden in Kunst.

(5)
komme mT7  N letzten Abschnitt meiner Überlegungen.
muß gestehen, daß ich bis jetzt fact ausschließlich dem Blickwinkel der

Kunst argumentiert, Vo hier Konvergenzen und Divergenzen angesprochen
habe. Ich will E  etzt noch versuchen, den Versuch ageENn, das Problem aAus dem

der Botschaft anzupeilen.
Die Geschichte der otsch; (Religionsgeschichte) hat 61! csehr lange etwas
durchaus anderes begriffen denn als der Menschheits- und dami:  ern der Kultur-
geschichte. Sie begriff sich Geschichte der Offenbarung, also VC allem des
EintriHs Gottes die Welt: cie begriff csich der Folge Dogmengeschichte,
Geschichte der Frömmigkeit, als Kirchengeschichte. Und irgendwo dieser breiten,
nahezu unabsehbaren Strömung schwamm dann auch die Geschichte der Kuns  en mut,
die Geschichte des Bildes, deutlichsten dort, WO sich Bilderfeindlichkeit regte,

sich die Parteiungen daran schieden, ob S1e das Bild wollten oder nicht Sonst
aber War die Kunst ancilla theologiae, Magd und Aufwärterin, über die reden
nicht lohnte. Und gewisser Weise zurecht. Von eher imponierte Mr das csich
celbst beruhende Gelbstbewußtsein der religio, d alles Zeitliche A ihrer Überzeit-
lichkeit maß, die sich nicht herbeiließ, ihren einzigartıgen uftrag mıit kulturellen
Motivationen verwechseln, cich auf solche berufen, geschweige denn sich mıf
ihnen Zu entschuldigen.
Andernteils halte richtig, Sprache zZU bringen, S ich celbst PeI-
sönliche Erfahrung im Verlaufe meines Lebens (bald beglückend und bald bedrückend)

registrieren hatte,n daß ich als bemüht gläubige er der eben
ese Kirche Bewahrerin und Übermittlerin göttlicher Botschaft, auch und
daneben imponierendes asthetisches stem erlebt habe soölches stem hat
61@ sich Ir c@1 Kindheitstagen dargestellt, und ich ® nicht ZUu entscheiden,
ob die Motivationen in  (1 Glaubens mehr auf das (offenbarende) Wort Ooder auf
das überwältigende) Bild zurückgehen. (Und wie mir nzähligen ergehen.)
In der Tat Kirche (neben elem anderen) auch in ästhetisches ystem,

bietet als Z  ußerst vielseitiges, vielschichtiges Sethetisches ystem al 5ie ist

3. Kunst ist überdies darauf angewiesen, daB der Künstler die eigene begrenzte 
Person in Richtung umfassenderer personaler Strukturen zu transzendieren angeregt 
wird. Und eben das ist Wesen der Religion. 
Dazu ein Wort der Erklärung: Wer zu einem Baum Du sagt, weil er in ihm ein 
Phänomen des Lebens, der Fruchtbarkeit, ein vitales Kontinuum erkennt, liebt, ver­
ehrt, der fühlt sich ergriffen. Er ist vielleicht ein Dichter - und reagiert genau 
umgekehrt wie der objektivierende Wissenschaftler. Wer als Trauernder vor einem 
Grab steht und den geliebten Toten anspricht, als sei er noch zugegen und erreichbar, 
und der in diesem an den Toten gerichteten Du etwas wie Trost Bndet, eine in der 
Summe des Daseins gründende Gewißheit von Dauer und Unsterblichkeit, der handelt 
gewiß hödtst menschlich, vom Standpunkt der ratio aber nur infantil. 
Du - sagt der Mensch auch unter dem Sternenhimmel und meint den schöpferischen 
Geist Gottes hinter und über den Gestirnen und fühlt den Unendlich-Femen doch 
in durchdringender Gegenwart, die Leere des Kosmos gedrängt voll mit Allmacht, 
Allgegenwart, Allbarmherzigkeit, dieser Mensch handelt in einer bis in die Urzeiten 
zurückreichenden humanen Grundsituation; modern - im Sinne kritischer Situations­
analyse - handelt er nicht. 
Sie merken: Hier wird dreimal Du gesagt, zum Baum, zum Toten, zu Gott. Dreimal 
wird hier ein Versuch gesetzt, das vereinzelte Ich in Richtung einer irrationalen, 
überrationalen Personalität zu überschreiten. Dieser Versuch kann zur Botschaft 
führen, zur Religion; er kann aber auch hinführen und münden in Kunst. 

(5) 

Ich komme zum letzten Abschnitt meiner Oberlegungen. 
Ich muß gestehen, daB ich bis jetzt fast ausschließlich aus dem Blickwinkel der 
Kunst argumentiert, von hier aus Konvergenzen und Divergenzen angesprochen 
habe. Ich will zuletzt noch versuchen, den Versuch wagen, das Problem aus dem 
Blickwinkel der Botschaft anzupeilen. 
Die Geschichte der Botschaft (Religionsgeschichte) hat sich sehr lange als etwas 
durchaus anderes begriffen denn als Teil der Menschheits- und damit der Kultur­
geschichte. Sie begriff sich als Geschichte der Offenbarung, also vor allem des 
Eintritts Gottes in die Welt; sie begriff sich in der Folge als Dogmengeschichte, 
Geschichte der Frömmigkeit, als Kirchengeschichte. Und irgendwo in dieser breiten, 
nahezu unabsehbaren Strömung schwamm dann auch die Geschichte der Kunst mit, 
die Geschichte des Bildes, am deutlichsten dort, wo sich Bilderfeindlichkeit regte, 
wo sich die Parteiungen daran schieden, ob sie das Bild wollten oder nicht. Sonst 
aber war die Kunst ancilla theologiae, Magd und Aufwärterin, über die zu reden 
nicht lohnte. Und in gewisser Weise zurecht. Von jeher imponierte mir das in sich 
selbst beruhende Selbstbewußtsein der religio, die alles Zeitliche an ihrer Oberzeit­
lichkeit maB, die sich nicht herbeiließ, ihren einzigartigen Auftrag mit kulturellen 
Motivationen zu verwechseln, sich auf solche zu berufen, geschweige denn sich gar mit 
ihnen zu entschuldigen. 
Andernteils halte ich es für richtig, zur Sprache zu bringen, was ich selbst als per­
sönliche Erfahrung im Verlaufe meines Lebens (bald beglückend und bald bedrnckend) 
zu registrieren hatte, nämlich, daB ich als bemüht gläubige Tochter der Kirche eben 
diese Kirche als Bewahrerin und Obermittlerin göttlicher Botschaft, doch auch und 
daneben als imponierendes ästhetisches System erlebt habe. Als solches System hat 
sie sich mir seit Kindheitstagen dargestellt, und ich wage nicht zu entscheiden, 
ob die Motivationen meines Glaubens mehr auf das (offenbarende) Wort oder auf 
das (überwältigende) Bild zurückgehen. (Und wie mir mag es Unzähligen ergehen.) 
In der Tat: die Kirche ist (neben vielem anderen) auch ein ästhetisches System, 
sie bietet sich als äußerst vielseitiges, vielschichtiges ästhetisches System an. Sie ist 

348 



ästhetisch ihren Architekturen, ihren Liturgien, ihrer Musik. Auch ihrer
otsch. } ist eine Binsenwahrheit geworden, daß viele Passagen des VOr
allem dichterischen GI  5 und dichterische Überzeugungskraft ausstrahlen. Auch
den Gleichnissen des entfaltet sich die Macht des @S, Wohin cschauen:

den erhabenen Sätzen der Genesis und iın den volkstümlichen Heiligenlegenden,
der Sixtinischen Kapelle und bescheidenen Dorfkirchlein erwels: sich eses

sethetische ystem cl Höhe, Breite, Tiefe, seinen Verästelungen und
Nuancierungen, seinen geistreichen Verknüpfungen und seiner symphonischen
Vielgestaltigkeit. Dieses System vielfach auch von den Ungläubigen anerkannt,
bewundert und entbehrlich erklärt.
ber das ist noch nicht das Wesentliche. fürchte, Ja, ich fürchte, d  S sehr
vielen aufrichtig und treulich gläubigen Menschen die Religion nicht S() sehr das
Wort Gottes oder alc cdas ittliche Gesetz, csondern eben als jenes ästhetische
System verankert ist In kindlichem Alter, ehe das Bewußtsein recht erwacht, ehe
Unterscheidungsvermögen auftritt, wird die 0{5 realisiert VoO allem durch
Sinnfälligkeiten. Sinnfällig etwa ist das Läuten der Glocken, das gewaltige Dröhnen,
dem kein anderes Geräusch vergleichbar D  ‚n sinnfällig wird dem der große
Raum der Kirche, wer 65 der Hanı! der Multter diesen Raum betritt, der O

anders ist alc alle anderen ihm bekannten .  R  aume  ’  * sinnfällig sind auch die
immergleichen Formeln des Gebetes, die csich wieder deutlich von der Alltags-
sprache unterscheiden. eind natürlich Bilder, sind liturgische Vorgänge,
die nich!  er verstanden werden s  Ag als erregende Zeichen der Sinngestalt
auf das Unterbewußte zZu wirken diesen Erlebnissen S1tzen die äkchen und
Widerhäkchen, mit denen die Botschaft der Geele des einzelnen haftet. Ich glaube,
ich brauche das nich:  er äher auszuführen. möchte jall darauf hinweisen, daß

die protestantischen Kirchen um S0 viel schwerer haben, heute Gläubigen
erreichen, Sie durchaus achtenswerter Stringenz den katholischen Kosmos
aestheticus der Reformation zerschlagen haben. wollten sich von nun A Iw

noch auf das Wort (und die Musik) verlassen, eın mächtiger Anker, ber
die vielfältigen Verspannungen, Verzahnungen, erungen, die der alte Glaube
tausendfältiger Sinnfälligkeit anbot, doch besser stand.
Nun ‚eilich das Überborden der Bilder barg auch Gefahren. Die Kirche hatte cie
in verschiedenen Phasen der Krise zZu überstehen und hat S1e immer noch über-
stehen. Man ıst abwechselnd bilderfeindlich, dann wieder bilderfreundlich : auch
letzten Oonzil meldeten csich viele Stimmen Wort, die sich e1ne bild-
entleerte Spiritualität erklärten und für würdiger hielten, „Von nacktem Tisch
zu opfern rot und Wein Vielleicht cind diese Progressisten tatsächlich un eine
Nasenlänge VOTAaus. hat den Anschein, als ob der Mensch — |  ‚S seiner Gesamt-
entwicklung auf dem Wege waäare  y höheren Graden der Abstraktion. 509 wıe der
brennende Dornbusch des Mose und die wandelnde Wolkensäule eine höhere,
spirituellere Stuf:  m bezeichneten als die steimnernen, hölzernen, goldblechbeschlagenen
Götterbilder Ägyptens, S{  Ü ist auch cher lns Gottesbegriff von höherer abstrak-
terer edanklichkeit der uNnserer Voreltern, die keinen Anstoß daran nahmen,
sich den Vater Himmel als einen thronenden 44  z  K  Önig mit Mitra und Dzepter VOTFL-
yzustellen. Unsere religiösen Bildvorstellungen cind durch die Entdeckungen
der Naturwissenschaft schon wieder der Naturwissenscha aber S1e sind vielleicht
auch elastischer und dynamischer geworden. gen einesteils erschreckt seın
durch Entdeckung ZLeueTr Dimensionen nach Milliarden Lichtjahren werden
Entfernungen eS5s5sCcHN, die VO  s Milliarden alaxien trennen!) werden
vielleicht auch wieder getröstet dadurch, daß selbst, di hier jetzt sind,
celbst aILZ umfassen, 10 ZUFr otenz die konstituierenden Atome
I> also B- aqn  & Schnittpunkt cstehen zwischen Makro- und krokosmos

3409

ästhetisch in ihren Architekturen, ihren Liturgien, in ihrer Musik. Auch in ihrer 
Botschaft. Es ist eine Binsenwahrheit geworden, da.8 viele Passagen des AT vor 
allem dichterischen Glanz und dichterische Oberzeugungskraft ausstrahlen. Auch in 
den Gleichnissen des NT entfaltet sich die Macht des Bildes. Wohin wir schauen: 
in den erhabenen Sätzen der Genesis und in den volkstümlichen Heiligenlegenden, 
in der Sixtinischen Kapelle und im bescheidenen Dorfkirchlein erweist sich dieses 
ästhetische System in seiner Höhe, Breite, Tiefe, in seinen Verästelungen und 
Nuanderungen, in seinen geistreichen Verknüpfungen und seiner symphonischen 
Vielgestaltigkeit. Dieses System wird vielfad,. aud,. von den Ungläubigen anerkannt, 
bewundert und für unentbehrlich erklärt. 

Aber das ist noch nicht das Wesentliche. Ich fürchte, ja, ich fürchte, da8 in sehr 
vielen aufrichtig und treulich gläubigen Menschen die Religion nidi.t so sehr als das 
Wort Gottes oder als das sittliche Gesetz, sondern eben als jenes ästhetische 
System verankert ist. In kindlichem Alter, ehe das Bewußtsein recht erwacht, ehe 
Unterscheidungsvermögen auftritt, wird die Botschaft realisiert vor allem durdi. 
Sinnfälligkeiten. Sinnfällig etwa ist das Läuten der Glocken, das gewaltige Dröhnen, 
dem kein anderes Geräusdi. vergleichbar ist; sinnfällig wird dem Kind der große 
Raum der Kirche, wenn es an der Hand der Mutter diesen Raum betritt, der so 
ganz anders ist als alle anderen ihm bekannten Räume; sinnfällig sind auch die 
immergleichen Formeln des Gebetes, die sich wieder ganz deutlich von der Alltags­
spradi.e unterscheiden. Sinnfällig sind natürlich Bilder, sind liturgische Vorgänge, 
die gar nicht verstanden werden müssen, um als erregende Zeichen der Sinngestalt 
auf das Unterbewußte zu wirken. An diesen Erlebnissen sitzen die Häkdi.en und 
Widerhäkchen, mit denen die Botschaft in der Seele des einzelnen haftet. Ich glaube, 
idi. brauche das nicht näher auszuführen. Idi. möchte nur darauf hinweisen, da8 
es die protestantischen Kirchen um so viel schwerer haben, heute ihre Gläubigen zu 
erreichen, als sie in durdi.aus achtenswerter Stringenz den katholisdi.en Kosmos 
aestheticus in der Reformation zerschlagen haben. Sie wollten sich von nun an nur 
noch auf das Wort (und die Musik) verlassen, ein mächtiger Anker, gewiß. Aber 
die vielfältigen Verspannungen, Verzahnungen, Fvderungen, die der alte Glaube in 
tausendfältiger Sinnfälligkeit anbot, hielten doch besser stand. 

Nun freilich: das Oberborden der Bilder barg auch Gefahren. Die Kirche hatte sie 
in verschiedenen Phasen der Krise zu überstehen und hat sie immer noch zu über­
stehen. Man ist abwechselnd bilderfeindlich, dann wieder bilderfreundlich; auch im 
letzten Konzil meldeten sich viele Stimmen zu Wort, die sich für eine neue bild­
entleerte Spiritualität erklärten und es für würdiger hielten, ,,von nacktem Tisch 
zu opfern Brot und Wein11

• Vielleicht sind diese Progressisten tatsächlich um eine 
Nasenlänge voraus. Es hat den Anschein, als ob der Mensch in seiner Gesamt­
entwicklung auf dem Wege wäre zu höheren Graden der Abstraktion. So wie der 
brennende Dornbusch des Mose und die wandelnde Wolkensäule eine höhere, 
spirituellere Stufe bezeichneten als die steinernen, hölzernen, goldblechbeschlagenen 
Götterbilder Ägyptens, so ist auch sicher unser Gottesbegriff von höherer abstrak­
terer Gedanklichkeit als der unserer Voreltern, die keinen Anstoß daran nahmen, 
sich den Vater im Himmel als einen thronenden König mit Mitra und Szepter vor­
zustellen. Unsere religiösen Bildvorstellungen sind verwirrt durch die Entdeckungen 
der Naturwissenschaft (schon wieder der Naturwissenschaft!), aber sie sind vielleicht 
auch elastischer und dynamischer geworden. Mögen wir einesteils erschreckt sein 
durch die Entdeckung neuer Dimensionen (nach Milliarden Lichtjahren werden die 
Entfernungen gemessen, die uns von Milliarden Galaxien trennen!) - werden wir 
vielleicht auch wieder getröstet dadurch, da.8 wir selbst, die wir hier und Jetzt sind, 
selbst ganze Welten umfassen, -10 zur 28. Potenz die uns konstituierenden Atome-, 
daB wir also so redtt im Schnittpunkt stehen zwischen Makro- und Mikrokosmos. 

349 



50 ommt vielleicht nich:  . sehr auf Entfernung und Z;  J Q-  en auf bmef(d-
barkeiten, sondern auf S NCUC, erst zu entdeckende, erst erarbeitende, auch
E emotional auszulotende Dimensionen auf ; Verständnis Grund-
befindlichkeit 1in der Welt; ich sage nicht auf LEeUte Botschaft sondern auf und
tiefer eindringendes Erleben der Botschaft Schon zeigt sich allenthalben, nich:  . celten
auch chaotisch 61 schlagenden Erscheinungen, Q der Mensch nach N
Innerlichkeit verlangt Es kein Rezept herzustellen, W möglichst rasch
zZzu ıhr gelangen, eın Rezept asıch -  S und Botschaft LEeu miteinander Z

amalgamieren V  LE Aber sicher wird das S wird die Kunst wieder e1in
Lotsenfunktion übernehmen können Gie wird sich den Weg EeNINNeTN, der die
Zuk;

Sentralheizungen Systeme Strahlungsheizungen
LüftungsS-, Klima- Ol- und Gasfeuerungsanlagen

J L
OM Gegründet 1853 Komm -GesII

Wachreinergasse D Bostiach 292
75 3 62

1141 WIEN D Tel 94 D3 51

Ein Blick unsun Kirche“
eft das dem Thema „Transzendenz n der Kunst eute  44 gewid-
mert ı5T führt ZUrT Begegnung mir Künstlern, deren Werk exemplarisch

das Thema steht Arnulf ainer, Johannes Schreiter, Alfred Hrdlicka
und Lo  ulse  * Nevelson Das reich bebilderte Heft bietet dem Leser
Einblick die augenblickliche Situation der Kunst, bis Tendenzen,
die Ausstellungen und Aktionen der ungsten Zeit sichtbar geworden
sind Bernd Schmid-Zelger, Falken, Joseph Beuys, AÄAnne und
Patrick Poirier, Jochen Gerz. jeder Buchhandlung Pre  15 von 78/

12. erhältlich.

350

So kommt es vielleicht gar nicht so sehr auf Entfernung und Zahl, nicht auf Abmeß­
barkeiten, sondern auf ganz neue, erst zu entdeckende, erst zu erarbeitende, auch 
erst emotional auszulotende Dimensionen an: auf neues Verständnis unserer Grund­
befindlichkeit in der Welt; ich sage nicht: auf neue Botschaft, sondern auf neue und 
tiefer eindringendes Erleben der Botschaft. Schon zeigt sich allenthalben, nicht selten 
auch in chaotisch um sich schlagenden Erscheinungen, daß der Mensch nach neuer 
Innerlichkeit verlangt. Es ist kein Rezept herzustellen, wie wir möglichst rasch 
zu ihr gelangen, kein Rezept auch, wie Bild und Botschaft neu miteinander zu 
amalgamieren wären. Aber sicher wird das Bild, wird die Kunst wieder eine Art 
Lotsenfunktion übernehmen können. Sie wird sich an den Weg erinnern, der in die 
Zukunft führt. 

350 

Zentralheizungen aller Systeme • Strahlungsheizungen 
Lüftungs-, Klima-, 01- und Gasfeuerungsanlagen 

J.L.BACON 
Gegründet 1853 Komm.-Ges. 

4021 LINZ, Wachrelnergasse 2, Postfach 292 
Telefon 75 3 33 
1141 WIEN 14, Llnzer Straße 140, Tel. 94 23 51 

Ein Blick in „Kunst und Kirche", 
Heft 4/1978, das dem Thema „Transzendenz in der Kunst heute" gewid­
met ist, führt zur Begegnung mit Künstlern, deren Werk exemplarisch 
für das Thema steht: Amulf Rainer, Johannes Sehreiter, Alfred Hrdlicka 
und Louise Nevelson. Das reich bebilderte Heft bietet dem Leser einen 
Einblick in die augenblickliche Situation der Kunst, bis hin zu Tendenzen, 
die in Ausstellungen und Aktionen der jüngsten Zeit sichtbar geworden 
sind: Bernd Schmid-Zeiger, Herbert Falken, Joseph Beuys, Anne und 
Patrick Poirier, Jodten Gerz. In jeder Budthandlung zum Preis von S 78.-/ 
DM 12.- erhältlidt. 


