
Das Evangelium bahnt sich Wege
Geistliche Ttuche heute!

Fın kürzlich verstorbener Kardinal besuchte VOT ein1gen Jahren das Treffen einer gelst-
lichen ewegung. Er einerseıts eiroffen Von der 1efe und Kraft des Glaubenszeug-
n1ısses, anderseits kam ihm die Frage der Jünger bei der Brotvermehrung ın den Sinn:
‚‚Was ıst das für viele?‘“ Aber gerade das brachte ihn auf die Fährte der Lösung: Es Ma
nıcht mehr eın als dıe Pdar Brote un Fische ın der Hand des kleinen Jungen, Was diese
ewegung ür den Gesamtauftrag und dıe Gesamtpastoral der Kıirche beizubringen hat
aber wenn die Hand des Jungen oslä{(ßt und iın die Hände Jesu 21Dt, dann werden Unge-
Sählte davon satt Geistliche Autfbrüche und Bewegungen schlagen für den statıstıschen
Befund der Kirchlichkeit und Christlic  j der Menschen heute kaum Z Buche nd
Och ehören S1eE Z den prägenden Merkmalen uNnseTeT Glaubenssituation. Kardıinal
Höffner* hat Bemerkenswertes dazu ausgeführt: Im Miteinander VO Kernzellen bewährte
Glaubenshaltung strahlt hinein ın das Geflecht vieler Lebensbezüge, macht die Strukturen
der Kirche VON innen her lebendig und dringt eın ın die mannigfachen Kontexte des Le-
bens und der Gesellschaft

Der ‚‚Wegcharakter“ geistlicher ewegungen
Was gibt geistlichen Autfbrüchen und ewegungen die ra lebendige und über
sich hinausstrahlende Kernzellen ın der 1Irc P en Wie Läft sich der dıif-
fuse USdrucC ‚„‚geistliche Bewegungen“ oder ‚‚geistliche Auftbrüche‘‘ auf eine
gemeiInsame Mitte hın lesen? iıne j1el beachtete Tagung der Freiburger Kath.
ademıe ıst zusammengefadfst ın dem Buch ‚‚Lebenswege des G laubens‘. [Die-
Ser 1ıte markiert das gesuchte Zentrum. Von em Anfang an geschieht christli-
cher Glaube, geschieht CANrıstliche Existenz als Nachfolge, als Nachgehen nd
ıtgehen des eges Jesu. Christentum gewıinnt ort nd 1MmM Grunde [1UT Ort
seiıne innere Plausibilität, seıne Überzeugungskraft, enschen bekennen
und dem zustimmen: ‚‚Ja, das ist seın eg! II]aI das ist me1ln, das ist uUuNnser

Weg!”“
Immer wieder ıst ın der Geschichte ort christliches und kirchliches en nNe  .

geworden, Menschen In eıner konkreten Gestalt gelebten Glaubens zugleic
Jesus Christus als den rsprung ursprünglich wiederentdeckten und (um auf eın
Wort des Papstes Johannes Paul I1 anzuspielen) sıch selber wiederfanden ıIn Jesus
Christus. Jesus Christus MI1r näher ich MI1r näher und WIT können och Zzwel
weıtere Dımensionen hinzufügen: WIT einander näher WIT der Welt näher. Das
Evangelium bahnt sıch einen Weg und darın uns einen Weg Wo 1es g_.
schieht, ort geschieht geistlicher Aufbruch, ort entsteht geistliche ewegung.
Man könnte das einlösen, indem ILan die großen 5Spiritualitäten der Geschichte
auf dieses Grundmotiv Oom Weg hın lest Man annn asselbe Mohv In besonde-
Ter Dichte un Dringlichkeit aufspüren ın jenen Impulsen, dıe Jahrhundert

e Schriftleitung beabsichtigt, ın den nächsten Heften einige apostolische Gruppen durch deren
Vertreter vorzustellen, ohne sich damit selbst durch Empfehlung einer Gruppe festzulegen.
In SEINE Eröffnungsansprache VOrT der Herbstvollversammlung der Deutschen Bischofskontferenz
In Aa September 1979
Hgg VO  — Joseph 5auer, Freiburg 1978

KLAUS HEMMERLE 

Das Evangelium bahnt sich Wege 
Geistliche Aufbrüche heute1 

Ein kürzlich verstorbener Kardinal besuchte vor einigen Jahren das Treffen einer geist­
lichen Bewegung. Er war einerseits betroffen von der Tiefe und Kraft des Glaubenszeug­
nisses, anderseits kam ihm die Frage der Jünger bei der Brotvermehrung in den S inn: 
„ Was ist das für so viele?" Aber gerade das brachte ihn auf die Fährte der Lösung : Es mag 
nicht mehr sein als d ie paar Brote und Fische in der Hand des kleinen Jungen, was diese 
Bewegung für den Gesamtauftrag und d ie Gesamtpas toral der Kirche beizubringen hat­
aber wenn die Hand des Jungen es losläßt und in die Hände Jesu gibt, dann werden Unge­
zählte davon satt. Geistliche Aufbrüche und Bewegungen schlagen für den statistischen 
Befund der Kirchlichkeit und Christlichkeit der Menschen heute kaum zu Buche. Und 
doch gehören sie zu den prägenden Merkmalen unserer Glaubenssituation. Kardinal 
Höffner2 hat Bemerkenswertes dazu ausgeführt: Im Miteinander von Kernzellen bewährte 
G laubenshaltung s trahlt hinein in das Geflecht vieler Lebensbezüge, macht die S trukturen 
der Kirche von innen her lebendig und dringt ein in die mannigfachen Kontexte des Le­
bens und der Gesellschaft. 

1. Der „ Wegcharakter" geistlicher Bewegungen 

Was gibt geis tlichen Aufbrüchen und Bewegungen die Kraft, lebendige und über 
sich hinausstrahlende Kernzellen in der Kirche zu bilden? Wie läßt sich der dif­
fu se Ausdruck „geistliche Bewegungen" oder „geistliche Aufbrüche" auf eine 
gemeinsame Mitte hin lesen? Eine viel beachtete Tagung der Freiburger Kath. 
Akademie ist zusamme ngefaßt in dem Buch „ Lebenswege d es Glaube ns"3 • Die­
ser Titel markiert das gesuchte Zentrum. Von allem Anfang an geschieh t christli­
cher Glaube, geschieht christliche Existenz als Nachfolge, als Nachgehen und 
Mitgehen des Weges Jesu. Christentum gewinnt dort und im Grunde nur dort 
seine innere Plausibilität, seine überzeugungskraft, wo Menschen es bekennen 
und dem zus timmen: ,,Ja, das ist sein Weg!" - ,,Ja, das ist mein, das ist unser 
Weg!" 

1. Immer wieder ist in der Geschichte dort christliches und kirchliches Leben neu 
geworden, wo Menschen in einer konkreten Gestalt gelebten G laubens zugleich 
Jesus Christus als den Ursprung ursprünglich wiederentdeckten und (um auf ein 
Wort des Papstes Johannes Paul II. anzuspielen) sich selber wiederfanden in Jesus 
Christus. Jesus Ch ristus mir näh er - ich mir näher - und wir können noch zwei 
weitere Dimensionen hinzufügen: wir einander näher - wir der Welt näher. Das 
Evangelium bahnt sich einen Weg und bahnt darin uns einen Weg. Wo dies ge­
schieht, dort geschieht geistlicher Aufbruch, dort entsteht geistliche Bewegung. 
Man könnte das einlösen, indem man die großen Spiritualitäten der Geschichte 
auf dieses Grundmotiv vom Weg hin liest. Man kann dasselbe Motiv in besonde­
rer Dichte und Dringlichkeit a ufspüren in jenen Impulsen, die unser Jahrhundert 

1 Die Schriftleitung beabsichtigt, in den nächsten Heften einige apostolische G ruppen durch deren 
Vertreter vorzustellen, ohne sich damit selbst durch Empfehlung einer Gruppe fes tzulegen. 

2 In seiner Eröffnungsansprache vor der Herbstvollversammlung der Deutschen Bischofskonferenz 
in Fulda am 24. September 1979. 

3 Hgg. von Joseph Sauer, Freiburg 1978. 

59 



geistlich bestimmen. 1C UT historisch wächst der Abstand zwischen der Ur-
>SprungSZONe des Christentums un den epochalen Bedingungen, die [)a-
sein un uUuNnseTeE Überzeugung pragen. Immer mehr Menschen stehen unter dem
INATUC Christsein, das geht nıicht steht In unüberbrückbarer 5Spannung
ZULT eigenen Welt- und Lebenserfahrung. Undukommen Menschen, mitten In
dieser Epoche, die ın Unbefangenheit erfahren, en und bezeugen:
Christsein, das geht. Und S1e zeıgen, wWIıe es geht. Die überkommenen Formen des
Christlichen und Kirchlichen werden durchscheinend für den lebendigen Herrn,
und die Erfahrungen un Fragen des eigenen Lebens werden eingebracht 1in den
Weg der Nachfolge.

Wie eın Präludium, vielleicht auch wıe eın Vorzeichen VOT diesem Jahrhundert
erscheint die Therese VOoO  - Lisieux, die uUu11Ss den kleinen Weg welst, die alle
Berufungen ın der Kirche durchsichtig MacCc auf die eine Berufung, Liebe
seln, die gerade ıIn der bräutlichen uwendung Jesus allein sich jenen Öff-
net, jenen Schwester wird, die ‚‚draufßen‘‘ stehen. Es den Rahmen, die
1e7r Wegrichtungen (Weg Gottes, Weg Gott, Weg zueinander, Weg 1n die

1n den vielen und verschiedenartigen geistlichen un apostolischen Im-
pulsen un!: Gemeinschaften aufzudecken, die kennzeichnend wurden für
Jahrhundert Übrigens ware nichts ungangbarer als eın abstrakter, auf einen All-
gemeinbegriff gebrachter Weg Wenn Weg, annn mu{fßs eiıner bestimmten
Stelle beginnen und eindeutig VOonNn un un führen, unabschließbar
vielfältig auch die Perspektiven sSeINn mOögen, die eröffnet, verschiedenartig
auch die Wandererlebnisse, die sich schenken, wWenn INnan ih geht.
Und doch ist wichtig, auf dieses Verbindende 1mM Unterschiedlichen, Unverre-
chenbaren, Je Einmaligen hinzuweisen: Es geht nicht darum, ‚‚Besonde-
res  44 wollen, INan doch allgemein Christlichen schon reichlich
hätte, eine Art zusätzlichen Luxusartikel für besonders Anspruchsvolle der
Normalkost für Durchschnittschristen hinzuzuerwerben. Man könnte eher
SCNH, gehe ganz 1mM Gegenteil darum, Christentum gerade lebbar, 1IrC gerade
gangbar machen, indem S1E eben als Weg Jesu und Weg für konkrete Men-
schen a1lls 1C trıtt Wo das geschieht, da trıtt gewifs auch das Ungewöhnliche,
Einmalige, ber uNnseTe mitgebrachten Maißse Hinausweisende der Botschaft Jesu
ans 1C ber zugleic trıtt ans 1C Er gibt schwachen Menschen die Kraft,

eben, un! wenn sS1e leben, annn werden S1€e nicht wenıger, sondern mehr
ensch Da{fs €el konkret Überforderungen, Krisen, Einseitigkeiten,
schmerzlichen Wachstums- und Reifungsprozessen eım einzelnen oder bei e1-
ner gaNzZenN Gemeinschaft kommen kann, se1 keineswegs 1n rage gestellt. Der
Vorgang der kirc  ıchen Kezeption Autbrüche und Wege ist nıiıcht umsOonst
beinahe 1mM Kegelfall schmerzlich Ist es wirklich eın Weg, der da 1M Weg eines
Menschen aufbricht? Ist eın Weg, der 1NSs größere Miteinander der Kirche hin-
einführt, ist ec5 einer, der nicht ın eiıner Verkapselung endet, sondern sich Ööffnet ın
die Diese Fragen mussen ausgestanden werden, aber sS1e werden, da
finden nıcht 1Ur geistliche mpulse und uibruche ZUurTr 1IrC.  e, sondern da findet
auch ın einem und tieferen ınn 1IrC sich selbst, will Sagecn eıner
heferen Weise, sich selbst verstehen un für viele Gestalt werden.

Das Wegmotiv könnte nahelegen, zunächst zumal missionarische und
apostolische Zusammenschlüsse un ewegungen denken, die aus geistli-

geistlich bestimmen. Nicht nur historisch wächst der Abstand zwischen der Ur­
sprungszone des Christentums und den epochalen Bedingungen, die unser Da­
sein und unsere Oberzeugung prägen. Immer mehr Menschen stehen unter dem 
Eindruck: Christsein, das geht nicht -, es steht in unüberbrückbarer Spannung 
zur eigenen Welt- und Lebenserfahrung. Und nun kommen Menschen, mitten in 
dieser Epoche, die in neuer Unbefangenheit erfahren, leben und bezeugen: 
Christsein, das geht. Und sie zeigen, wie es geht. Die überkommenen Formen des 
Christlichen und Kirchlichen werden durchscheinend für den lebendigen Herrn, 
und die Erfahrungen und Fragen des eigenen Lebens werden eingebracht in den 
Weg der Nachfolge. 

2. Wie ein Präludium, vielleicht auch wie ein Vorzeichen vor diesem Jahrhundert 
erscheint so die hl. Therese von Lisieux, die uns den kleinen Weg weis t, die alle 
Berufungen in der Kirche durchsichtig macht auf die eine Berufung, Liebe zu 
sein, die gerade so in der bräutlichen Zuwendung zu Jesus allein sich jenen öff­
net, jenen Schwester wird, die „ draußen" stehen. Es sprengte den Rahmen, die 
vier Wegrichtungen (Weg Gottes, Weg zu Gott, Weg zueinander, Weg in die 
Welt) in den so vielen und verschiedenartigen geistlichen und apostolischen Im­
pulsen und Gemeinschaften aufzudecken, die kennzeichnend wurden für unser 
Jahrhundert. übrigens wäre nichts ungangbarer als ein abstrakter, auf einen All­
gemeinbegriff gebrachter Weg. Wenn Weg, dann muß er an einer bestimmten 
Stelle beginnen und eindeutig von Punkt zu Punkt führen, so unabschließbar 
vielfältig auch die Perspektiven sein mögen, die er eröffnet, so verschiedenartig 
auch die Wandererlebnisse, die sich schenken, wenn man ihn geht. 
Und doch ist es wichtig, auf dieses Verbindende im Unterschiedlichen, Unverre­
chenbaren, je Einmaligen hinzuweisen: Es geht nicht darum, etwas „ Besonde­
_res" zu wollen, wo man doch am allgemein Christlichen schon reichlich genug 
hätte, eine Art zusätzlichen Luxusartikel für besonders Anspruchsvolle zu der 
Normalkost für Durchschnittschristen hinzuzuerwerben. Man könnte eher sa­
gen, es gehe ganz im Gegenteil darum, Christentum gerade lebbar, Kirche gerade 
gangbar zu machen, indem sie eben als Weg Jesu und Weg für konkrete Men­
schen ans Licht tritt. Wo das geschieht, da tritt gewiß auch das Ungewöhnliche, 
Einmalige, über unsere mitgebrachten Maße Hinausweisende der Botschaft Jesu 
ans Licht. Aber zugleich tritt ans Licht: Er gibt schwachen Menschen die Kraft, so 
zu leben, und wenn sie so leben, dann werden sie nicht weniger, sondern mehr 
Mensch. Daß es dabei konkret zu Oberforderungen, Krisen, Einseitigkeiten, 
schmerzlichen Wachstums- und Reifungsprozessen beim einzelnen oder bei ei­
ner ganzen Gemeinschaft kommen kann, sei keineswegs in Frage gestellt. Der 
Vorgang der kirchlichen Rezeption neuer Aufbrüche und Wege ist nicht umsonst 
beinahe im Regelfall schmerzlich . Is t es wirklich Sein Weg, der da im Weg eines 
Menschen aufbricht? Is t es ein Weg, der ins größere Miteinander der Kirche hin­
einführt, ist es einer, der nicht in einer Verkapselung endet, sondern sich öffnet in 
die Welt? Diese Fragen müssen ausgestanden werden, aber wo sie es werden, da 
finden nicht nur geistliche Impulse und Aufbrüche zur Kirche, sondern da findet 
auch in einem neuen und tieferen Sinn Kirche zu sich selbst, will sagen zu einer 
tieferen Weise, sich selbs t zu verstehen und für viele Gestalt zu werden. 

3. Das Wegmotiv könn te es nahelegen, zunächst an zumal missionarische und 
apostolische Zusammenschlüsse und Bewegungen zu denken, die aus geistli-

60 



chen Lebensimpulsen primär nNneuen Weisen missionarischen Zeugnisses, also
Wegen gefunden aben, die hinführen anderen, damıit S1e glauben“*. JTle

diese Impulse sınd mehr als ‚‚Methoden“”‘, enn die Methode, A der S1e führen,
ordert die eigene Erneuerung, ordert die Ekvangelisierung des eigenen Lebens
heraus. Entsprechendes gilt von den vielgestaltigen Impulsen einem vertieften
Gebetsleben, den unterschiedlichen, aber starken Kräften, Cdie sich unter dem
Stichwort ‚‚Charismatische Erneuerung”‘ zusammenfassen lassen. Das Unter-
scheidend: eiInes christlichen un kirchlichen Aufbruchs VO bloßer Methode
liegt darin: Der Christus, dem ich mıiıt dieser Methode begegne der dem
andere durch diese Methode begegnen können, jeg nıicht außerhalb dero_
de, sondern er selbst wird als der Weg darın offenbar und Jjener, der hn als den
Weg anderen zeıgt oder gehen hilft, kann nıcht davon absehen, diesen Weg selbst

gehen. ollte I1a  . auch 11UT ein1germafisen vollständig se1n, waren In die-
. Kontext freilich och viele andere Gruppen und Gemeinschaften und Ent-
wicklungen anzuführen, nicht zuletzt aUuUs dem lateinamerikanischen Bereich
Iso nıcht WIT bahnen dem Evangelium einen Weg, sondern: das Evangeliumbahnt sich einen Weg! Dies wird besonders eutlic dort, Bewegungen un:
Gemeinschaften nicht zuerst eıne eUuUeEe Weise wirken, sondern eine eCUE Wei-

Christ se1n, auspragen. In der persönlichen Lebensgeschichte eines
‚‚Gründers““ geschieht eıne Hinwendung Gott, eiıne Antwort auf seinen Kuf,
die eigenen Weg einen Weg für viele eröffnet. Es sind Wege, die eiıne integrale
Antwort auf die rage geben Wie geh Christsein? Es entsteht das, Was INa eiıne
eigene 5Spiritualität TeMNNeN kann, wobei das Wort ‚‚e1ıgen” 11UT die erspektive,nicht aber das ıIn ihr Autfscheinende betrifft das eine Evangelium, den einen
Herrn. Es 1eg ın der Konsequenz olcher Ansätze, da{fß sich 1er Weg für Velr-
schiedene Gruppen VO Menschen, daß sich 1er meılist eın Bündel VO Berufun-
SCh unterschiedlicher Ausprägung ergi Es wird entweder eın Orden gegrun-
det der doch nıicht 1Ur eın Orden gegründet, sondern Gemeinschaften VOoO F
1en, VO Weltpriestern, VO Verheirateten entstehen, und nıcht selten ergeben
sich eue Wege VO Begegnung mıiıt Menschen außerhalb der öm.-kath 1IFC
Jene, die 1ın ihrem SANZEN eın Spiegel und Wiederholung des menschgeworde-
nen Wortes auf die Weise der demütigen Antwort und des aufnehmenden Scho-
Ses wurde, Marıla, hat auf Je besondere Weise 1er eine Gestalt ihrer Präsenz. In
diesen Kontext gehören Namen wıe die VO Charles de OuCauld, VO Joseph
Kentenich, dem Gründer des Schönstattwerkes, VO Josemaria Escriväa de Bala-
KUCT, dem Gründer des Opus Dei, und Chiara Lubich, der Gründerin der Foko-
larbewegung. Solche Keihung edeute nicht die Zusammenfassung dieser ( 30“
stalten und ihrererunter einen gemeinsamen UÜberbegriff. Auf Je eigene un!
Je andere Weise bestätigt sich 1er jedoch die eingangs skizzierte und für
Jahrhundert zumal kennzeichnende Struktur Gottes Weg Zzu Menschen
kommt d indem eın ensch antwortend seinen Weg Gott geht und dieser
sSeın Weg Weg für viele und mıit vielen wird. Auf diesem Weg wächst (Gemein-
schaft miteinander, ahlung ach aufßen, marıianische Verankerung ın der Kir-
che

Über die genannten Autbrüche hinaus wird die entscheidende rage die

Legio Mariae, das Werk Von Joseph Cardijn, ombardis Bewegung für 1NnNe bessere Welt wıe der
Cursillo waäaren hier / nNennen

chen Lebensimpulsen primär zu neuen Weisen missionarischen Zeugnisses, also 
zu Wegen gefunden haben, die hinführen zu anderen, damit sie glauben4 • Alle 
diese Impulse sind mehr als „Methoden", denn die Methode, zu der sie führen, 
fordert die e.igene Erneuerung, fordert die Evangelisierung des eigenen Lebens 
heraus. Entsprechendes gilt von den vielgestaltigen Im pulsen zu einem vertieften 
Gebetsleben, zu den unterschiedlichen, aber starken Kräften, die s ich unter dem 
Stichwort ,;Charismatische Erneuerung" zusammenfassen lassen. Das Unter­
scheidende eines chris tlichen und kirchlichen Aufbruchs von bloßer Methode 
liegt genau darin: Der Christus, dem ich mit dieser Methode begegne oder dem 
andere durch diese Methode begegnen können, liegt nicht außerhalb der Metho­
de, sondern er selbst wird als der Weg darin offenbar - und jener, der ihn als den 
Weg anderen zeigt oder gehen hilft, kann nicht davon absehen, diesen Weg selbst 
zu gehen. Wollte man auch nur einigermaßen vollständig sein, so wären in die­
sem Kontext freilich noch viele andere Gruppen und Gemeinschaften und Ent­
wicklungen anzuführen, nicht zuletzt aus dem lateinamerikanischen Bereich. 
Also nicht: wir bahnen dem Evangelium einen Weg, sondern: das Evangelium 
bahnt sich einen Weg! Dies wird besonders deutlich dort, wo Bewegungen und 
Gemeinschaften nicht zuerst eine neue Weise zu wirken, sondern eine neue Wei­
se, Christ zu sein, ausprägen . In der persönlichen Lebensgeschichte eines 
,,Gründers" geschieht eine Hinwendung zu Gott, eine Antwort auf seinen Ruf, 
die im eigenen Weg einen Weg für viele eröffnet. Es sind Wege, die eine integrale 
Antwort auf die Frage geben : Wie geht Christsein? Es entsteht das, was man eine 
eigene Spiritualität nennen kann, wobei das Wort „eigen" nur die Perspektive, 
nicht aber das in ihr Aufscheinende betrifft: das eine Evangelium, den einen 
Herrn. Es liegt in der Konsequenz solcher Ansätze, daß sich hier Weg für ver­
schiedene Gruppen von Menschen, daß sich hier meist ein Bündel von Berufun­
gen unterschiedlicher Ausprägung ergibt. Es wird entweder kein Orden gegrün­
det oder doch nicht nur ein Orden gegründet, sondern Gemeinschaften von La­
ien, von Weltpriestern, von Verheirateten entstehen, und nicht selten ergeben 
sich neue Wege von Begegnung mit Menschen außerhalb der röm.-kath. Kirche. 
Jene, die in ihrem ganzen Sein Spiegel und Wiederholung des menschgeworde­
nen Wortes auf die Weise der demütigen Antwort und des aufnehmenden Scho­
ßes wurde, Maria, hat auf je besondere Weise hier eine Gestalt ihrer Präsenz. In 
diesen Kontext gehören Namen wie die von Charles de Foucauld, von Joseph 
Kentenich, dem Gründer des Schönstattwerkes, von Josemaria Escriva de Bala­
guer, dem Gründer des Opus Dei, und Chiara Lubich, der Gründerin der Foko­
larbewegung. Solche Reihung bedeutet nicht die Zusammenfassung dieser Ge­
s talten und ihrer Werke unter einen gemeinsamen Oberbegriff. Auf je eigene und 
je andere Weise bestä tigt sich hier jedoch die eingangs skizzierte und für unser 
Jahrhundert zumal kennzeichnende Struktur: Gottes Weg zum Menschen 
kommt an, indem ein Mensch antwortend seinen Weg zu Gott geht und dieser 
sein Weg Weg für viele und mit vielen wird. Auf diesem Weg wächst Gemein­
schaft miteinander, Strahlung nach außen, marianische Verankerung in der Kir­
che. 

4 . Ober die genannten Aufbrüche hinaus wird die entscheidende Frage an die 

4 Legio Mariae, das Werk von Joseph Cardijn, Lombardis Bewegung für eine bessere Welt wie der 
Cursillo wären hier zu nennen. 

61 



geistlichen Gemeinschaften, ewegungen und uibruche lauten: Wie zentral
und wıe umfassend eröffnet die jeweilige erspektive die 1C aufs (janze des
Evangeliums? Wie leuchtkräftig wird das gemeınsam und verbindend Kirchliche
und Christliche 1mM Besonderen des Je eigenen eges, der Je eigenen Gemein-
schaft erschlossen? Also Inwieweit iıst das Je Eigene eın Tadıka VO 1IFC und
inwieweiıit ist umgekehrt 1IrC das Tadıka des Je Eigenen? zwel Aussage-
satze übersetzt: Kirche ist as, Was WIT eben, WIT sind die Anschaubarkeit VO  —;

IC Was WIr eben, ıst 1IrC  e, Kirche ıst die Interpretation, der Inhalt, die AD
schaubarkeit dessen, 5 uUu1Ns geht.
Dieser Ma{fßstab bleibt treilich bstrakt, wWwenn WIT ih nıicht verifizieren odell
ollen WITr aber dies, können WIT unls nıcht auf eın blofßes Vergleichen Vel-

schiedener Spiritualitäten beschränken Im Vergleich der Unterschiede und 1m
Zusammentragen des Gemeinsamen wird einerseıts mehr, andererseıts aber
auch weniger anschaubar als 1 Hinblick auf eine Spiritualıität ın sich selbst, auf
eine Bewegung und einen Aufbruch In sich selbst
Versuchen WIr aher, 1m folgenden A eıiner Bewegung, ihren inneren Grund-
linien unmittelbar abzulesen, wWwIıe das geht und Was dasel Evangelium
sich einen Weg

il Der geistliche Weg der Fokolarbewegung
Als al pri 197 ın der Londoner Guildhall (C’hiara Lubich den Templeton-Preis ent-

gegennahm, der iın etwa eın Pendant um Nobelpreis auf dem Gebiet der Keligion dar-
tellt, erzählte siıe, als Dankansprache, iıne Geschichte; hre persönliche Geschichte, aber
In dieser Geschichte un als diese Geschichte ganz infach das Evangelium. Die zentralen
nhalte des Evangeliums gewinnen In ihremenGestalt un werden Weg für S1e un für
viele, werden Lebensform, a der sich LICU blesen läfst, WwI1e Christsein geht Kirchlicher,
katholischer kann INa  —_ die Geschichte des Evangeliums nicht erzählen doch gerade
wurde diese Zzu Ereignis ökumenischer Öffnung un Begegnung. Ja mehr noch,
die ersten, die nach dieser Ansprache auf Chiara Lubich zugıngen, die Vertreter der
anderen großen Weltreligionen, die 1mM unterscheidend Christlichen, das S1e 1er hörten,
ıne 5Sprache un ine Kraft entdeckten, die unmittelbar sS1e 1n ihrem Eigenen Über
die Stunde ın der Guilcdhall hinaus ehören Zzu Kennzeichnenden der Fokolarbewegung
zugleic die Ireue ZUr kath Kirche ohne jeden Abstrich, die ökumenische Offnung den
Christen anderer Konfessionen un die Begegnung mıiıt den Gläubigen anderer Weltreli-
g10nen.
Iragen WITr noch einmal die beobachteten Strukturmomente Persönliche W
bensgeschichte mıiıt Gott darın Aufschließung der Geschichte des Evangeliums als Le-
bensweg für viele, Gemeinschaft zwischen vielen auf dem einen Weg des Evangeliums
Leben VOoO  - Kirche, Kirchesein Brückenschlag zwischen den getrennten Christen, Ja Be-
SCHENUNG zwischen dem Wort des Evangeliums und dem, Was INa  —; christlich als die ON  E
LLL TCL A0%0U, als die Samen des Wortes ın den Keligionen der Welt bezeichnen kann
Wie aber verläuft 1U der Weg des Evangeliums 1 Lebensweg VO Chiara Lubich, und,
davon nıcht scheiden, 1Im geistlichen Weg der Gemeinschaft, die S1€e entsteht?

Die 1920) In Irient geborene Chiara Lubich wird als Junge Studentin zutiefst g..
troffen VO  - der Aussage, die 1mM espräc eın Priester macht ‚‚Gott 1e dich
unendlich!“ Das ordert Hingabe den S1E persönlich unendlich lieben-
den ott heraus 1 Dezember 1943 übergibt S1e sich für ganz un immer den
Händen Gottes, weiht sich ihm für eın en In Jungfräulichkeit. Es geht nicht
darum, einem en beizutreten oder eın Werk gründen, sondern infach als

geistlichen Gemeinschaften, Bewegungen und Aufbrüche lauten: Wie zentral 
und wie umfassend eröffnet die jeweilige Perspektive die Sicht aufs Ganze des 
Evangeliums? Wie leuch tkräftig wird das gemeinsam und verbindend Kirchliche 
und Christliche im Besonderen des je eigenen Weges, der je eigenen Gemein­
schaft erschlossen? Also: Inwieweit ist das je Eigene ein Prädikat von Kirche und 
inwieweit ist umgekehrt Kirche das Prädikat des je Eigenen? In zwei Aussage­
sätze übersetzt: Kirche ist das, was wir leben, wir sind die Anschaubarkeit von 
Kirche-was wir leben, ist Kirche, Kirche ist die Interpretation, der Inhalt, die An­
schaubarkeit dessen, worum es uns geht. 
Dieser Maßstab bleibt freilich abstrakt, wenn wir ihn nicht verifizieren am Modell. 
Wollen wir aber dies, so können wir uns nicht auf ein bloßes Vergleichen ver­
schiedener Spiritualitäten beschränken. Im Vergleich der Unterschiede und im 
Zusammentragen des Gemeinsamen wird einerseits mehr, andererseits aber 
auch weniger anschaubar als im Hinblick auf eine Spiritualität in sich selbst, auf 
eine Bewegung und einen Aufbruch in sich selbst. 
Versuchen wir daher, im folgenden an einer Bewegung, an ihren inneren Grund­
linien unmittelbar abzulesen, wie das geht und was das heißt: Evangelium bahnt 
sich einen Weg. 

II. Der geistliche Weg der Fokolarbewegung 
Als am 6. April 1977 in der Londoner Guildh all Chiara Lubich den Templeton°-Preis ent­
gegennahm, der in etwa ein Pendant zum Nobelpreis auf dem Gebiet der Religion dar­
stellt, erzählte sie, als Dankansprache, eine Geschich te; ihre persönliche Geschichte, aber 
in dieser Geschichte und als diese Geschichte ganz einfach das Evangelium. Die zentralen 
Inhalte-des Evangeliums gewinnen in ihrem Leben Gestalt und werden Weg für sie und für 
viele, werden Lebensform, an der sich neu ablesen läßt, wie Christsein geht. Kirchlicher, 
katholischer kann man die Geschichte des Evangeliums nicht erzählen - doch gerade so 
wurde diese Stunde zum Ereignis ökumenischer Offnung und Begegnung. Ja mehr noch, 
d ie ersten, die nach dieser Ansprache auf Chiara Lubich zugingen, waren die Vertreter der 
anderen großen Weltreligionen, die im unterscheidend Christlichen, das sie hier hörten, 
eine Sprache und eine Kraft entdeckten, die unmittelbar sie in ihrem Eigenen betraf. über 
die Stunde in der Guildhall hinaus gehören zum Kennzeichnenden der Fokolarbewegung 
zugleich die Treue zur kath. Kirche ohne jeden Abstrich, die ökumenische Offnung zu den 
Christen anderer Konfessionen und die Begegnung mit den Gläubigen anderer Weltreli­
gionen. 
Tragen wir noch einmal die beobachteten Strukturmomente zusammen. Persönliche Le­
bensgeschichte mit Gott - darin Aufschließung der Geschichte des Evangeliums als Le­
bensweg für viele, Gemeinschaft zwischen vielen auf dem einen Weg des Evangeliums -
Leben von Kirche, Kirchesein - Brückenschlag zwischen den getrennten Christen, ja Be­
gegnung zwischen dem Wort des Evangeliums und dem, was man christlich als die arrr.g 

~iata AÖyou, als die Samen des Wortes in den Religionen der Welt bezeichnen kann. 
Wie aber verläuft nun der Weg des Evangeliums im Lebensweg von Chiara Lubich, und, 
davon nich t zu scheiden, im geistlichen Weg der Gemeinschaft, die um sie entsteht? 

1. Die 1920 in Trient geborene Chiara Lubich wird als junge Studentin zutiefst ge­
troffen von der Aussage, die im Gespräch ein Priester macht: ,,Gott liebt dich 
unendlich!" Das fordert ganze Hingabe an den sie persönlich unendlich lieben­
den Gott heraus - im Dezember 1943 übergibt sie sich für ganz und immer den 
Händen Gottes, weiht sich ihm für ein Leben in Jungfräulichkeit. Es geht nicht 
darum, einem Orden beizutreten oder ein Werk zu gründen, sondern einfach als 

62 



Antwort auf die 1e Gottes da SEeIN. In den Kriegswirren jener Monate, die
auch TIrient heimsuchen, schliefßen sıch ihr Gefährtinnen un teilen ihr
Leben Entscheidung für Gott und darın Konzentration des Lebens, dafs Seıin
Inhalt un sSeINeEe Aussage das ‚‚credidimus carıtati” Joh 4, 16) wird dies ıst der

Schritt Er zieht mıit der og1 des Evangeliums und der Lebensentwicklung
zugleic unabdingbar weıtere Schritte ach sich: Sich für ott entscheiden, dem
Giott glauben, der 1e ist, el bereit seln, seinen en tun ICirgend-
Wann, sondern Je jetzt, gegenwärtigen Augenblick, 1mM Verkaufen der Vergan-
genheit un der Zukunft, 1mM ich-Trennen VO der Anhänglichkeit as, Was
WAar, und VO der Sorge das, Was kommt. Dieser Wiılle Gottes aber hat eıne
einzZIge Mitte Lieben, WIEe ott u15 ıIn Jesus 1e un gegenseıtig lieben, WI1e Je-
SUS uns 1e (vgl Joh 13, 34) Dann aber hängen die Beziehung ott un die
gegenseıtige Beziehung zueinander aufs innigste Es geht nicht d
hne die ständige und vollständige Versöhntheit miteinander ZU 1SC des
Herrn hinzuzutreten; die andauernde Urientierung illen Gottes verlangt
ach einem DPakt der gegenseıtigen Barmherzigkeit. Lieben, wIıe er geliebt hat, für
seine 1e eben, ın der Betroffenheit VO seiner 1e zueinander un ihm
hın auf dem Weg bleiben, jeden Augenblick: dasel alle Wege als Wege der Be-
SCBNUNgG mıit dem lebendigen Herrn entdecken.
Der Herr selbst ist ©C5S,; der siıch ın der Eucharistie uU11s leibhaftig chenkt en mıiıt
dem lebendigen Herrnel tägliches en aAaUuUs der EkEucharistie. Er ist der
In seinem Wort spricht und wirkt und anwesend ist gilt, Wort für Wort miı1t
dem en das Evangelium buchstabieren, lebendiges Wort, lebendige
Bıblia für dıie Welt VO  . heute sSe1IN; weiıt ber die Grenzen der Foko-
larbewegung hinaus en sich aus diesem Impuls ın er Welt Kontakt und
Austausch 1mM monatlich gemeinsam gelebten Wort ergeben. Der Herr ist der
iın jenen handelt un ahe ist, die 1ın seinem Namen und seliner Sendung IrC
leiten —-Hinhören auf den ın seliner 1IrC sprechenden Herrn, urchhören Urc
das 5Sprechen und Handeln der 1IrC auf den Herrn, Kirchlichkeit als Ge-hor-
5egenüber dem Herrn ist eın Grundzug In der Haltung der Okolare Er ist ©C5,
der ıIn jedem und zumal 1MmM Geringsten der Brüder uns begegnet eiInNe der fun-
damentalen un VO  } Anfang prägenden Lebensäußerungen der Fokolarbe-

Der Herr selbst ebt aber auch in jedem, der siıch iın Glaube un 1e
ihm öffnet, durchdringt Innerstes inwendiger, als WIT uUuNs selber inner-
ich se1in vermoögen gilt, durch eıgene Stimmungen und Meinungen hin-
urchzuhören auf seine Stimme, In nneren ransparent werden für
ih Fr ist schliefßlich, der sein Wort wahrmacht: ‚„‚Wo zwel der drei 1ın meınem
Namen versammelt sind, da bin ich miıtten ihnen!“ (Mt 18, 20)

ollte I1la  - das en der ersten Gemeinschaft VO Irient, aber zugleic all
der vielfältigen, weltweiten Gemeinschaft, die VOoO ort erwuchs, mıt einem eiInN-
zıgen Wort kennzeichnen, könnte ITa  — Die Norm er Normen, der
Ma{fsstahb er aisstabe ist beständig das persönliche en und das en miıt-
einander daran bemessen und auszurichten, daflß Jesus die Verheißung seiner
Gegenwart ın der Miıtte derer erfullen kann, die ın seiInem Namen eins sind. Die
Konzentration auf diese Mitte, auf den lebendigen Herrn als Mitte der In seinem
Namen Versammelten, entwertet un nıvelliert nıcht die anderen Weisen der
Gegenwart Jesu, sondern ist zugleic Ergebnis und Voraussetzung eINes Lebens

Antwort auf die Liebe Gottes da zu sein. In den Kriegswirren jener Monate, die 
auch Trient heimsuchen, schließen sich.ihr Gefährtinnen an und teilen ihr neues 
Leben. Entscheidung für Gott und darin Konzentration des Lebens, so daß sein 
Inhalt und seine Aussage das „credidimus caritati" (1 Joh 4, 16) wird: dies ist der 
erste Schritt. Er zieht mit der Logik des Evangeliums und der Lebensentwicklung 
zugleich unabdingbar weitere Schritte nach sich: Sich für Gott entscheiden, dem 
Gott glauben, der Liebe ist, heißt bereit sein, seinen Willen zu tun. Nicht irgend­
wann, sondern je jetzt, im gegenwärtigen Augenblick, im Verkaufen der Vergan­
genheit und der Zukunft, im Sich-Trennen von der Anhänglichkeit an das, was 
war, und von der Sorge um das, was kommt. Dieser Wille Gottes aber hat eine 
einzige Mitte: Lieben, wie Gott uns in Jesus liebt, uns gegenseitig lieben, wie Je­
sus uns liebt (vgl. Joh 13, 34). Dann aber hängen die Beziehung zu Gott und die 
gegenseitige Beziehung zueinander aufs innigste zusammen. Es geht nicht an, 
ohne die ständige und vollständige Versöhntheit miteinander zum Tisch des 
Herrn hinzuzutreten; die andauernde Orientierung am Willen Gottes verlangt 
nach einem Pakt der gegenseitigen Barmherzigkeit. Lieben, wie er geliebt hat, für 
seine Liebe leben, in der Betroffenheit von seiner Liebe zueinander und zu ihm 
hin auf dem Weg bleiben, jeden Augenblick: das heißt alle Wege als Wege der Be­
gegnung mit dem lebendigen Herrn entdecken. 
Der Herr selbst ist es, der sich in der Eucharistie uns leibhaftig schenkt- Leben mit 
dem lebendigen Herrn heißt so tägliches Leben aus der Eucharistie. Er ist es, der 
in seinem Wort spricht und wirkt und anwesend is t - es gilt, Wort für Wort mit 
dem Leben das Evangelium zu buchstabieren, um so lebendiges Wort, lebendige 
Biblia pauperum für die Welt von heute zu sein; weit über die Grenzen der Foko­
larbewegung hinaus haben sich aus diesem Impuls in aller Welt Kontakt und 
Austausch im monatlich gemeinsam gelebten Wort ergeben. Der Herr ist es, der 
in jenen handelt und nahe ist, die in seinem Namen und seiner Sendung Kirche 
leiten - Hinhören auf den in seiner Kirche sprechenden Herrn, Durchhören durch 
das Sprechen und Handeln der Kirche auf den Herrn, Kirchlichkeit als Ge-hor­
sam gegenüber dem Herrn ist ein Grundzug in der Haltung der Fokolare. Er ist es, 
der in jedem und zumal im Geringsten der Brüder uns begegnet - eine der fun­
damentalen und von Anfang an prägenden Lebensäußerungen der Fokolarbe­
wegung. Der Herr selbst lebt aber auch in jedem, der sich in Glaube und Liebe 
ihm öffnet, er durchdringt unser Innerstes inwendiger, als wir uns selber inner­
lich zu sein vermögen - es gilt, durch eigene Stimmungen und Meinungen hin­
durchzuhören auf seine Stimme, in unserem Inneren transparent zu werden für 
ihn. Er ist es schließlich, der sein Wort wahrmacht: ,, Wo zwei oder drei in meinem 
Namen versammelt sind, da bin ich mitten unter ihnen!" (Mt 18, 20). 

2. Wollte man das Leben der ersten Gemeinschaft von Trient, aber zugleich all 
der vielfältigen, weltweiten Gemeinschaft, die von dort erwuchs, mit einem ein­
zigen Wort kennzeichnen, so könnte man sagen: Die Norm aller Normen, der 
Maßstab aller Maßstäbe ist: beständig das persönliche Leben und das Leben mit­
einander daran zu bemessen und auszurichten, daß Jesus die Verheißung seiner 
Gegenwart in der Mitte derer erfüllen kann, die in seinem Namen eins sind. Die 
Konzentration auf diese Mitte, auf den lebendigen Herrn als Mitte der in seinem 
Namen Versammelten, entwertet und nivelliert nicht die anderen Weisen der 
Gegenwart Jesu, sondern is t zugleich Ergebnis und Voraussetzung eines Lebens 

63 



mıit dem ıIn der Eucharistie, 1mM Wort, $  IN Amt der IrC  e, 1n jedem Bruder, 1Im
laubenden selbst gegenwärtigen Herrn. ewils, Nan weißls und betont 1m Foko-
lar recht, da{fs diese Gegenwart des Herrn nıcht VO Menschen gemacht und
hergestellt werden kann, S1€e ist eschenk, allerdings eindeutig und untrüglich
zugesagtes eschen Wie hoch der nspruc ist, den dieses Geschenk a jene
tellt, Cie SIC darum mühen, sich für S bereiten, trıtt aus den Texten der Kir-
chenväter zutage, die das Wort 18, kommentieren®. Die bereits genannten
Punkte geistlichen ühens und Lebens markieren die Sie lassen sich
sammentfassen un integrieren ın em, Was die Fokolarbewegung als ihr generel-
les Ziel für jeden versteht, der sich ihr anschlie(ßt ollkommenheit der 1e Die
Liebe als das Worumwillen er anderen ugenden und christlichen Haltungen,
1es ist die Perspektive des Fokolar auf das Evangelium. Diese Liebe hat, ın sol-
cher erspektive, freilich eın Außerstes un eın Innerstes.
Auf dieses Außerste tendiert nıiıcht 1Ur das en der ewegung des Foko-
lar in, auf dieses Außerste drängt un wirkt zumal auch das en mıiıt dem le-
endigen Herrn ın der Miıtte hin AAal alle eiInNs se1N, WIıE du Vater ın mM1r bist un
ich ın dir bin““ (vgl Joh 1/< 21) Einheit mit dem Herrn ın der Mitte ıst nicht eıne
sich selbst genügende Innenerfahrung, sondern eıne Beunruhigung 1NSs (‚anze
der irche, der Christenheit, der Menschheit hinein.
Diese Einheit ist wiederum nichts Machbares, sondern das VO Herrn für die
Seinen, für alle erbetene eschen des Vaters. Sie ist intensiv und extensIivV. In-
tensiv: 50 wıe Vater und Socohn miteinander e1INs sind, sollen Christen miteinander
en Das innerste Geheimnis Gottes, dreifaltige jebe, soll Ma(fs, odell und
Ta der Gemeinschaft zwischen den laubenden SEe1IN. Selbstvollzug als Auf-
TUC aAaus mir, Bleiben In der 1e dessen, der die 1e ıst, Verbrennen dessen,
Was och nicht Liebe ist das sSeitiz einen Kontrapunkt ebenso ZUT bloßen Summie-
rung ın sich isolierter Individuen wıe ZUI Nivellierung der einzelnen 1ın der Masse,
1Im System. Solchermaßen gelebte Einheit steht gewl 1mM Widerspruch den V1-
talen Tendenzen der Vereinzelung un:! Vermassung, und doch geht on olcher
Einheit eine magnetische Kraft aus ‚‚Damit die Welt glaube!”

Es liegt ın der inneren ogl olcher Einheit, daflß S1e sich ausbreitet, da{fs S1€e
Brücken baut Von der ökumenischen un der ber die Grenzen des Christen-
[Uums hinaus dialogischen Kraft un irkung des Fokolar wurde schon kurz g_
sprochen. Mit thodoxen, aber auch mıiıt Anglikanern, Lutheranern und efor-
miıerten wachsen verschiedene Formen geistlichen Austausches und gelebter
Gemeinschaft®. Im siam un un Buddchhisten und Hinduisten entstehen
Gruppen, die 1mM Leben der Grundworte des Evangeliums (4 Ca die Mitglieder
der Fokolarbewegung eine Einladung erfahren, erwandte Worte und Motive ih-
rer mitgebrachten Glaubensüberzeugung ebenfalls en und VO 1er AaUS eın

und tieferes Verständnis auch für das Christentum wecken. ber clie
Wirkung des ‚ut Nnum  44 geht och ıIn eıne andere Dimens1on, geht ach
innen. Ordensleute auUs den verschiedensten Gemeinschaften formen sich 1m
Geist des Fokolar, nicht aUus ihrer angestammten Heimat auszuwandern ıIn eın
‚„‚höheres Drittes’”, sondern das Charisma des eigenen Gründers radikaler
erkennen un sich Heter 1ın der eigenen geistlichen Familie verwurzeln. Aus-

Vgl Aa7zu das Buch VOon Chiara Lubich, Mıtten unter ihnen. München 19  y
GEl erinnert A as ()kumenische Lebenszentrum In Ottmaring bei Augsburg.

mit dem in der Eucharistie, im Wort, im Amt der Kirche, in jedem Bruder, im 
Glaubenden selbst gegenwärtigen Herrn. Gewiß, man weiß und betont im Foko­
lar zu recht, daß diese Gegenwart des Herrn nicht vom Menschen gemacht und 
hergestellt werden kann, sie ist Geschenk, allerdings eindeutig und untrüglich 
zugesagtes Geschenk. Wie hoch der Anspruch ist, den dieses Geschenk an jene 
stellt, die sich darum mühen, sich für es bereiten, tritt aus den Texten der Kir­
chenväter zutage, die das Wort Mt 18, 20 kommentieren 5. Die bereits genannten 
Punkte geistlichen Mühens und Lebens markieren die Straße. Sie lassen sich zu­
sammenfassen und integrieren in dem, was die Fokolarbewegung als ihr generel­
les Ziel für jeden versteht, der sich ihr anschließt: Vollkommenheit der Liebe. Die 
Liebe als das Worum willen aller anderen Tugenden und christlichen Haltungen, 
dies ist die Perspektive des Fokolar auf das Evangelium. Diese Liebe hat, in sol­
cher Perspektive, freilich ein Äußerstes und ein Innerstes. 
Auf dieses Äußerste tendiert nicht nur das ganze Leben der Bewegung des Foko­
lar hin, auf dieses Äußerste drängt und wirkt zumal auch das Leben mit dem le­
bendigen Herrn in der Mitte hin: ,,Laß alle eins sein, wie du Vater in mir bist und 
ich in dir bin" (vgl. Joh 17, 21). Einheit mit dem Herrn in der Mitte ist nicht eine 
sich selbst genügende Innenerfahrung, sondern eine Beunruhigung ins Ganze 
der Kirche, der Christenheit, der Menschheit hinein. 
Diese Einheit ist wiederum nichts Machbares, sondern das vom Herrn für die 
Seinen, für alle erbetene Geschenk des Vaters. Sie ist intensiv und extensiv. In­
tensiv: So wie Vater und Sohn miteinander eins sind, sollen Christen miteinander 
leben. Das innerste Geheimnis Gottes, dreifaltige Liebe, soll Maß, Modell und 
Kraft der Gemeinschaft zwischen den Glaubenden sein. Selbstvollzug als Auf­
bruch aus mir, Bleiben in der Liebe dessen, der die Liebe ist, Verbrennen dessen, 
was noch nicht Liebe ist: das setzt einen Kontrapunkt ebenso zur bloßen Summie­
rung in sich isolierter Individuen wie zur Nivellierung der einzelnen in der Masse, 
im System. Solchermaßen gelebte Einheit steht gewiß im Widerspruch zu den vi­
talen Tendenzen der Vereinzelung und Vermassung, und doch geht von solcher 
Einheit eine magnetische Kraft aus: ,,Damit die Welt glaube!" 

3. Es liegt in der inneren Logik solcher Einheit, daß sie sich ausbreitet, daß sie 
Brücken baut. Von der ökumenischen und der über die Grenzen des Christen­
tums hinaus dialogischen Kraft und Wirkung des Fokolar wurde schon kurz ge­
sprochen. Mit Orthodoxen, aber auch mit Anglikanern, Lutheranern und Refor­
mierten wachsen verschiedene Formen geistlichen Austausches und gelebter 
Gemeinschaft6. Im Islam und unter Buddhisten und Hinduisten entstehen 
Gruppen, die im Leben der Grundworte des Evangeliums durch die Mitglieder 
der Fokolarbewegung eine Einladung erfahren, verwandte Worte und Motive ih­
rer mitgebrachten Glaubensüberzeugung ebenfalls zu leben und von hier aus ein 
neues und tieferes Verständnis auch für das Christentum zu wecken. Aber die 
Wirkung des „ut omnes unum" geht noch in eine andere Dimension, geht nach 
innen. Ordensleute aus den verschiedensten Gemeinschaften formen sich im 
GeistdesFokolar, nicht um aus ihrer angestammten Heimat auszuwandern in ein 
„höheres Drittes", sondern um das Charisma des eigenen Gründers radikaler zu 
erkennen und sich tiefer in der eigenen geistlichen Familie zu verwurzeln. Aus-

5 Vgl. dazu das Buch von Chiara Lubich, Mitten unter ihnen. München 1977. 
6 Es sei erinnert an das Okumenische Lebenszentrum in Ottmaring bei Augsburg. 

64 



drücklich sucht das Fokolar auch die Begegnung mıiıt anderen gelistlichen Autbrü-
chen un Bewegungen/.
jebe, J1eDe, drängt iın ZUrLE Einheit, AL innıgsten Einheit und zugleic ZUTI
Einheit ohne Grenzen, ZEinheit er 1eselbe 1e aber hat ihr Innerstes, hat
ihr Schlüsselgeheimnis. Vergegenwärtigen WIT ul Es geht darum, der unendli-
chen Liebe Gottes, die ın Jesus auf uns zukommt, eiıne Antwort geben,die Antwort der vollkommenen 1e Dann aber ist entscheidend, die 1e
(Gottes ın Jesus ın ihrer ANzZeEN ülle un In ihrer etzten Tiefe anzuschauen, wahr-
haft sich der 1e zuzuwenden, ın welcher ott als die 1e sich radikalsten
offenbart. Diesen tiefsten und innersten un der sich verschenkenden 1e
Gottes aber entdeckten Chiara Lubich und ihre ersten Gefährtinnen 1mM gekreu-
zıgten Christus, der bis ZUrT: Erfahrung der ottverlassenheit sıch entäußert un
u11ls hnlich wird. Wenn Jesus den salm betet, annn hat er darın das Letzte
menschlicher Erfahrung der Irennung VO Gott auf sichSDann 1st

den un der größten Entfernung Zu Vater getreten, aUuUs dieser Entfer-
NUnNg der schlechterdings 1eDbende N sSeIN, der in seliner Antwort Aa den Vater, In
seinem Ja zu Vater all Nein auffängt und birgt und integriert. Dann ann

nıchts mehr geben, Was nıcht aufgenommen und ausgelitten ist 1mM hebenden Ja
des Gekreuzigten PE Vater. Der 1e antworten el dann, dieser 1e anf-
worten; Jesus ıIn allem suchen heißt dann, iın jeder Dunkelheit nd Verlassenheit
den gekreuzigten und verlassenen Herrn aufsuchen, entdecken, da{fß® es Unge-löste und Ungetröstete, alle Schuld und es Absurde VOo ihm sıch SCZOBCNH,

seiner Gestalt, seinem Namen, seinem el geworden ist Zuwendungdem Kreuz verlassenen und sterbenden Herrn ist der Weg der jebe, die
unteilbar zugleic SaMNzZ ott und 5ANZ den Menschen zugewandt ist; es ist der
Weg, WIE diese 1e Einheit stiftet, ist der Weg, ıIn die Öösterliche Wirklichkeit
des Lebens mıit dem lebendigen Herrn In der Mitte der ın seinem Namen Ver-
sammelten vorzustoßen.
Fassen WwIr die durchmessenen Stationen noch einmal A  IIN  A1; decken WIT die innere
Einheit des Von ihnen markierten eges auf Am Anfang steht der Gott, der Liebe ıst und
u unendlich liehbt — und die Antwort der Entscheidung für hn, der Liebe Z ihm Beru-
fung ZUrTr ollkommenheit In der 1e 1es wird Zzu Weg iın der onkreten und bestän-
igen Bemühung, Augenblick um Augenblick, den iıllen Gottes tun Dieser Wille
Gottes aber en seine Mitte 1Im Neuen Lieben, WI]1Ee Jesus uns eliebt hat Die
1€| lieben, mıiıt der CT uns eliebt hat, ıhn selber 1eben Seine 270 Liebe egegnet uns
In der radikalen Selbstentäußerung, In welcher alles, auch und gerade das Fernste a
sich, Gott zıeht, ıIn der Verlassenheit an Kreuz. Der Weg zZzu Verlassenen wird Weg
miı1t ihm In die Öösterliche Herrlichkeit Der lebendige Herr ist der 1Im Sakrament, 1m Wort, iın
der Kirche, ıIn uns selbst, In jedem Bruder ahe und Begegnende. Das Leben mıiıt ıhm
wird ZU Einladung, ihn beständig ıIn unserer Mitte en Mıt ihm en und miıteinan-
der leben sind nıcht Zzwel Wirklichkeiten, sondern ıst iıne und dieselbe Wirklichkeit. 50
mit ihm eben, dafß WIr miıteinander leben, miteinander en, dafß WIr miıt ihm en
das el 1Nns eın miıteinander, WIE 1Im Vater ıst und der Vater ıIn ıhm

Diese Einheit SC  1e sich nıcht In sich selbst, sondern hat VO innen her die
Dynamik, alle einzubeziehen.

Kontakte Z.Uu Taize, Zzur Charismatischen Bewegung, ZU!T kdiıbhon „Cittä Nuova‘ (Herausgabe des
Gesamtwerkes VO Charles de Foucauld) Z7ur Gen-Bewegung, die dıe Jugend aller Kontinente
zieht Bewegungen wıe ‚‚Neue ”farrei‘‘, ‚‚Neue Famıilıe“, ;,Neue Gesellschaft“‘“ tragen das Ideal der
Einheit aus Liebe In dıe verschiedenen Lebensbereiche.

drück1ich sucht das Fokolar auch die Begegnung mit anderen geistlichen Aufbrü­
chen und Bewegungen 7• 

Liebe, ganze Liebe, drängt hin zur Einheit, zur innigsten Einheit und zugleich zur 
Einheit ohne Grenzen, zur Einheit aller. Dieselbe Liebe aber hat ihr Innerstes, hat 
ihr Schlüsselgeh eimnis. Vergegenwärtigen wir uns: Es geht darum, der unendli­
chen Liebe Gottes, d ie in Jesus auf uns zukommt, eine ganze Antwort zu geben, 
die Antwort der vollkommenen Liebe. Dann aber ist es entscheidend, die Liebe 
Gottes in Jesus in ihrer ganzen Fülle und in ihrer letzten Tiefe anzuschauen, wahr­
haft sich der Liebe zuzuwenden, in welcher Gott als die Liebe sich am radikalsten 
offenbart. Diesen tiefs ten u nd innersten Punkt der sich verschenkenden Liebe 
Gottes aber entdeckten Chiara Lubich und ihre ersten Gefährtin nen im gekreu­
zigten Christus, der bis zur Erfahrung der Gottverlassenheit sich entäußert und 
uns ähnlich wird. Wenn Jesus den 22. Psalm betet, dann hat er darin das Letzte 
menschlicher Erfahrung der Trennung von Gott auf sich genommen. Dann ist er 
an den Punkt der größten Entfernung zum Vater getreten, um aus dieser Entfer­
nung der schlechterdings Liebende zu sein, der in seiner Antwort an den Vater, in 
seinem Ja zum Vater all unser Nein au ffängt und birgt und integriert. Dann kann 
es nichts mehr geben, was nicht aufgenommen und ausgelitten is t im liebenden Ja 
des Gekreuzigten zum Vater. Der Liebe antworten heißt dann, dieser Liebe ant­
worten; Jesus in allem suchen heißt dann, in jeder Dunkelheit und Verlassenheit 
den gekreuzigten und verlassenen Herrn aufsuchen, entdecken, daß alles Unge­
löste und Ungetröstete, alle Schuld und alles Absurde von ihm an sich gezogen, 
zu seiner Gestalt, zu seinem Namen, zu seinem Kleid geworden ist. Zuwendung 
zu dem am Kreuz verlassenen und sterbenden Herrn ist der Weg der Liebe, die 
unteilbar zugleich ganz Gott und ganz den Menschen zugewandt ist; es ist der 
Weg, wie diese Liebe Einheit stiftet, ist der Weg, um in die österliche Wirklichkeit 
des Lebens mit dem lebendigen Herrn in der Mitte der in seinem Namen Ver­
sammelten vorzustoßen. 

Fassen wir die durchmessenen Stationen noch einmal zusammen, decken wir die innere 
Einheit des von ihnen markierten Weges auf. Am Anfang steht der Gott, der Liebe ist und 
uns unendlich liebt - und die Antwort der Entscheidung für ihn, der Liebe zu ihm: Beru­
fung zur Vollkommenheit in der Liebe. Dies wird zum Weg in der konkreten und bestän­
digen Bemühung, Augenblick um Augenblick, den Willen Gottes zu tun. Dieser Wille 
Gottes aber enthüllt seine Mitte im Neuen Gebot: Lieben, wie Jesus uns geliebt hat. Die 
Liebe lieben, mit der er uns geliebt hat, ihn selber lieben: Seine größte Liebe begegnet uns 
in der radikalen Selbstentäußerung, in welcher er alles, auch und gerade das Fernste an 
sich, an Gott zieht, in der Verlassenheit am Kreuz. Der Weg zum Verlassenen wird Weg 
mit ihm in die österliche Herrlichkeit. Der lebendige Herr is t der im Sakrament, im Wort, in 
der Kirche, in uns selbst, in jedem Bruder uns Nahe und Begegnende. Das Leben mit ihm 
wird zur Einladung, ihn beständig in unserer Mitte zu haben. Mit ihm leben und miteinan­
der leben sind nicht zwei Wirklichkeiten, sondern es ist eine und dieselbe Wirklichkeit. So 
mit ihm leben, daß wir miteinander leben, so miteinander leben, daß wir mit ihm leben -
das heißt eins sein miteinander, wie er im Vater ist und der Vater in ihm. 

4. Diese Einheit sch ließt sich nicht in sich selbst, sondern hat von innen her die 
Dynamik, alle einzubeziehen. 

7 Kontakte zu Taize, zur Charismatischen Bewegung, zur Edition „Cittä Nuova" (Herausgabe des 
Gesamtwerkes von Charles de Foucauld) z ur Gen-Bewegung, die die Jugend aller Kontinente an­
zieht. Bewegungen wie „Neue Pfarrei", ,,Neue Familie", ,,Neue Gesellschaft" tragen das Idea l der 
Einheit aus Liebe in die verschiedenen Lebensbereiche. 

65 



Diesem ‚OM Nnum  ‘ entspricht CS zutie{fst, da{fs die Fokolarbewegung nichts
‚‚Besonderes”“, Außergewöhnliches In der Kirche seın möchte, sondern infach
1INC Besondere ndachten, Abzeichen, Frömmigkeiten lıegen ihr fern. Sie
möchte geradezu der Prozef(s se1n, sich ın 1IrC verlieren, 1IrC anschaubar
und konkret werden lassen als Kaum jener Einheit, die Jesus gewollt hat, als
Präsenz der jebe, mit der uns Gott geliebt at [Die bereits anvısıerten Dimens1io-
nNne  — der COMMUNIO ın der ırche, aber auch der Ausstrahlung ber dıe (Grenzen
der 1IFC hinaus entsprechen dem Und doch kann das aufs Allgemeine und
(GGemeinsame hın Angelegte L11UT wirksam werden, wenn sich konkret verfalßt
So hatauch die Fokolarbewegung, SOZUSagECN unvermeidlich, einen institutionell
sich verdichtenden Kern. C’hiara Lubich nd ihre ersten Gefährtinnen wollten
nichts ‚„‚gründen“”, entstand einfach Gemeinschaft, un S1e fand mıiıt der Kirche
ihren Ort iın der IrC Die ewegung wurde nıicht en und auch nıiıcht Säku-
larınstitut. Es wuchs eın Werk mıit vielerlei Berufungen un Weisen, AaUSsSs demsel-
ben Geist enun wirken. In der Mitte steht das Fokolar Gemeinschaften
VO  - Frauen, Gemeinschaften Von Männern, die als ihre Berufung entdecken,
ihr ZBanNZCS en dem einen weihen und 11UT das eine USdrTuC werden
lassen: da{fs alle eINs se]len Sie weihen sich Gott ın einemender evangelischen
Räte Sie en muiıtten ın der Welt, gehen verschiedenen Berufen nach, wohnen

und sind bereit, jederzeit an jeden (Irt der Erde gehen, sS1e BC-
braucht werden, dieses Leben der ınhel weıterzutragen. uch Verheiratete
schließen sich diesem en es oibt verheiratete Okolare, die naturgemäfs
sich nicht ZU ehelosen en der Jungfräulichkeit, sondern ZULE vollkommenen
ehelichen Keuschheit verpflichten
iıne eigene Berufung ıst jene der ‚‚Freiwilligen”‘, für die nicht das gemeinsame
eben, sondern das Bleiben 1 jeweiligen Lebensmilieu kennzeichnend ist, umm

ort AaUuUs dem Geist des Fokolar dem achstum des„Nnum  s dienen.
Diözesanpriester, die ohne Vorbehalt 1m Dienst ihrer Bistüuümer bleiben, gehören
ın orofßer Zahl der ewegung der OkKolare S1ie versuchen, die Gemeinschaft
des Presbyteriums den Bischof entschieden en und den (jeist und
den Dienst der Einheit ördern Von den verschiedenen Bewegungen, die aus

dem Geist des Fokolar ın die Breite 1ainein wirken, WarTr bereıts die Rede uch für
Bischöfe ist Aaus der Fokolarbewegung neraus eın besonderer Impuls erwachsen,
die Kollegialität als (wie aps Johannes Paul I1 es ausdrückt) Ila  e  ve und ef-
ftektive‘ COMMUNIO mıit dem aps und miteinander W en Das Netz der Foko-
larbewegung spannt sich vielfältig über die ga NZe Welt, oibt keinen Erdteil und
kaum eın Land dieser Erde, ın denen nıcht einzelne und Gruppen begonnen hät-
ten, auf diesem Weg dem Ruf des Eva ngeliums folgen. Die Übersicht ber die
verschiedenen Ausprägungen der erufung ıst TE1MNC unvollständig und Zu
knapp. och konnte ın uUunseTEM Zusammenhang nicht eın vollständiges
rganogramm der Fokolarbewegung gehen, sondern sollte gezeigt werden,
wWIıE der Weg, den 1er as Evangelium sich NT, verschiedene Weisen nd [ )i-
mensionen der Weggenossenschaft entstehen äflt
Vom en der Fokolarbewegu Ng sprechen, heifst allerdings notwendig auch (8)]8!

den für S1Ee typischen ‚‚Städten auf eit‘ ZU sprechen, ın denen Menschen jeden
Standes und er Berufung für Tage oder Wochen zusammenkommen, urn die-
C555 eUuUe en einzuüben, eın Stück Neue Stadt Se1IN. 1C UT in LOp-
plano ahe bei Florenz, sondern auch ın Kamerun, Argentinıien und Brasilien

Diesem „omnes unum" entspricht es zutiefst, daß die Fokolarbewegung nichts 
„Besonderes", Außergewöhnliches in der Kirche sein möchte, sondern einfach 
Kirche. Besondere Andachten, Abzeichen, Frömmigkeiten liegen ihr fern. Sie 
möchte geradezu der Prozeß sein, sich in Kirche zu verlieren, Kirche anschaubar 
und konkret werden zu lassen als Raum jener Einheit, die Jesus gewollt hat, als 
Präsenz der Liebe, mit der uns Gott geliebt hat. Die bereits anvisierten Dimensio­
nen der communio in der Kirche, aber auch der Ausstrahlung über die Grenzen 
der Kirche hinaus entsprechen dem. Und doch kann das aufs Allgemeine und 
Gemeinsame hin Angelegte nur wirksam werden, wenn es sich konkret verfaßt. 
So hat auch die Fokolarbewegung, sozusagen unvermeidlich, einen institutionell 
sich verdichtenden Kern. Chiara Lubich und ihre ersten Gefährtinnen wollten 
nichts „gründen", es entstand einfach Gemeinschaft, und sie fand mit der Kirche 
ihren Ort in der Kirche. Die Bewegung wurde nicht Orden und auch nicht Säku­
larinstitut. Es wuchs ein Werk mit vielerlei Berufungen und Weisen, aus demsel­
ben Geist zu leben und zu wirken. In der Mitte steht das Fokolar. Gemeinschaften 
von Frauen, Gemeinschaften von Männern, die es als ihre Berufung entdecken, 
ihr ganzes Leben nur dem einen zu weihen und nur das eine Ausdruck werden zu 
lassen: daß alle eins seien. Sie weihen sich Gott in einem Leben der evangelischen 
Räte. Sie leben mitten in der Welt, gehen verschiedenen Berufen nach, wohnen 
zusammen und sind bereit, jederzeit an jeden Ort der Erde zu gehen, wo siege­
braucht werden, um dieses Leben der Einheit weiterzutragen. Auch Verheiratete 
schließen sich diesem Leben an; es gibt verheiratete Fokolare, die naturgemäß 
sich nicht zum ehelosen Leben der Jungfräulichkeit, sondern zur vollkommenen 
ehelichen Keuschheit verpflichten. 
Eine eigene Berufung ist jene der „freiwilligen", für die nicht das gemeinsame 
Leben, sondern das Bleiben im jeweiligen Lebensmilieu kennzeichnend ist, um 
dort aus dem Geist des Fokolar dem Wachstum des „omnes unum" zu dienen. 
Diözesanpriester, die ohne Vorbehalt im Dienst iluer Bistümer bleiben, gehören 
in großer Zahl der Bewegung der Fokolare an. Sie versuchen, die Gemeinschaft 
des Presbyteriums um den Bischof en tschieden zu leben und so den Geist und 
den Dienst der Einheit zu fördern. Von den verschiedenen Bewegungen, die aus 
dem Geist des Fokolar in die Breite hinein wirken, war bereits die Rede. Auch für 
Bischöfe ist aus der Fokolarbewegung heraus ein besonderer Impuls erwachsen, 
die Kollegialität als (wie Papst Johannes Paul II. es ausdrückt) ,,affektive und ef­
fektive" communio mit dem Papst und miteinander zu leben. Das Netz der Foko­
larbewegung spannt sich vielfältig über die ganze Welt, es gibt keinen Erdteil und 
kaum ein Land dieser Erde, in denen nicht einzelne und Gruppen begonnen hät­
ten, auf diesem Weg dem Ruf des Evangeliums zu folgen. Die übersieht über die 
verschiedenen Ausprägungen der Berufung ist freilich unvollständig und allzu 
knapp. Doch es konnte in unserem Zusammenhang nicht um ein vollständiges 
Organogramm der Fokolarbewegung gehen, sondern es sollte gezeigt werden, 
wie der Weg, den hier das Evangelium sich bahnt, verschiedene Weisen und Di­
mensionen der Weggenossenschaft entstehen läßt. 
Vom Leben der Fokolarbewegu ng sprechen, heißt allerdings notwendig auch von 
den für sie typischen „Städten auf Zeit" zu sprechen, in denen Menschen jeden 
Standes und aller Berufung für Tage oder Wochen zusammenkommen, um die­
ses neue Leben einzuüben, um ein Stück Neue Stadt zu sein. Nicht nur in Lop­
piano nahe bei Florenz, sondern auch in Kamerun, Argentinien und Brasilien 

66 



sind daraus Zentren beständigen Zusammenlebens, SUZUSagen kleine ‚‚Modell-
städte‘‘ Gesellschaft aUuUs dem Geist des Evangeliums erwachsen. Diese
‚Städte” WIE die Sommertreffen en den gemeinsamen Namen ‚‚Mariapoli”,Mariens.
Der offizielle, kiırchlich bestätigte ıte der Fokolarbewegung el Opus Mariae,
Werk ariens. Von Maria, VO ihrer spezifischen ellung und Bedeutung ın der
Fokolarbewegung S11 abschließend eın Wort Sie tirat ıIn der 5Spiritualitätder Bewegung erst allmählich ausdrücklich hervor. 1C eine spezifische marıla-
nische Devotion, sondern die Erkenntnis wurde ührend: Maria ist das Geschöpf,das die vollkommene 1e rein und SAIZ vorlebt, sS1e ist jene empfangende un
antwortende J1eDe, ın der das Wort Fleisch wird, S1e ist das Schweigen, ın dem
das Wort Gottes hörbar, der Hintergrund, auf dem Jesus Christus für die Welt
sichtbar wird. Sije 1st S, die un dem Kreuz den Tod un die Verlassenheit Jesu
mit-leidet, die mitgeht 1Ns Haus des Jüngers, mitbetet mıiıt den Aposteln un den
HI Geist Wir sind ihr als Kinder anvertraut VO  — ihrem 5Schn, G1e ist uNnseTrTe g_
melinsame Multter, Multter jener Einheit, die 115 1ın Jesus verbindet. Maria SeIN ın
der Haltung bedingungsloser jebe, gemeinsam das Geheimnis arıens en
und aus der Einheit in dieser 1e Jesus 1n uU1lseTeTr Mitte der Welt schenken, ın
ihr und miıt ihr Werkzeug für die Einheit se1In, die der Geist wirkt 1es äflst den
Weg arliens den geistlichen Weg der Fokolarbewegung seI1n, 1es zeıgt da{fs

mehr als eın 1ı1te ist, wenn s1e den Namen tragt ‚„‚Werk arıens".

Das kvangelium sıch einen Weg Mit diesem Satz versuchten WIr, die ek-
esliale Funktion, den lebendigen Stellenwert geistlicher Autbrüche und ECWEe-
SUNgen heute kennzeichnen. on die Evangelien schenken ul den WegJesu aUuUs der Perspektive gelebter Nachfolge. Gelebte Nachfolge iıst Weg des
Herrn, eigener Weg, gemeiınsamer Weg In der eggemeinschaft der Nachfolge
wurzeln eologie, 5Spiritualität un geistliche Gemeinschaft. Im Ansatz und In
der Struktur geht die Geschichte des aubens Urc alle Jahrhunderte hın In
den geistlichen Bewegungen unNseTer Stunde gewınnt offenbar dieser ursprung-liche Zusammenhang VO  —; Botschaft un Nachfolge, VO eologie, 5piritualitä
nd Gemeinschaft eUeE Vitalität. Der geistliche Weg der Fokolarbewegung ıst da-
für eın beredtes, für den Weg der 1IrC bedeutsames Zeugnis.

Werkstätite für cht-Antik- und Betonglasfenster
und Mosaiken im Kloster — O ITE b a n,
A-455 Schlierbach, Telefon C 75 82 / 27 50C  IM qlasmalerei

sind daraus Zentren beständigen Zusammenlebens, sozusagen kleine „Modell­
städte" neuer Gesellschaft aus dem Geist des Evangeliums erwachsen. Diese 
,,Städte" wie die Sommertreffen haben den gemeinsamen Namen „Mariapoli", 
Stadt Mariens. 
Der offizielle, kirchlich bestätigte Titel der Fokolarbewegung heißt Opus Mariae, 
Werk Mariens. Von Maria, von ihrer spezifischen S tellung und Bedeutung in der 
Fokolarbewegung sei abschließend ein Wort gesagt. Sie trat in der Spiritualität 
der Bewegung erst allmählich ausdrücklich hervor. Nicht eine spezifische maria­
nische Devotion, sondern die Erkenntnis wurde führend: Maria ist das Geschöpf, 
das die vollkommene Liebe rein und ganz vorlebt, sie ist jene empfa ngende und 
antwortende Liebe, in der das Wort Fleisch wird, sie ist das Schweigen, in dem 
das Wort Gottes hörbar, der Hintergrund, auf dem Jesus Christus für die Welt 
sichtbar wird. Sie ist es, die unter dem Kreuz den Tod und die Verlassenheit Jesu 
mit-leidet, die mitgeht ins Haus des Jüngers, mitbe tet mit den Aposteln um den 
HI. Geist. Wir sind ihr als Kinder anvertraut von ihrem Sohn, sie ist unsere ge­
meinsame Mutter, Mutter jener Einheit, die uns in Jesus verbindet. Maria sein in 
der Haltung bedingungsloser Liebe, gemeinsam das Geheimnis Mariens leben 
und aus der Einheit in dieser Liebe Jesus in unserer Mitte der Welt schenken, in 
i.hr und mit ihr Werkzeug für die Einheit sein, die der Geis t wirkt: dies läßt den 
Weg Mariens den geis tlichen Weg der Fokolarbewegung sein, dies zeigt an, daß 
es mehr als ein Titel ist, wenn sie den Namen trägt „ Werk Mariens". 

* 

Das Evangelium bahnt sich einen Weg. Mit diesem Satz versuchten wir, die ek­
klesiale Funktion, den lebendigen Stellenwert geistlicher Aufbrüche und Bewe­
gungen heute zu kennzeichnen. Schon die Evangelien schenken uns den Weg 
Jesu aus der Perspektive gelebter Nachfolge. Gelebte Nachfolge ist Weg des 
Herrn, eigener Weg, gemeinsamer Weg. In der Weggemeinschaft der Nachfolge 
wurzeln Theologie, Spiritualität und geis tliche Gemeinschaft. Im Ansatz und in 
der Struktur geht so die Geschichte des Glaubens durch alle Jahrhunderte hin. In 
den geistlichen Bewegungen unserer Stunde gewinnt offenbar dieser ursprüng­
liche Zusammenhang von Botschaft und Nachfolge, von Theologie, Spiritualität 
und Gemeinschaft neue Vitalität. Der geistliche Weg der Fokolarbewegung ist da­
für ein beredtes, für den Weg der Kirche bedeutsames Zeugnis. 

Werkstätte für Echt-Antik- und Betonglasfenster 

und Mosaiken Im Kloster S c h 11 e r b a c h, Oö. 
A-4553 Schlierbach, Oö., Telefon O 75 82 / 27 50 

!1l11s11111lt,rt,i 
67 


