KLAUS HEMMERLE

Das Evangelium bahnt sich Wege
Geistliche Aufbriiche heute!

Ein kiirzlich verstorbener Kardinal besuchte vor einigen Jahren das Treffen einer geist-
lichen Bewegung. Er war einerseits betroffen von der Tiefe und Kraft des Glaubenszeug-
nisses, anderseits kam ihm die Frage der Jiinger bei der Brotvermehrung in den Sinn:
. Was ist das fiir so viele?”” Aber gerade das brachte ihn auf die Fahrte der Lésung: Es mag
nicht mehr sein als die paar Brote und Fische in der Hand des kleinen Jungen, was diese
Bewegung fiir den Gesamtauftrag und die Gesamtpastoral der Kirche beizubringen hat —
aber wenn die Hand des Jungen es losldfst und in die Hande Jesu gibt, dann werden Unge-
zdhlte davon satt. Geistliche Aufbriiche und Bewegungen schlagen fiir den statistischen
Befund der Kirchlichkeit und Christlichkeit der Menschen heute kaum zu Buche. Und
doch gehoren sie zu den pragenden Merkmalen unserer Glaubenssituation. Kardinal
Hoéffner? hat Bemerkenswertes dazu ausgefiihrt: Im Miteinander von Kernzellen bewéhrte
Glaubenshaltung strahlt hinein in das Geflecht vieler Lebensbeziige, macht die Strukturen
der Kirche von innen her lebendig und dringt ein in die mannigfachen Kontexte des Le-
bens und der Gesellschaft.

I. Der ,,Wegcharakter’ geistlicher Bewegungen

Was gibt geistlichen Aufbriichen und Bewegungen die Kraft, lebendige und tiber
sich hinausstrahlende Kernzellen in der Kirche zu bilden? Wie lift sich der dif-
fuse Ausdruck ,,geistliche Bewegungen oder ,,geistliche Aufbriiche” auf eine
gemeinsame Mitte hin lesen? Eine viel beachtete Tagung der Freiburger Kath.
Akademie ist zusammengefafitin dem Buch ,,Lebenswege des Glaubens’’3. Die-
ser Titel markiert das gesuchte Zentrum. Von allem Anfang an geschieht christli-
cher Glaube, geschieht christliche Existenz als Nachfolge, als Nachgehen und
Mitgehen des Weges Jesu. Christentum gewinnt dort und im Grunde nur dort
seine innere Plausibilitit, seine Uberzeugungskraft, wo Menschen es bekennen
und dem zustimmen: ,,Ja, das ist sein Weg!“ - ,,Ja, das ist mein, das ist unser
Wegl”

1. Immer wieder istin der Geschichte dort christliches und kirchliches Leben neu
geworden, wo Menschen in einer konkreten Gestalt gelebten Glaubens zugleich
Jesus Christus als den Ursprung urspriinglich wiederentdeckten und (um auf ein
Wort des Papstes Johannes Paul II. anzuspielen) sich selber wiederfanden in Jesus
Christus. Jesus Christus mir ndher —ich mir ndher — und wir kénnen noch zwei
weitere Dimensionen hinzufiigen: wir einander ndher — wir der Welt niher. Das
Evangelium bahnt sich einen Weg und bahnt darin uns einen Weg. Wo dies ge-
schieht, dort geschieht geistlicher Aufbruch, dort entsteht geistliche Bewegung.
Man koénnte das einlésen, indem man die grofien Spiritualititen der Geschichte
auf dieses Grundmotiv vom Weg hin liest. Man kann dasselbe Motiv in besonde-
rer Dichte und Dringlichkeit aufspiiren in jenen Impulsen, die unser Jahrhundert

! Die Schriftleitung beabsichtigt, in den niichsten Heften einige apostolische Gruppen durch deren
Vertreter vorzustellen, ohne sich damit selbst durch Empfehlung einer Gruppe festzulegen.

2 In seiner Erdffnungsansprache vor der Herbstvollversammlung der Deutschen Bischofskonferenz
in Fulda am 24. September 1979.

3 Hgg. von Joseph Sauer, Freiburg 1978.

59



geistlich bestimmen. Nicht nur historisch wichst der Abstand zwischen der Ur-
sprungszone des Christentums und den epochalen Bedingungen, die unser Da-
sein und unsere Uberzeugung priagen. Inmer mehr Menschen stehen unter dem
Eindruck: Christsein, das geht nicht -, es steht in uniiberbriickbarer Spannung
zur eigenen Welt- und Lebenserfahrung. Und nun kommen Menschen, mitten in
dieser Epoche, die in neuer Unbefangenheit erfahren, leben und bezeugen:
Christsein, das geht. Und sie zeigen, wie es geht. Die iiberkommenen Formen des
Christlichen und Kirchlichen werden durchscheinend fiir den lebendigen Herrn,
und die Erfahrungen und Fragen des eigenen Lebens werden eingebracht in den
Weg der Nachfolge.

2. Wie ein Priludium, vielleicht auch wie ein Vorzeichen vor diesem Jahrhundert
erscheint so die hl. Therese von Lisieux, die uns den kleinen Weg weist, die alle
Berufungen in der Kirche durchsichtig macht auf die eine Berufung, Liebe zu
sein, die gerade so in der brautlichen Zuwendung zu Jesus allein sich jenen 6ff-
net, jenen Schwester wird, die ,,draufien” stehen. Es sprengte den Rahmen, die
vier Wegrichtungen (Weg Gottes, Weg zu Gott, Weg zueinander, Weg in die
Welt) in den so vielen und verschiedenartigen geistlichen und apostolischen Im-
pulsen und Gemeinschaften aufzudecken, die kennzeichnend wurden fiir unser
Jahrhundert. Ubrigens wére nichts ungangbarer als ein abstrakter, auf einen All-
gemeinbegriff gebrachter Weg. Wenn Weg, dann muf er an einer bestimmten
Stelle beginnen und eindeutig von Punkt zu Punkt fithren, so unabschliefbar
vielfaltig auch die Perspektiven sein mogen, die er erdffnet, so verschiedenartig
auch die Wandererlebnisse, die sich schenken, wenn man ihn geht.

Und doch ist es wichtig, auf dieses Verbindende im Unterschiedlichen, Unverre-
chenbaren, je Einmaligen hinzuweisen: Es geht nicht darum, etwas ,,Besonde-
res” zu wollen, wo man doch am allgemein Christlichen schon reichlich genug
hitte, eine Art zusitzlichen Luxusartikel fiir besonders Anspruchsvolle zu der
Normalkost fiir Durchschnittschristen hinzuzuerwerben. Man kénnte eher sa-
gen, es gehe ganz im Gegenteil darum, Christentum gerade lebbar, Kirche gerade
gangbar zu machen, indem sie eben als Weg Jesu und Weg fiir konkrete Men-
schen ans Licht tritt. Wo das geschieht, da tritt gewifl auch das Ungewdhnliche,
Einmalige, tiber unsere mitgebrachten Mafe Hinausweisende der Botschaft Jesu
ans Licht. Aber zugleich tritt ans Licht: Er gibt schwachen Menschen die Kraft, so
zu leben, und wenn sie so leben, dann werden sie nicht weniger, sondern mehr
Mensch. Dafi es dabei konkret zu Uberforderungen, Krisen, Einseitigkeiten,
schmerzlichen Wachstums- und Reifungsprozessen beim einzelnen oder bei ei-
ner ganzen Gemeinschaft kommen kann, sei keineswegs in Frage gestellt. Der
Vorgang der kirchlichen Rezeption neuer Aufbriiche und Wege ist nicht umsonst
beinahe im Regelfall schmerzlich. Ist es wirklich Sein Weg, der da im Weg eines
Menschen aufbricht? Ist es ein Weg, der ins grofere Miteinander der Kirche hin-
einfiihrt, ist es einer, der nicht in einer Verkapselung endet, sondern sich 6ffnetin
die Welt? Diese Fragen miissen ausgestanden werden, aber wo sie es werden, da
finden nicht nur geistliche Impulse und Aufbriiche zur Kirche, sondern da findet
auch in einem neuen und tieferen Sinn Kirche zu sich selbst, will sagen zu einer
tieferen Weise, sich selbst zu verstehen und fiir viele Gestalt zu werden.

3. Das Wegmotiv kénnte es nahelegen, zundchst an zumal missionarische und
apostolische Zusammenschliisse und Bewegungen zu denken, die aus geistli-

60



chen Lebensimpulsen primér zu neuen Weisen missionarischen Zeugnisses, also
zu Wegen gefunden haben, die hinfithren zu anderen, damit sie glauben®. Alle
diese Impulse sind mehr als ,,Methoden”, denn die Methode, zu der sie fiihren,
fordert die eigene Erneuerung, fordert die Evangelisierung des eigenen Lebens
heraus. Entsprechendes gilt von den vielgestaltigen Impulsen zu einem vertieften
Gebetsleben, zu den unterschiedlichen, aber starken Kriften, die sich unter dem
Stichwort ,,Charismatische Erneuerung’” zusammenfassen lassen. Das Unter-
scheidende eines christlichen und kirchlichen Aufbruchs von blofler Methode
liegt genau darin: Der Christus, dem ich mit dieser Methode begegne oder dem
andere durch diese Methode begegnen kénnen, liegt nicht auferhalb der Metho-
de, sondern er selbst wird als der Weg darin offenbar — und jener, der ihn als den
Weg anderen zeigt oder gehen hilft, kann nicht davon absehen, diesen Weg selbst
zu gehen. Wollte man auch nur einigermafien vollstindig sein, so wiren in die-
sem Kontext freilich noch viele andere Gruppen und Gemeinschaften und Ent-
wicklungen anzufiithren, nicht zuletzt aus dem lateinamerikanischen Bereich.
Also nicht: wir bahnen dem Evangelium einen Weg, sondern: das Evangelium
bahnt sich einen Weg! Dies wird besonders deutlich dort, wo Bewegungen und
Gemeinschaften nicht zuerst eine neue Weise zu wirken, sondern eine neue Wei-
se, Christ zu sein, ausprdgen. In der persdnlichen Lebensgeschichte eines
,,Griinders” geschieht eine Hinwendung zu Gott, eine Antwort auf seinen Ruf,
dieim eigenen Weg einen Weg fiir viele eroffnet. Es sind Wege, die eine integrale
Antwort auf die Frage geben: Wie geht Christsein? Es entsteht das, was man eine
eigene Spiritualitit nennen kann, wobei das Wort .,eigen” nur die Perspektive,
nicht aber das in ihr Aufscheinende betrifft: das eine Evangelium, den einen
Herrn. Es liegt in der Konsequenz solcher Ansitze, daB sich hier Weg fiir ver-
schiedene Gruppen von Menschen, daf sich hier meist ein Biindel von Berufun-
gen unterschiedlicher Auspragung ergibt. Es wird entweder kein Orden gegriin-
det oder doch nicht nur ein Orden gegriindet, sondern Gemeinschaften von La-
ien, von Weltpriestern, von Verheirateten entstehen, und nicht selten ergeben
sich neue Wege von Begegnung mit Menschen auflerhalb der rém.-kath. Kirche.
Jene, die in ihrem ganzen Sein Spiegel und Wiederholung des menschgeworde-
nen Wortes auf die Weise der demiitigen Antwort und des aufnehmenden Scho-
Bes wurde, Maria, hat auf je besondere Weise hier eine Gestalt ihrer Priasenz. In
diesen Kontext gehtren Namen wie die von Charles de Foucauld, von Joseph
Kentenich, dem Griinder des Schénstattwerkes, von Josemaria Escriva de Bala-
guer, dem Griinder des Opus Dei, und Chiara Lubich, der Griinderin der Foko-
larbewegung. Solche Reihung bedeutet nicht die Zusammenfassung dieser Ge-
stalten und ihrer Werke unter einen gemeinsamen Oberbegriff. Auf je eigene und
je andere Weise bestitigt sich hier jedoch die eingangs skizzierte und fiir unser
Jahrhundert zumal kennzeichnende Struktur: Gottes Weg zum Menschen
kommt an, indem ein Mensch antwortend seinen Weg zu Gott geht und dieser
sein Weg Weg fiir viele und mit vielen wird. Auf diesem Weg wichst Gemein-
schaft miteinander, Strahlung nach auien, marianische Verankerung in der Kir-
che.

4. Uber die genannten Aufbriiche hinaus wird die entscheidende Frage an die

* Legio Mariae, das Werk von Joseph Cardijn, Lombardis Bewegung fiir eine bessere Welt wie der
Cursillo wiren hier zu nennen.

61



geistlichen Gemeinschaften, Bewegungen und Aufbriiche lauten: Wie zentral
und wie umfassend erdffnet die jeweilige Perspektive die Sicht aufs Ganze des
Evangeliums? Wie leuchtkriftig wird das gemeinsam und verbindend Kirchliche
und Christliche im Besonderen des je eigenen Weges, der je eigenen Gemein-
schaft erschlossen? Also: Inwieweit ist das je Eigene ein Pradikat von Kirche und
inwieweit ist umgekehrt Kirche das Pradikat des je Eigenen? In zwei Aussage-
sitze iibersetzt: Kirche ist das, was wir leben, wir sind die Anschaubarkeit von
Kirche — was wir leben, ist Kirche, Kirche ist die Interpretation, der Inhalt, die An-
schaubarkeit dessen, worum es uns geht.

Dieser Mafistab bleibt freilich abstrakt, wenn wir ihn nicht verifizieren am Modell.
Wollen wir aber dies, so kénnen wir uns nicht auf ein bloBes Vergleichen ver-
schiedener Spiritualititen beschrinken. Im Vergleich der Unterschiede und im
Zusammentragen des Gemeinsamen wird einerseits mehr, andererseits aber
auch weniger anschaubar als im Hinblick auf eine Spiritualitit in sich selbst, auf
eine Bewegung und einen Aufbruch in sich selbst.

Versuchen wir daher, im folgenden an einer Bewegung, an ihren inneren Grund-
linien unmittelbar abzulesen, wie das geht und was das heifst: Evangelium bahnt
sich einen Weg.

II. Der geistliche Weg der Fokolarbewegung

Als am 6. April 1977 in der Londoner Guildhall Chiara Lubich den Templeton-Preis ent-
gegennahm, der in etwa ein Pendant zum Nobelpreis auf dem Gebiet der Religion dar-
stellt, erzihlte sie, als Dankansprache, eine Geschichte; ihre personliche Geschichte, aber
in dieser Geschichte und als diese Geschichte ganz einfach das Evangelium. Die zentralen
Inhalte des Evangeliums gewinnen in ihrem Leben Gestalt und werden Weg fiir sie und fiir
viele, werden Lebensform, an der sich neu ablesen lafst, wie Christsein geht. Kirchlicher,
katholischer kann man die Geschichte des Evangeliums nicht erzdhlen — doch gerade so
wurde diese Stunde zum Ereignis kumenischer Offnung und Begegnung. Ja mehr noch,
die ersten, die nach dieser Ansprache auf Chiara Lubich zugingen, waren die Vertreter der
anderen groen Weltreligionen, die im unterscheidend Christlichen, das sie hier horten,
eine Sprache und eine Kraft entdeckten, die unmittelbar sie in ihrem Eigenen betraf. Uber
die Stunde in der Guildhall hinaus gehéren zum Kennzeichnenden der Fokolarbewegung
zugleich die Treue zur kath. Kirche ohne jeden Abstrich, die 6kumenische Offnung zu den
Christen anderer Konfessionen und die Begegnung mit den Glaubigen anderer Weltreli-
gionen.

Tragen wir noch einmal die beobachteten Strukturmomente zusammen. Personliche Le-
bensgeschichte mit Gott — darin AufschlieBung der Geschichte des Evangeliums als Le-
bensweg fiir viele, Gemeinschaft zwischen vielen auf dem einen Weg des Evangeliums —
Leben von Kirche, Kirchesein — Briickenschlag zwischen den getrennten Christen, ja Be-
gegnung zwischen dem Wort des Evangeliums und dem, was man christlich als die oxéo
wata hoyov, als die Samen des Wortes in den Religionen der Welt bezeichnen kann.
Wie aber verlduft nun der Weg des Evangeliums im Lebensweg von Chiara Lubich, und,
davon nicht zu scheiden, im geistlichen Weg der Gemeinschaft, die um sie entsteht?

1. Die 1920 in Trient geborene Chiara Lubich wird als junge Studentin zutiefst ge-
troffen von der Aussage, die im Gesprich ein Priester macht: ,,Gott liebt dich
unendlich!”” Das fordert ganze Hingabe an den sie personlich unendlich lieben-
den Gott heraus — im Dezember 1943 iibergibt sie sich fiir ganz und immer den
Hinden Gottes, weiht sich ihm fiir ein Leben in Jungfraulichkeit. Es geht nicht
darum, einem Orden beizutreten oder ein Werk zu griinden, sondern einfach als

62



Antwort auf die Liebe Gottes da zu sein. In den Kriegswirren jener Monate, die
auch Trient heimsuchen, schliefen sich ihr Gefihrtinnen an und teilen ihr neues
Leben. Entscheidung fiir Gott und darin Konzentration des Lebens, so daf sein
Inhalt und seine Aussage das ,,credidimus caritati” (1 Joh 4, 16) wird: dies ist der
erste Schritt. Er zieht mit der Logik des Evangeliums und der Lebensentwicklung
zugleich unabdingbar weitere Schritte nach sich: Sich fiir Gott entscheiden, dem
Gott glauben, der Liebe ist, heifit bereit sein, seinen Willen zu tun. Nicht irgend-
wann, sondern je jetzt, im gegenwirtigen Augenblick, im Verkaufen der Vergan-
genheit und der Zukunft, im Sich-Trennen von der Anhinglichkeit an das, was
war, und von der Sorge um das, was kommt. Dieser Wille Gottes aber hat eine
einzige Mitte: Lieben, wie Gott uns in Jesus liebt, uns gegenseitig lieben, wie Je-
sus uns liebt (vgl. Joh 13, 34). Dann aber hingen die Beziehung zu Gott und die
gegenseitige Beziehung zueinander aufs innigste zusammen. Es geht nicht an,
ohne die stindige und vollstindige Versshntheit miteinander zum Tisch des
Herrn hinzuzutreten; die andauernde Orientierung am Willen Gottes verlangt
nach einem Pakt der gegenseitigen Barmherzigkeit. Lieben, wie er geliebt hat, fiir
seine Liebe leben, in der Betroffenheit von seiner Liebe zueinander und zu ihm
hinauf dem Wegbleiben, jeden Augenblick: das heifit alle Wege als Wege der Be-
gegnung mit dem lebendigen Herrn entdecken.

Der Herr selbst ist es, der sich in der Eucharistie uns leibhaftig schenkt - Leben mit
dem lebendigen Herrn heifit so tigliches Leben aus der Eucharistie. Er ist es, der
in seinem Wort spricht und wirkt und anwesend ist - es gilt, Wort fiir Wort mit
dem Leben das Evangelium zu buchstabieren, um so lebendiges Wort, lebendige
Biblia pauperum fiir die Welt von heute zu sein; weit iiber die Grenzen der Foko-
larbewegung hinaus haben sich aus diesem Impuls in aller Welt Kontakt und
Austausch im monatlich gemeinsam gelebten Wort ergeben. Der Herr ist es, der
in jenen handelt und nahe ist, die in seinem Namen und seiner Sendung Kirche
leiten —Hinhoren auf den in seiner Kirche sprechenden Herrn, Durchhéren durch
das Sprechen und Handeln der Kirche auf den Herrn, Kirchlichkeit als Ge-hor-
sam gegeniiber dem Herrnist ein Grundzug in der Haltung der Fokolare. Eristes,
der in jedem und zumal im Geringsten der Briider uns begegnet — eine der fun-
damentalen und von Anfang an prigenden Lebensiuferungen der Fokolarbe-
wegung. Der Herr selbst lebt aber auch in jedem, der sich in Glaube und Liebe
ihm 6ffnet, er durchdringt unser Innerstes inwendiger, als wir uns selber inner-
lich zu sein vermogen — es gilt, durch eigene Stimmungen und Meinungen hin-
durchzuhoren auf seine Stimme, in unserem Inneren transparent zu werden fiir
ihn. Erist es schlieflich, der sein Wort wahrmacht: ,, Wo zwei oder drei in meinem
Namen versammelt sind, da bin ich mitten unter ihnen!" (Mt 18, 20).

2. Wollte man das Leben der ersten Gemeinschaft von Trient, aber zugleich all
der vielfdltigen, weltweiten Gemeinschaft, die von dort erwuchs, mit einem ein-
zigen Wort kennzeichnen, so konnte man sagen: Die Norm aller Normen, der
Mafstab aller MaB8stédbe ist: bestindig das personliche Leben und das Leben mit-
einander daran zu bemessen und auszurichten, da Jesus die Verheiflung seiner
Gegenwart in der Mitte derer erfiillen kann, die in seinem Namen eins sind. Die
Konzentration auf diese Mitte, auf den lebendigen Herrn als Mitte der in seinem
Namen Versammelten, entwertet und nivelliert nicht die anderen Weisen der
Gegenwart Jesu, sondern ist zugleich Ergebnis und Voraussetzung eines Lebens

63



mit dem in der Eucharistie, im Wort, im Amt der Kirche, in jedem Bruder, im
Glaubenden selbst gegenwirtigen Herrn. Gewifs, man weifd und betont im Foko-
lar zu recht, daB diese Gegenwart des Herrn nicht vom Menschen gemacht und
hergestellt werden kann, sie ist Geschenk, allerdings eindeutig und untriiglich
zugesagtes Geschenk. Wie hoch der Anspruch ist, den dieses Geschenk an jene
stellt, die sich darum miihen, sich fiir es bereiten, tritt aus den Texten der Kir-
chenviiter zutage, die das Wort Mt 18, 20 kommentieren®. Die bereits genannten
Punkte geistlichen Mithens und Lebens markieren die StrafSe. Sie lassen sich zu-
sammenfassen und integrieren in dem, was die Fokolarbewegung als ihr generel-
les Ziel fiir jeden versteht, der sich ihr anschliefit: Vollkommenheit der Liebe. Die
Liebe als das Worumwillen aller anderen Tugenden und christlichen Haltungen,
dies ist die Perspektive des Fokolar auf das Evangelium. Diese Liebe hat, in sol-
cher Perspektive, freilich ein Auflerstes und ein Innerstes.

Auf dieses Auferste tendiert nicht nur das ganze Leben der Bewegung des Foko-
lar hin, auf dieses Auflerste drangt und wirkt zumal auch das Leben mit dem le-
bendigen Herrn in der Mitte hin: ,,La8 alle eins sein, wie du Vater in mir bist und
ich in dir bin* (vgl. Joh 17, 21). Einheit mit dem Herrn in der Mitte ist nicht eine
sich selbst gentigende Innenerfahrung, sondern eine Beunruhigung ins Ganze
der Kirche, der Christenheit, der Menschheit hinein.

Diese Einheit ist wiederum nichts Machbares, sondern das vom Herrn fiir die
Seinen, fiir alle erbetene Geschenk des Vaters. Sie ist intensiv und extensiv. In-
tensiv: So wie Vater und Sohn miteinander eins sind, sollen Christen miteinander
leben. Das innerste Geheimnis Gottes, dreifaltige Liebe, soll Maf3, Modell und
Kraft der Gemeinschaft zwischen den Glaubenden sein. Selbstvollzug als Auf-
bruch aus mir, Bleiben in der Liebe dessen, der die Liebe ist, Verbrennen dessen,
was noch nicht Liebe ist: das setzt einen Kontrapunkt ebenso zur bloffen Summie-
rung in sich isolierter Individuen wie zur Nivellierung der einzelnen in der Masse,
im System. Solchermafien gelebte Einheit steht gewiff im Widerspruch zu den vi-
talen Tendenzen der Vereinzelung und Vermassung, und doch geht von solcher
Einheit eine magnetische Kraft aus: ,,Damit die Welt glaube!”

3. Es liegt in der inneren Logik solcher Einheit, daf sie sich ausbreitet, daf3 sie
Briicken baut. Von der 6kumenischen und der iiber die Grenzen des Christen-
tums hinaus dialogischen Kraft und Wirkung des Fokolar wurde schon kurz ge-
sprochen. Mit Orthodoxen, aber auch mit Anglikanern, Lutheranern und Refor-
mierten wachsen verschiedene Formen geistlichen Austausches und gelebter
Gemeinschaft®. Im Islam und unter Buddhisten und Hinduisten entstehen
Gruppen, die im Leben der Grundworte des Evangeliums durch die Mitglieder
der Fokolarbewegung eine Einladung erfahren, verwandte Worte und Motive ih-
rer mitgebrachten Glaubensiiberzeugung ebenfalls zu leben und von hier aus ein
neues und tieferes Verstindnis auch fiir das Christentum zu wecken. Aber die
Wirkung des ,,ut omnes unum’’ geht noch in eine andere Dimension, geht nach
innen. Ordensleute aus den verschiedensten Gemeinschaften formen sich im
Geist des Fokolar, nicht umaus ihrer angestammten Heimatauszuwandern in ein
,,hdheres Drittes’’, sondern um das Charisma des eigenen Griinders radikaler zu
erkennen und sich tiefer in der eigenen geistlichen Familie zu verwurzeln. Aus-

5 Vgl. dazu das Buch von Chiara Lubich, Mitten unter ihnen. Miinchen 1977.
6 Es sei erinnert an das Okumenische Lebenszentrum in Ottmaring bei Augsburg.

64



driicklich sucht das Fokolar auch die Begegnung mit anderen geistlichen Aufbrii-
chen und Bewegungen’.

Liebe, ganze Liebe, drangt hin zur Einheit, zur innigsten Einheit und zugleich zur
Einheit ohne Grenzen, zur Einheit aller. Dieselbe Liebe aber hat ihr Innerstes, hat
ihr Schliisselgeheimnis. Vergegenwirtigen wir uns: Es geht darum, der unendli-
chen Liebe Gottes, die in Jesus auf uns zukommt, eine ganze Antwort zu geben,
die Antwort der vollkommenen Liebe. Dann aber ist es entscheidend, die Liebe
Gottes in Jesus in ihrer ganzen Fiille und in ihrer letzten Tiefe anzuschauen, wahr-
haft sich der Liebe zuzuwenden, in welcher Gott als die Liebe sich am radikalsten
offenbart. Diesen tiefsten und innersten Punkt der sich verschenkenden Liebe
Gottes aber entdeckten Chiara Lubich und ihre ersten Gefihrtinnen im gekreu-
zigten Christus, der bis zur Erfahrung der Gottverlassenheit sich entiufert und
uns dhnlich wird. Wenn Jesus den 22. Psalm betet, dann hat er darin das Letzte
menschlicher Erfahrung der Trennung von Gott auf sich genommen. Dann ist er
an den Punkt der gréiten Entfernung zum Vater getreten, um aus dieser Entfer-
nung der schlechterdings Liebende zu sein, der in seiner Antwortan den Vater, in
seinem Ja zum Vater all unser Nein auffangt und birgt und integriert. Dann kann
esnichts mehr geben, was nichtaufgenommen und ausgelitten istim liebenden Ja
des Gekreuzigten zum Vater. Der Liebe antworten heifit dann, dieser Liebe ant-
worten; Jesus in allem suchen heifit dann, in jeder Dunkelheit und Verlassenheit
den gekreuzigten und verlassenen Herrn aufsuchen, entdecken, daf alles Unge-
l6ste und Ungetrostete, alle Schuld und alles Absurde von ihm an sich gezogen,
zu seiner Gestalt, zu seinem Namen, zu seinem Kleid geworden ist. Zuwendung
zu dem am Kreuz verlassenen und sterbenden Herrn ist der Weg der Liebe, die
unteilbar zugleich ganz Gott und ganz den Menschen zugewandt ist; es ist der
Weg, wie diese Liebe Einheit stiftet, ist der Weg, um in die dsterliche Wirklichkeit
des Lebens mit dem lebendigen Herrn in der Mitte der in seinem Namen Ver-
sammelten vorzustoflen.

Fassen wir die durchmessenen Stationen noch einmal zusammen, decken wir die innere
Einheit des von ihnen markierten Weges auf. Am Anfang steht der Gott, der Liebe ist und
uns unendlich liebt — und die Antwort der Entscheidung fiir ihn, der Liebe zu ihm: Beru-
fung zur Vollkommenheit in der Liebe. Dies wird zum Weg in der konkreten und bestin-
digen Bemithung, Augenblick um Augenblick, den Willen Gottes zu tun. Dieser Wille
Gottes aber enthiillt seine Mitte im Neuen Gebot: Lieben, wie Jesus uns geliebt hat. Die
Liebe lieben, mit der er uns geliebt hat, ihn selber lieben: Seine grofte Liebe begegnet uns
in der radikalen Selbstentiuferung, in welcher er alles, auch und gerade das Fernste an
sich, an Gott zieht, in der Verlassenheit am Kreuz. Der Weg zum Verlassenen wird Weg
mitihm in die 6sterliche Herrlichkeit. Der lebendige Herr ist der im Sakrament, im Wort, in
der Kirche, in uns selbst, in jedem Bruder uns Nahe und Begegnende. Das Leben mit ihm
wird zur Einladung, ihn bestindig in unserer Mitte zu haben. Mitihm leben und miteinan-
der leben sind nicht zwei Wirklichkeiten, sondern es ist eine und dieselbe Wirklichkeit. So
mit ihm leben, daf wir miteinander leben, so miteinander leben, daR wir mit ihm leben —
das heifit eins sein miteinander, wie er im Vater ist und der Vater in ihm.

4. Diese Einheit schlief3t sich nicht in sich selbst, sondern hat von innen her die
Dynamik, alle einzubeziehen.

7 Kontakte zu Taizé, zur Charismatischen Bewegung, zur Edition ,,Cittda Nuova’ (Herausgabe des
Gesamtwerkes von Charles de Foucauld) zur Gen-Bewegung, die die Jugend aller Kontinente an-
zieht. Bewegungen wie ,,Neue Pfarrei”, ,,Neue Familie”, ,,Neue Gesellschaft”” tragen das Ideal der
Einheit aus Liebe in die verschiedenen Lebensbereiche.

65



Diesem ,,omnes unum’’ entspricht es zutiefst, daf die Fokolarbewegung nichts
,,Besonderes”, AuBergewdhnliches in der Kirche sein mochte, sondern einfach
Kirche. Besondere Andachten, Abzeichen, Frommigkeiten liegen ihr fern. Sie
mdochte geradezu der Prozef sein, sich in Kirche zu verlieren, Kirche anschaubar
und konkret werden zu lassen als Raum jener Einheit, die Jesus gewollt hat, als
Prisenz der Liebe, mit der uns Gott geliebt hat. Die bereits anvisierten Dimensio-
nen der communio in der Kirche, aber auch der Ausstrahlung tiber die Grenzen
der Kirche hinaus entsprechen dem. Und doch kann das aufs Allgemeine und
Gemeinsame hin Angelegte nur wirksam werden, wenn es sich konkret verfaft.
So hatauch die Fokolarbewegung, sozusagen unvermeidlich, einen institutionell
sich verdichtenden Kern. Chiara Lubich und ihre ersten Gefdhrtinnen wollten
nichts ,,griinden”, es entstand einfach Gemeinschaft, und sie fand mit der Kirche
ihren Ort in der Kirche. Die Bewegung wurde nicht Orden und auch nicht Siku-
larinstitut. Es wuchs ein Werk mit vielerlei Berufungen und Weisen, aus demsel-
ben Geist zu leben und zu wirken. In der Mitte steht das Fokolar. Gemeinschaften
von Frauen, Gemeinschaften von Minnern, die es als ihre Berufung entdecken,
ihr ganzes Leben nur dem einen zu weihen und nur das eine Ausdruck werden zu
lassen: dafl alle eins seien. Sie weihen sich Gottin einem Leben der evangelischen
Rite. Sie leben mitten in der Welt, gehen verschiedenen Berufen nach, wohnen
zusammen und sind bereit, jederzeit an jeden Ort der Erde zu gehen, wo sie ge-
braucht werden, um dieses Leben der Einheit weiterzutragen. Auch Verheiratete
schlieBen sich diesem Leben an; es gibt verheiratete Fokolare, die naturgemafs
sich nicht zum ehelosen Leben der Jungfraulichkeit, sondern zur vollkommenen
ehelichen Keuschheit verpflichten.

Eine eigene Berufung ist jene der ,, Freiwilligen”, fiir die nicht das gemeinsame
Leben, sondern das Bleiben im jeweiligen Lebensmilieu kennzeichnend ist, um
dort aus dem Geist des Fokolar dem Wachstum des ,,omnes unum” zu dienen.
Ditzesanpriester, die ohne Vorbehalt im Dienst ihrer Bistiimer bleiben, gehoren
in grofler Zahl der Bewegung der Fokolare an. Sie versuchen, die Gemeinschaft
des Presbyteriums um den Bischof entschieden zu leben und so den Geist und
den Dienst der Einheit zu férdern. Von den verschiedenen Bewegungen, die aus
dem Geist des Fokolar in die Breite hinein wirken, war bereits die Rede. Auch fiir
Bischéfe ist aus der Fokolarbewegung heraus ein besonderer Impuls erwachsen,
die Kollegialitat als (wie Papst Johannes Paul II. es ausdriickt) ,,affektive und ef-
fektive’ communio mit dem Papst und miteinander zu leben. Das Netz der Foko-
larbewegung spannt sich vielfiltig iiber die ganze Welt, es gibt keinen Erdteil und
kaum ein Land dieser Erde, in denen nicht einzelne und Gruppen begonnen hiit-
ten, auf diesem Weg dem Ruf des Evangeliums zu folgen. Die Ubersicht iiber die
verschiedenen Ausprigungen der Berufung ist freilich unvollstindig und allzu
knapp. Doch es konnte in unserem Zusammenhang nicht um ein vollstindiges
Organogramm der Fokolarbewegung gehen, sondern es sollte gezeigt werden,
wie der Weg, den hier das Evangelium sich bahnt, verschiedene Weisen und Di-
mensionen der Weggenossenschaft entstehen lafst.

Vom Leben der Fokolarbewegung sprechen, heifit allerdings notwendigauch von
den fiir sie typischen ,,Stidten auf Zeit” zu sprechen, in denen Menschen jeden
Standes und aller Berufung fiir Tage oder Wochen zusammenkommen, um die-
ses neue Leben einzuiiben, um ein Stiick Neue Stadt zu sein. Nicht nur in Lop-
piano nahe bei Florenz, sondern auch in Kamerun, Argentinien und Brasilien

66



sind daraus Zentren bestindigen Zusammenlebens, sozusagen kleine ,,Modell-
stadte’” neuer Gesellschaft aus dem Geist des Evangeliums erwachsen. Diese
,,Stadte” wie die Sommertreffen haben den gemeinsamen Namen ,,Mariapoli”,
Stadt Mariens.

Der offizielle, kirchlich bestitigte Titel der Fokolarbewegung heiflt Opus Mariae,
Werk Mariens. Von Maria, von ihrer spezifischen Stellung und Bedeutung in der
Fokolarbewegung sei abschliefend ein Wort gesagt. Sie trat in der Spiritualitiit
der Bewegung erst allmahlich ausdriicklich hervor. Nicht eine spezifische maria-
nische Devotion, sondern die Erkenntnis wurde fiihrend: Maria ist das Geschopf,
das die vollkommene Liebe rein und ganz vorlebt, sie ist jene empfangende und
antwortende Liebe, in der das Wort Fleisch wird, sie ist das Schweigen, in dem
das Wort Gottes horbar, der Hintergrund, auf dem Jesus Christus fiir die Welt
sichtbar wird. Sie ist es, die unter dem Kreuz den Tod und die Verlassenheit Jesu
mit-leidet, die mitgeht ins Haus des Jiingers, mitbetet mit den Aposteln um den
HI. Geist. Wir sind ihr als Kinder anvertraut von ihrem Sohn, sie ist unsere ge-
meinsame Mutter, Mutter jener Einheit, die uns in Jesus verbindet. Maria sein in
der Haltung bedingungsloser Liebe, gemeinsam das Geheimnis Mariens leben
und aus der Einheit in dieser Liebe Jesus in unserer Mitte der Welt schenken, in
ihr und mit ihr Werkzeug fiir die Einheit sein, die der Geist wirkt: dies lifst den
Weg Mariens den geistlichen Weg der Fokolarbewegung sein, dies zeigt an, daf
es mehr als ein Titel ist, wenn sie den Namen tragt ,,Werk Mariens”.

*

Das Evangelium bahnt sich einen Weg. Mit diesem Satz versuchten wir, die ek-
klesiale Funktion, den lebendigen Stellenwert geistlicher Aufbriiche und Bewe-
gungen heute zu kennzeichnen. Schon die Evangelien schenken uns den Weg
Jesu aus der Perspektive gelebter Nachfolge. Gelebte Nachfolge ist Weg des
Herrn, eigener Weg, gemeinsamer Weg. In der Weggemeinschaft der Nachfolge
wurzeln Theologie, Spiritualitidt und geistliche Gemeinschaft. Im Ansatz und in
der Struktur geht so die Geschichte des Glaubens durch alle Jahrhunderte hin. In
den geistlichen Bewegungen unserer Stunde gewinnt offenbar dieser urspriing-
liche Zusammenhang von Botschaft und Nachfolge, von Theologie, Spiritualitit
und Gemeinschaft neue Vitalitat. Der geistliche Weg der Fokolarbewegung ist da-
fiir ein beredtes, fiir den Weg der Kirche bedeutsames Zeugnis.

Werkstétte fiir Echt-Antik- und Betonglasfenster
und Mosaiken Im Kloster Schllerbach, 0U0.
A-4553 Schlierbach, OU., Telefon 075 82/ 27 50

glasmalerei

S

67



