hende Vortrage vereint. ,,Der Beitrag der Kirche
zum Werden Europas’ wird zundchst historisch
skizziert. Dieser Abschnitt gehdrt wohl zum Be-
sten des Buches. Der geschichtliche Befund laft,
wie Vf. mit Recht feststellt, eine ,, Wiedervereini-
gung” Europas nur aufgrund einer Neuentdek-
kung des christlichen Erbes als méglich erschei-
nen. ,,Die Reformation Martin Luthers in katho-
lischer Sicht” ist fur B. ein ,,Umsturz im Namen
des Evangeliums’. M. E. muf man jedoch dem
Reformationsgeschehen in seinen Anfingen in
hoherem Mafie den Charakter eines Reformver-
suchs zubilligen. Der Vortrag ,,Okumenismus
vor dem Hintergrund der Geschichte” war of-
fenbar bemiiht, in einem kursorischen Uberblick
weniger bekannte ,,Stimmen’ vernehmen zu
lassen, wobei die gebotene Darlegung von einem
leisen Pessimismus durchweht ist.

Insgesamt vermittelt das Bindchen eine Fiillean-
regender Gedanken, von denen aber als gespro-
chenes Wort wohl eine noch stiarkere Wirkung
ausgegangen ist. Jahreszahlen bediirfen gele-
gentlich einer Korrektur (Ankunft des Bonifatius
auf dem Kontinent 716, nicht 719; Beginn des
Konzils von Konstanz 1414, nicht 1415).

Linz Rudolf Zinnhobler

FUNDAMENTALTHEOLOGIE

FRIES HEINRICH, Glaube und Kirche als Angebot.
(338.) Styria, Graz 1976. Kart. lam. S 290.-,
DM 40.-.

F. hat sich mit Erfolg bemiiht, der Fundamental-
theologie das Stigma einer schon alles wissenden
und die Gegner verurteilenden Apologetik zu
nehmen, und Skumenische Fragen im irenisch-
christlichen Geist zu erdrtern. Gerade dieses
Buch zeigt, wie heute Theologie verantwortet
und doch in froher Gelassenheit zum Nutzen der
Glaubenden wie auch der Noch-nicht-Glauben-
den betrieben werden kann und soll.

Die Aufsétze des 1. T. stellen sich der Gottesfra-
ge, wie sie heute vom modernen Atheismus und
Sakularismus als Herausforderung an die Theo-
logie christlicher Verkiindigung formuliert wird.
Z. B. ,,Der Glaube an Gott — Illusion oder Wirk-
lichkeit?”, ,,Die Sikularisierung der Neuzeit im
Lichte des Glaubens und der Theologie”,
,,Evangelisation und Dialog”, um nur einige zu
nennen. Von der neuen ,,anthropologisch ge-
wendeten Theologie” sind die Beitrige geprigt
»Zum heutigen Stand der Fundamentaltheolo-
gie” und ,,Die 6kumenische Dimension der
Fundamentaltheologie””. Der 1. T. schliet mit
dem Aufsatz ,,Der anonyme Christ — das an-
onyme Christentum als Kategorie christlichen
Denkens”. F. zeigt, daB es sich bei diesen oft
mifiverstandenen (und wohl auch miverstind-
lichen) Formeln nicht um Vereinnahmung, Ni-
vellierung oder Zumutung, sondern um ,, Wiir-
digung” (199) des Menschen geht, dem wie allen
Menschen das Heil von Gott her zugedacht ist.
Im 2. T. werden aktuelle, vor allem durch das
II. Vat. aufgeworfene Fragen behandelt. Neben
., Kirche . . . Jahre nach dem Konzil” und ,,Zu-
kunft der Kirche — Kirche der Zukunft”” seien be-

94

sonders die Aufsdtze ,,Reform und Anerken-
nung der Amter” und ,,Das Papsttum als éku-
menische Frage hervorgehoben, weil sie Fragen
anschneiden (und einer méglichen Lésung zu-
fithren), die heute sehr brennend sind und iiber
die Zukunft all unserer dkumenischen Bemii-
hungen hiiben wie driiben entscheiden werden.
Wir sind F. dankbar fiir dieses Angebot, das er
uns in diesen bedeutenden und immer wieder
froh stimmenden Beitrigen zur Theologie ge-
macht hat.

Wien Raphael Schulte

FRIES HEINRICH u. a., Moglichkeiten des Redens
iiber Gott. (104.) (Patmos-Ppb.) Diisseldorf 1978.
DM 16.80.

Der Bd. enthilt 4 Vortrige von einer Tagung
kath. Religionslehrer in Aachen (1977). Im
1. Vortrag,, Wie heute von Gott reden?” geht der
Hg. aus vom Buch ,,Gott als Geheimnis der
Welt” (1977). Darin will E. Jiingel alles Reden von
Gott auf Jesus Christus, dem Gekreuzigten, auf-
bauen. Die in ihm kund gewordene Menschlich-
keit Gottes ist eine zu erzihlende Geschichte.
Darum mufl eine argumentierende Theologie
wieder zu einer narrativen werden. F. bemerkt
kritisch: ,, Theismus als Gottesvorstellung der
abendldndischen Metaphysik ist nicht abzuleh-
nen. Wenn Gott die alles bestimmende Wirklich-
keit ist, dann kann das nicht fehlen, was den
Menschen auszeichnet: Subjektivitit, Freiheit,
Unverfligbarkeit. Als Liickenbiifer verstanden,
ist Gott fiir die Welt nicht notwendig. Aber etwas
anderes ist es, daf8 die Welt sich als geschaffen
erweist und die Frage nach dem Seinsgrund
weckt. Auch die Verklammerung von Theologie
und Anthropologie ist berechtigt. Gott ist im
Kontext der Sinnfrage anzusiedeln. Man macht
damit Gott nicht vom Menschen abhéangig.
,.Vom Menschen reden, heifit von Gott reden”
(R. Bultmann). Es ist auch nicht wahr, daf sich
der moderne Atheismus nur gegen den ,,Theis-
mus’’ (s. 0.) richte. Der Atheismus eines Feuer-
bach und Marx richtet sich ganz dezidiert gegen
das Christentum. So berechtigt es ist, Gott in Je-
sus Christus zu verkiinden, so notwendig ist ein
Vorverstindnis dessen, was mit Gott gemeint
ist. Die Rede kann nicht beim absoluten Null-
punkt beginnen.

Wim de Pater (,,Der Sprechakt, seinen Glauben zu
bekennen”) bringt eine theoretische Abhand-
lung iiber den Gebrauch der Sprache mit Ver-
weisen auf ihre Sinngebung. Die sog. Sprechakt-
theorie gibt z. B. an, welcher Art von Sprechak-
ten das Credo angehort: Es kann sein Legitima-
tion bei Berufung zu kirchlichen Amtern, Freude
uber die Erlosung, Stirkung in der Not usw. Erst
in der Zeit der Kontroversen wurden die Be-
kenntnisse Lehrsitze. Ein spezielles Reden iiber
Gott sind die Wundererzihlungen der Bibel.
Gottes Handeln ist dabei nicht eindeutig ersicht-
lich, ergibt sich erst aus der unmittelbaren reli-
giosen Erfahrung. Liturgie ist Feier von Gottes
Gegenwart im Alltag und in der Schépfung. We-
gen der Abwesenheit Gottes in der Welt ist es



sehr schwer, ihn in das Kirchengebiude hinein-
zutragen. Wort und Sakrament sollten zu Gott
fiihren, aber wir haben es verlernt, die Symbol-
sprache zu verstehen, und doch kann jedes Ge-
schopf seinem Wesen nach Symbol der Gegen-
wart Gottes sein.

E. Zenger (,,Wie spricht das Alte Testament von
Gott?”) will aufgrund eines reichen Belegmate-
rials das Bekenntnis eines theoretischen Eingott-
glaubens in der polytheistischen Umwelt Israels
ausschliefien. Der Jahweglaube kennt seine Ent-
wicklungen zu der Einmaligkeit, in der er sicham
Schluf darstellt. Z. bringt die verschiedenen
Entwicklungsstufen, wie sie aus den Epitheta
Jahwes in den Pss. und ersten Geschichtsbii-
chern zu erheben sind. Ein weiteres Erfahrungs-
feld bringen die sog. Patriarchenerzihlungen.
Das Besondere dieses Gottesbildes l:ifit sich mit
dem Stichwort ,,persdnlicher Gott” umreien,
womit die schiitzende Bindung dieses Gottes an
einen einzelnen oder eine Gruppe gemeint ist.
Eine scharfe Auseinandersetzung wurde dem
Glauben Israels mit der Baalsreligion abverlangt:
Durch die Fruchtbarkeit des kanaaniischen Kul-
turlandes ergab sich eine verlockende mythische
Bewdltigung der Naturprozesse in Form einer
Divinisierung der Natur. Alle Erfahrungen Isra-
els wuchsen zu einem zentralen Bekenntnis zu-
sammen, wie es Ditn. 6, 4f. ausspricht: ,,Jahwe,
unser Gott, ist ein Jahwe’ — Weil Jahwe der ein-
zigeist, soll Israel ihn lieben. Z. fiihrtaus, wie der
Jahwename Grundraster der Geschichte Israels
wurde.

Im 4. Referat: ,,Macht und Ohnmacht des Wor-
tes” von Bischof K. Hemmerle findet jeder RL und
Prediger seine Situation. Man kann von einem
Wort-Drama sprechen, weil sein Ankommen
vom Zusammenspiel verschiedener Elemente
abhingt: dem Ich, der Sache, dem Wort, dem
Partner. Letzter kann andere Assoziationen mit
dem Wort verbinden, als ich sie beabsichtige.
Das verlangt eine Verantwortung. Das Wort muf
der Sache angemessen sein, zu mir selbst passen
und auch zum Partner. Eine besondere Gewis-
senserforschung schlieft der Autor fiir den RLan
(87). Um eine Optimierung der Verhiltnisse zwi-
schen den 4 Polen zu erreichen, verweist H. auf
Gott selbst. Auch er offenbart sich im Wort, aber
er tutesin Liebe. Zwar ist sein Wort mifideutbar,
es kommt nicht an und ist auch der Ohnmacht
ausgesetzt, aber ein Weg zum Erfolg tut sich auf.
Wer liebt, der gibt sich selbst. Die Liebe ist ein
kreatives Vermdgen, an die genannte vierfiltige
Beziehung richtig heranzugehen. Wort ist aber
auch Macht: Ich bin nimlich damit im andern.
Die verfehlteste Form aber von Macht wire die
Gewalt. Freisetzen ist das Entscheidende von
Macht. ,,Ich soll iiber meine Ohnmacht nicht
klagen und sie nicht iiberspielen, sondern ich soll
zur Ohnmacht meines Wortes stehen. Ich soll die
Chance ihrer Ohnmacht erkennen. Nurwennich
das tue, wenn ich bereit bin, mich zu exponieren
———, habe ich die Chance, daf mein Wort wahr-
haft michtig wird. — - Gerade in dem Verkauft-
seinan das, was die andern tun, liegt die Chance,
dafl etwas passieren kann.”

Diese schénen Gedanken sollen als eine Empfeh-
lung fiir das Buch am Schluf2 der Rez. stehen.
Linz Sylvester Birngruber

BUHLMANN WALBERT, Alle haben denselben
Goft. Begegnung mit den Menschen und Reli-
gionen Asiens. (223.) Knecht, Frankfurt/M. 1978,
Ppb. lam. DM 25.-.

Bereits im ,, Missionsprozef” (1977) hat sich B.
einer Methode bedient, die das Lesen der Kir-
chengeschichte in Afrika leicht macht. Er baut sie
in diesem Buch weiter aus, indem er eine Repor-
terreise fingiert, um dem Geheimnis der Religio-
nen in Asien, der Wiege der Religionen, auf die
Spur zu kommen.

Folgerichtig befafit er sich zun#chst mit den Hal-
tungen der grofen christlichen Konfessionen
den Religionen gegeniiber. Weder die kath. Kir-
che noch die Protestanten diirfen beanspruchen,
in der Vergangenheit eine positive Haltung den
Religionen gegeniiber eingenommen zu haben.
Die ersten 3 Kap. beschiftigen sich in der Haupt-
sache mit der Haltung der kath. Kirche. 1964 kam
es zur Errichtung eines vatikanischen Sekretaria-
tes fiir die Nichtchristen, das den Dialog der
kath. Kirche mit den Religionen férdern soll.
Leider ist die Bezeichnung ,, Nichtchristen'’ noch
immer negativ, zumal ja der Dialog die Religio-
nen als GréBen positiv sieht. Das 5. Kap. be-
schreibt die Haltung der Protestanten den Reli-
gionen gegentiber.

Das Buch schildert die Meilensteine der Begeg-
nung mit den Weltreligionen. Teilweise war B.
als Augenzeuge mit dabei in Bombay 1964, Beirut
1970, Kyoto 1970 (Konferenz der Religionen fiir
den Frieden), Manila 1970 (asiatisches Bischofs-
treffen), Nagpur 1971 (Treffen von Theologen),
Bangalore 1974 (Liturgische Revolution) u.a. m.,
teilweise hat er sich wie ein Reporter an die ge-
nannten Orte begeben, Teilnehmer befragt und
die Dokumente studiert. Die Kongrefberichte
vermitteln dem Leser etwas von der Brisanz der
Fragen, zumal es B. nicht versiumt, nach Mag-
lichkeit auch die Reaktion der Offentlichkeit in
den Massenmedien miteinzubeziehen. Freilich
wurde die angekiindigte Thematik nicht konse-
quent durchgehalten. Neben den grofien Reli-
gionskongressen stehen personliche Erlebnisbe-
richte (10. Kap.: Interreligitses Rendezvous in
Varanasi) oder rein innerkirchliche Ereignisse,
wie das Treffen der Franziskaner auf Colombo
(11. Kap.) oder der Bericht iiber subversive Or-
densleute auf den Philippinen (14. Kap.). Es ist
nicht das gleiche, ob iiber den Dialog der Religio-
nen berichtet wird, wie er in offiziellen Begeg-
nungen der christlichen Kirchen geschieht, oder
tiber das alltigliche Verhalten verschiedener re-
ligioser Bekenntnisse untereinander (vgl.
12, Kap.). Auch der China-Kongref in Léwen
1974 (13. Kap.) ist ein Fremdkorperin diesem Zu-
sammenhang, wobei die Brisanz der China-
Frage nicht geleugnet werden soll.

Positiv zu vermerken sind die beiden letzten
Kap. Kap. 16 schildert den EinfluB der Hochreli-
gionen im Westen, wo wir Missionsgebiet der

95



