Am leichtesten tut sich hier noch der systemati-
sche Theologe K. Rahner, der im Grunde seine
berechtigte Idee des anonym-namenlosen Chri-
sten aufgreift und eben betont, daf Gott auch
dann am Werk ist (bzw. genauer: sein kann), wo
immer menschliches Leben geschieht und sich
mehr oder minder reflex darstellt, in Worten,
Mythen und Symbolen religitser Art. Insofern
wird natiirlich auch das an ., Religion” selbst fiir
den christlichen Theologen interessant und zu
einem locus theologicus, was er auerhalb und
zum Teil sogar in Abweichung von seinen theol.
Handbiichern vorfindet. Aber eben diese mutige
und fast ein wenig euphorische Zuwendung zur
gelebten Religion und damit zum Volk wird ge-
triibt, wenn man aus humanwissenschaftlich in-
spirierten Beitrigen erfihrt, was gute Religions-
soziologie schon mehrere Jahrzehnte gesagt hat,
erstaunlicherweise aber von einigen Theologen
erst jetzt entdeckt wird, nachdem sie der Domi-
nanz aufgekldrter Volks- und Religionsmif3ach-
tung entronnen sind: Deutlich zeigt sich nim-
lich, daB gelebte Religion Ausdruck tiefer
menschlicher Lebensnéte individueller und kol-
lektiver Art ist: also Ausdruck des Heilsverlan-
gens in kollektiver Unterdriickung oder Aus-
druck des Suchens nach dem hl. Schild fiir die
bedrohte individuelle und familiire Existenz.

Solche religionssoziologische Vermutungen las-
sen aber ihrerseits die neue, fast unkritische Zu-
wendung mancher Theologen zum Volk und ih-
rer gelebten Religion wieder befragenswert er-
scheinen: Wird hier nicht dasselbe Christentum,
das den einen als Legitimation ihrer Herrschaft
dient, nunmehr zur Legitimation von politischer
Befreiung? Natiirlich ist hier noch nichts gesagt
iiber die befreiende Kraft christlichen Glaubens.
Aber es gibt ja auch so etwas wie eine ,,Funktio-
nalisierung’’ und Verzweckung des christlichen
Glaubens. Und muf8 man schon gleich ein An-
hanger der Barthschen Dogmatik sein, wenn
man zur Auffassung kommt, daf eben nicht
schon jegliche gelebte Religion mit christlichem
Glauben identisch ist? Die Unterscheidung
E. Fromms bzw. die seines Schiilers R. Funk
zwischen Habenreligion und Seinsreligion kann
hier schon allein aus humanwissenschaftlicher
Perspektive weiterhelfen. Und noch eine Frage:
Warum entdecken gerade heute vereinzelt Theo-
logen die Theologie des Volkes? Auch das kann
ja seinen ,,wissenssoziologischen” Ort haben:
Spielen nicht auch hier innerkirchliche Macht-
und Kommunikationsprobleme eine Rolle? Wird
hier nicht das sog. Volk herbeizitiert, um theol.
Uberlegungen und Argumente zu garnieren, die
man gerade so gut ohne dieses Volk hitte formu-
lieren kénnen? Die Beitriige des Biichleins ver-
stirken eher solche Fragen als daB sie sie 16sen.
Umso verdienstlicher ist es, daf hier reichliches
Material zusammengetragen wurde. Anhiinger
einer Volksreligion sowie ihre Analytiker mégen
durch diese kritischen Fragen ermutigt werden,
diesem bedeutsamen Thema eher verstirkt
nachzugehen, als es nach einer kurzen Mode-
phase enttduscht wieder abzulegen: Vor allem
dann mégen sie an diesem Thema bleiben, wenn

sich das Volk als widerspenstig erweist und ei-
nen kirchen- und theologiepolitischen Gebrauch
mit ureigenster Hartnackigkeit widersteht.

Passau Paul M. Zulehner

DOGMATIK

LONERGAN BERNHARD, Theologie im Pluralis-
mus heutiger Kulturen. (Qu. disp., hg. v. Rah-
ner/Schlier, Bd. 67) (192.) Herder, Freiburg 1975.
Kart. lam. DM 29.,50.

L., Prof. in Montreal, Toronte und Rom (Grego-
riana), als ,,Rahner Amerikas” bezeichnet, ist in
Europa weniger bekannt. G. B. Sala, Hg. dieses
Buches, ‘will ,,eine erste Kenntnis von L. im
deutschsprachigen Raum vermitteln* (8). Er pu-
bliziert 14 ,, apers” aus den Jahren 1964-1976 in
3 Teilen. Der 1, T. vermittelt den ,,neuen Kon-
text”, auf den die Theologie heute Riicksicht zu
nehmen hat mit ihrer neu zu gewinnenden Me-
thode. Der 2. T.: Dimensionen der Bedeutung
(meaning), Erkenntnisstruktur, Existenz und
Aggiornamento, natiirliche Gotteserkenntnis
umreifit das theologisch-methodologische An-
liegen. Der 3. T. (Auf dem Wege zu einer neuen
Theologie) weist auf die notwendige ,,Bekeh-
rung”, auf das personale Engagement hin. ,,Die
spezifisch theologischen Termini werden in der
religiosen Erfahrung ihre Wurzeln finden (und
zu finden haben). Man wird viel weniger iiber
Beweise, aber viel mehr von Bekehrung, intellek-
tueller, moralischer, religioser Bekehrung spre-
chen. Die Betonung wird sich von der Ebene des
Erfahrens, des Verstehens und des Urteilens auf
die Ebene des Abwiigens, des Wertens, des Ent-
scheides und des Liebens verlagern” (190). Darin
sieht L. die Revolution in der kath. Theologie.
Das Verzeichnis der wichtigsten Verdffent-
lichungen L. beschlieft den Bd. Man kann nur
wiinschen, daR auch die beiden Hauptwerke von
L., , Insight” (London 1957) und ,,Method in
Theology” (London 1972), iibersetzt und im
deutschen Sprachraum bekannt wiirden.

HEMMERLE KLAUS, Vorspiel zur Theologie.
Einiibungen. (159.) Herder, Freiburg 1979. Kart.
lam. DM 19.80.

Der ehemalige Ordinarius fiir christliche Reli-
gionsphilosophie will nach Art eines theol.
Grundkurses” aufzeigen, was es letztlich um
Glaube (Theologie) wie um das Lebenim und aus
dem Glauben (Theologie) ist, wenn sie vor philo-
sophisch verantwortetem Denken und konkreter
Lebenserfahrung, denkend ,mitspielend”, be-
trachtet und mitvollzogen werden. Es ist er-
staunlich, was H. in diesem .,Spiel” zu erschlie-
Ben vermag an scholastischen Einsichten bis zur
Transzendentalienlehre. Ein Beweis mehr, da
man die enormen Werte der Tradition nicht her-
unterspielen oder beiseitelassen miisse in der
heutigen Theologie, wenn es auch gilt, im ,,Mit-
spielen” gewisse, u. U. andere Akzente set-
zende Impulse zu geben.

So wiirde Rez. die Auswirkungen von Geschépf-
lichkeit, von zeitlicher VerfaRtheit u. 4. nicht so-

97



gleich als ,,Ohnmacht” des Daseins bezeichnen
(40ff.). Geschépfsein bedeutet jedenfalls Er-
michtigtsein zum Sein, also zum Machtigsein,
ohne daf zunichst ein negativer Bezug erkenn-
bar wiire. Ist es wirklich so, daf die Sache sich
verfremdet, wenn sie zur Sprache kommt (61)?
Mufl Sprache, die sicher ,, Auflerung” ist, so-
gleich als ,,EntduBerung”, als ,, Verfremdung"
begriffen werden (62£.)? Wird damit nicht zuviel
Konzession gemacht an eine Tradition des ver-
gangenen Jahrhunderts? Was zur Offenbarung
und zur Philosophie gesagt wird (124) ist nur zu
unterschreiben, wenn der siindige Mensch vor-
ausgesetzt ist, nicht aber, wenn der Mensch in
seinem urspriinglichen, von Gott her seienden
Wesen gefafit wird. ,,Der unbedingte, entzogene
Ursprung gibt sich selbst hinein in den Raum
menschlichen Denkens und Daseins” (124), ja,
aber eben seitdem der Mensch geschaffen ist,
nicht erst mit einer (wenn vielleicht auch nur lo-
gisch) spiter angesetzten ,, Offenbarung”, zumal
wenn diese erst im Ereignis Jesu Christi ange-
setzt wird, wie es das letzte Kap. anzunehmen
scheint. Wenn die Studienanfinger auch beim
letzten Kap. ,,Das Spiel Gottes in Jesus’ mitge-
spielt haben, dann sind sie und der Vortragende
zu begliickwiinschen. Ist es doch in gutem Sinn
sehr anspruchsvoll und wohl nur dann mitzu-
vollziehen, wenn die Trinititslehre schon absol-
viert wurde.

Zum Schluf die ermunternde Einladung, dieses
,,Vorspiel zur Theologie” mitzuspielen. Es gibt
den Anreiz zum frohen Weiterspielen!

Wien Raphael Schulte

FINKENZELLER JOSEF, Was kommt nach dem
Tod? Eine Orientierungshilfe fiir Unterricht, Ver-
kiindigung und Glaubensgesprich. (188.) Don-
Bosco-V., Miinchen 1976. Kart. DM 16.80.

F. hatdem im Untertitel ausgedriickten Anliegen
voll entsprochen und damit einer allgemein ver-
breiteten Unsicherheit aufgeholfen. Einleitend
spricht er iiber ,,Die Eschatologie im Rahmen
heutiger Theologie” und fiigt ,,Das Menschen-
bild der christlichen Theologie” an. Das 3. Kap.
,.Die Unsterblichkeit der Seele und das Fortleben
nach dem Tod (33-39) bringt Kldrungen fiir das
4. Kap. ,,Der Tod des Menschen’ (40-63). An-
schliefflend werden ,,Das personliche (besonde-
re) Gericht”” (64-75), ,,Der Zwischenzustand’
(76-96), ,,Das Fegefeuer”’ (97-115), ,,Die Aufer-
stehung der Toten und die Zukunft des Kosmos”
(116-147), zuletzt ,,Das endgiiltige Heil oder Un-
heil” (148-173) behandelt. Dabei stellt F. zu-
nichst die theol. und kerygmatische Problem-
lage vor, 1it dazu die kirchliche Lehre wie das
Zeugnis der Offenbarung zu Wort kommen
(auch jeweils in der unterschiedlichen Ausle-
gung fritherer und heutiger Theologie bzw. kath.
und protest. Sicht), um dann Deutungen, Auf-
fassungen, Hypothesen und Interpretationen
bedeutender Theologen von heute auszubreiten
(z. B. die Endentscheidungshypothese von
L. Boros) und ggf. zu ihnen Stellung zu nehmen.
So wird erreicht, daB jeder Leser zunichst fir

98

sich ein Bild der theol. und kirchlich-lehrmagi-
gen Lage gewinnen kann und sich fiir diese oder
jene Position entscheiden muB. Dazu verhelfen
die zahlreichen Anmerkungen am Schluff des
Buches.

Uberblickt man das Dargebotene, so kommt man
um eine gewisse Zwiespiltigkeit nicht herum. F.
hat sich nicht unnotig auf bestimmte Positionen
festgelegt, so daB der Vorwurf erhoben werden
kann (nicht muf), es fehle an klaren, eindeutigen
Aussagen; es sei kaum jemand in der Lage, zu
entscheiden, wenn er vor die harte Frage gestellt
wird, was denn nun tatsdchlich verbindliche
Lehre sei. Wer mochte da den Mut haben, , letz-
te, eindeutige Antwort” zu wissen? (Vgl. die
jlingste romische Verlautbarung zur Sache.)
Das andere: Offensichtlich kann nur die entspre-
chende Erneuerung und vertiefte Besinnung auf
die grundlegenden Traktate (Theologie, Christo-
logie, Anthropologie) dazu verhelfen, daf die
Glaubensaussagen eschatologischen Charakters
{iberhaupt verstehbar und glaubend annehmbar
werden. Das geht nicht gegen dieses Buch, stellt
freilich die Aufgabe der Gesamttheologie vor die
grundkritische Frage letzter Redlichkeit.

Wien Raphael Schulte

WARNACH VIKTOR, Christus-Mysterium. Me-
ditationen. Ein Uberblick. (170.) Styria, Graz
1977. Kln. S 290.—, DM 39.-.

Ein jaher Tod lie W. nicht vollenden, was er seit
1937 geplant und 1940 im 1. Entwurf vorgelegt
hatte. B. Neunhauser (Hg.) sagt in der Einlei-
tung(12):,, Viktor Warnach war im Kreis der Laa-
cher Benediktiner aus der Schule Abt Herwegens
und der Anregungen Odo Casels zweifellos der
bedeutendste spekulative Kopf. Er ist der einzi-
ge, der sich um eine eindrucksvolle Synthese
bemiiht hat.”

In der Einfithrung (15-25) gibt W. anhand einer
etwas eigenartigen Analyse des Vorkommens
und der Bedeutung von ,, mysterion” in der HL
Schrift den eigentlichen Gegenstand der ,,My-
sterientheologie” und ihren Aufbau an (24). Es
folgen die Kap.: Das Urmysterium; das Schop-
fungsmysterium; der Mensch und das Myste-
rium der Bosheit; das Heilswerk Christi; das My-
sterium der Kirche; das Kultmysterium; das
Heilsmysterium; die Heilsvollendung. Im gro-
fen und ganzen folgt W. damit dem Inhalt des
Grofen Glaubensbekenntnisses oder auch dem
Gang des Mysteriums Gottes aus gottlichem Ur-
sprung durch die Geschichte in die Vollendung.
Es ist hier nicht méglich, auszubreiten, was W. in
diesen Kap. vorlegt. Wollte man diese ,,Synthe-
se” vom heutigen dogmatischen oder gar exege-
tischen Standpunkt beurteilen, wiirde man sich
schwer tun, jedenfalls dem Duktus des Werkes
nicht entsprechen, dessen Untertitel zu beachten
ist. In,,Meditationen’* darf man z. B. mit Schrift-
texten operieren, wie es die Viter schon taten;
dem Dogmatiker sind solche Wege eher ver-
sperrt. Wer im liturgischen Mysterium so gebor-
gen ist wie W., wird seine Erbauung finden, auf
die schon die Sprache des Vf. hinzielt. Antwor-



