gleich als ,,Ohnmacht” des Daseins bezeichnen
(40ff.). Geschépfsein bedeutet jedenfalls Er-
michtigtsein zum Sein, also zum Machtigsein,
ohne daf zunichst ein negativer Bezug erkenn-
bar wiire. Ist es wirklich so, daf die Sache sich
verfremdet, wenn sie zur Sprache kommt (61)?
Mufl Sprache, die sicher ,, Auflerung” ist, so-
gleich als ,,EntduBerung”, als ,, Verfremdung"
begriffen werden (62£.)? Wird damit nicht zuviel
Konzession gemacht an eine Tradition des ver-
gangenen Jahrhunderts? Was zur Offenbarung
und zur Philosophie gesagt wird (124) ist nur zu
unterschreiben, wenn der siindige Mensch vor-
ausgesetzt ist, nicht aber, wenn der Mensch in
seinem urspriinglichen, von Gott her seienden
Wesen gefafit wird. ,,Der unbedingte, entzogene
Ursprung gibt sich selbst hinein in den Raum
menschlichen Denkens und Daseins” (124), ja,
aber eben seitdem der Mensch geschaffen ist,
nicht erst mit einer (wenn vielleicht auch nur lo-
gisch) spiter angesetzten ,, Offenbarung”, zumal
wenn diese erst im Ereignis Jesu Christi ange-
setzt wird, wie es das letzte Kap. anzunehmen
scheint. Wenn die Studienanfinger auch beim
letzten Kap. ,,Das Spiel Gottes in Jesus’ mitge-
spielt haben, dann sind sie und der Vortragende
zu begliickwiinschen. Ist es doch in gutem Sinn
sehr anspruchsvoll und wohl nur dann mitzu-
vollziehen, wenn die Trinititslehre schon absol-
viert wurde.

Zum Schluf die ermunternde Einladung, dieses
,,Vorspiel zur Theologie” mitzuspielen. Es gibt
den Anreiz zum frohen Weiterspielen!

Wien Raphael Schulte

FINKENZELLER JOSEF, Was kommt nach dem
Tod? Eine Orientierungshilfe fiir Unterricht, Ver-
kiindigung und Glaubensgesprich. (188.) Don-
Bosco-V., Miinchen 1976. Kart. DM 16.80.

F. hatdem im Untertitel ausgedriickten Anliegen
voll entsprochen und damit einer allgemein ver-
breiteten Unsicherheit aufgeholfen. Einleitend
spricht er iiber ,,Die Eschatologie im Rahmen
heutiger Theologie” und fiigt ,,Das Menschen-
bild der christlichen Theologie” an. Das 3. Kap.
,.Die Unsterblichkeit der Seele und das Fortleben
nach dem Tod (33-39) bringt Kldrungen fiir das
4. Kap. ,,Der Tod des Menschen’ (40-63). An-
schliefflend werden ,,Das personliche (besonde-
re) Gericht”” (64-75), ,,Der Zwischenzustand’
(76-96), ,,Das Fegefeuer”’ (97-115), ,,Die Aufer-
stehung der Toten und die Zukunft des Kosmos”
(116-147), zuletzt ,,Das endgiiltige Heil oder Un-
heil” (148-173) behandelt. Dabei stellt F. zu-
nichst die theol. und kerygmatische Problem-
lage vor, 1it dazu die kirchliche Lehre wie das
Zeugnis der Offenbarung zu Wort kommen
(auch jeweils in der unterschiedlichen Ausle-
gung fritherer und heutiger Theologie bzw. kath.
und protest. Sicht), um dann Deutungen, Auf-
fassungen, Hypothesen und Interpretationen
bedeutender Theologen von heute auszubreiten
(z. B. die Endentscheidungshypothese von
L. Boros) und ggf. zu ihnen Stellung zu nehmen.
So wird erreicht, daB jeder Leser zunichst fir

98

sich ein Bild der theol. und kirchlich-lehrmagi-
gen Lage gewinnen kann und sich fiir diese oder
jene Position entscheiden muB. Dazu verhelfen
die zahlreichen Anmerkungen am Schluff des
Buches.

Uberblickt man das Dargebotene, so kommt man
um eine gewisse Zwiespiltigkeit nicht herum. F.
hat sich nicht unnotig auf bestimmte Positionen
festgelegt, so daB der Vorwurf erhoben werden
kann (nicht muf), es fehle an klaren, eindeutigen
Aussagen; es sei kaum jemand in der Lage, zu
entscheiden, wenn er vor die harte Frage gestellt
wird, was denn nun tatsdchlich verbindliche
Lehre sei. Wer mochte da den Mut haben, , letz-
te, eindeutige Antwort” zu wissen? (Vgl. die
jlingste romische Verlautbarung zur Sache.)
Das andere: Offensichtlich kann nur die entspre-
chende Erneuerung und vertiefte Besinnung auf
die grundlegenden Traktate (Theologie, Christo-
logie, Anthropologie) dazu verhelfen, daf die
Glaubensaussagen eschatologischen Charakters
{iberhaupt verstehbar und glaubend annehmbar
werden. Das geht nicht gegen dieses Buch, stellt
freilich die Aufgabe der Gesamttheologie vor die
grundkritische Frage letzter Redlichkeit.

Wien Raphael Schulte

WARNACH VIKTOR, Christus-Mysterium. Me-
ditationen. Ein Uberblick. (170.) Styria, Graz
1977. Kln. S 290.—, DM 39.-.

Ein jaher Tod lie W. nicht vollenden, was er seit
1937 geplant und 1940 im 1. Entwurf vorgelegt
hatte. B. Neunhauser (Hg.) sagt in der Einlei-
tung(12):,, Viktor Warnach war im Kreis der Laa-
cher Benediktiner aus der Schule Abt Herwegens
und der Anregungen Odo Casels zweifellos der
bedeutendste spekulative Kopf. Er ist der einzi-
ge, der sich um eine eindrucksvolle Synthese
bemiiht hat.”

In der Einfithrung (15-25) gibt W. anhand einer
etwas eigenartigen Analyse des Vorkommens
und der Bedeutung von ,, mysterion” in der HL
Schrift den eigentlichen Gegenstand der ,,My-
sterientheologie” und ihren Aufbau an (24). Es
folgen die Kap.: Das Urmysterium; das Schop-
fungsmysterium; der Mensch und das Myste-
rium der Bosheit; das Heilswerk Christi; das My-
sterium der Kirche; das Kultmysterium; das
Heilsmysterium; die Heilsvollendung. Im gro-
fen und ganzen folgt W. damit dem Inhalt des
Grofen Glaubensbekenntnisses oder auch dem
Gang des Mysteriums Gottes aus gottlichem Ur-
sprung durch die Geschichte in die Vollendung.
Es ist hier nicht méglich, auszubreiten, was W. in
diesen Kap. vorlegt. Wollte man diese ,,Synthe-
se” vom heutigen dogmatischen oder gar exege-
tischen Standpunkt beurteilen, wiirde man sich
schwer tun, jedenfalls dem Duktus des Werkes
nicht entsprechen, dessen Untertitel zu beachten
ist. In,,Meditationen’* darf man z. B. mit Schrift-
texten operieren, wie es die Viter schon taten;
dem Dogmatiker sind solche Wege eher ver-
sperrt. Wer im liturgischen Mysterium so gebor-
gen ist wie W., wird seine Erbauung finden, auf
die schon die Sprache des Vf. hinzielt. Antwor-



ten auf heute brennende humane und christliche
Probleme und Néte darf man fiiglich nicht erwar-
ten.

Dem Hg. ist fiir seine Miihe zu danken, weil das
Buch erkennen und beurteilen li8t, was ,,Myste-
rientheologie” ist und will. Ohne es fehlte ein
entscheidender Beitrag.

Wien Raphael Schulte

KARRER LEO, Der Glaube in Kurzformeln. Zur
theologischen und sprachtheoretischen Proble-
matik und zur religionspadagogischen Verwen-
dung der Kurzformeln des Glaubens. (XIII u.
297.) Griinewald, Mainz 1978. Kart. lam.
DM 39.—-.

K. Rahners Entwurf einer Kurzformel des Glau-
bens (1964) hat die theol. Literatur dariiber zum
FlieBen gebracht. Der weltanschauliche und
theologische Pluralismus unserer Zeit verlangt
eine Konzentration auf die Mitte des Glaubens.
Solche Kurzformeln gehren zum festen Bestand
des AT wie des NT, leben vor allem im Gottes-
dienst und im Kerygma. Daraus entwickelten
sich die ,,Symbola”, die primair nicht Glaubens-
regeln, sondern Bekenntnisse waren. War das
altrémische Taufsymbolum noch als Frage und
Antwort abgefafit, so kam es bald zur Credo-Bil-
dung, zu systematischen Zusammenfassungen
des Glaubens. Die ersten Konzilien haben die of-
fiziellen Glaubensbekenntnisse gestaltet, das
Tridentinum hat ein letztes vorgelegt. Im Lauf
der Kirchengeschichte wurde das Streben zur
Vereinheitlichung der Glaubensbekenntnisse
immer starker. Kurzformeln kommen nicht aus
einem methodischen Glaubensminimalismus,
sondern aus dem rechten Verstindnis der Of-
fenbarung, die nie zu einer blof satzhaften
Wabhrheit verobjektiviert werden kann, sondern
als Heilsgeschehen zur personlichen Beziehung
zu Christus fiihrt. Der Glaube erschépft sich also
nicht in einem Fiirwahrhalten von Wahrheiten,
sondern in einem Antwortgeben des ganzen
Menschen in Wort und Tat. Hier liegt die Berech-
tigung von Glaubensformeln. Es kann nie darum
gehen, den ganzen Glaubensinhalt auszusagen,
das ist unmoglich. Es geht auch nicht um die Re-
duzierung des Glaubens, um eine Eliminierung
miflliebiger Wahrheiten, sondern darum, alle
Kraft und Aufmerksamkeit auf die Mitte des
christlichen Glaubens zu konzentrieren aus pa-
storalen und religionsp'zidagofgischen Griinden.
Bei Erstellung der Glaubensformeln sind auch
die phil. Sprachuntersuchungen zu beachten.
Die Aussagen der HI. Schrift bilden die erste
Sprachstufe. Alle Glaubensformeln sind meta-
sprachlich als Aussagen {iber Aussagen zu ver-
stehen und sind eingebunden in den umgangs-
sprachlichen Verstindnishorizont. Die Giiltig-
keit einer Aussage ist nicht von auSen her durch
eine Autoritidt, sondern durch metasprachliches
Bemiihen zu erreichen. Dabei geht es nicht dar-
um, einmal Gesagtes zu konservieren, vielmehr
es fiir heutigen Glaubenskonsens zu erschliefen.
Die je neue Aktualisierung dieses Prozesses in
Kontinuitit und Treue zum Ursprung ist als ver-

pflichtende Sorge der Kirche iiberantwortet.
Nach Wittgenstein kann man auch von Sprach-
spielen des Glaubens sprechen. Wie es eine Pro-
fessoren-, Bauern- und Jdgersprache gibt, so
auch eine (amtliche) Kirchensprache, eine Theo-
logensprache. Da der Glaube eine Lebenspraxis
ist, kann Glaubenssprache nur aus diesem Erfah-
rungskontext erwachsen. Schwindet die Zahl
der Gldubigen, die den kirchlichen Sprachge-
brauch verstehen, so kommt es zur Glaubens-
krise.

Religidse Sprache will als Erschliefungssprache
(disclosure) iiber die sichtbar und sprachlich
unmittelbare Objektivitit hinaus einen Sinnzu-
gang erdffnen. Die Parabeln und Gleichnisse im
NTsind Musterbeispiele fiir solche Modelle. Jede
menschliche Situation kann zum Ausgangs-
punkt fiir eine religitse ErschlieBungssituation
werden, manche in besonders dichter Weise:
Entscheidungssituationen, Abhingigkeit, Verlo-
renheit, Angst, Solidaritit, Liebe, Schuld, Hoff-
nung usw. Daraus folgt fiir die Kurzformeln des
Glaubens: Sie sind nicht unantastbare Konser-
vierungen des Glaubens, sondern kontextge-
bundene und kontextbedingte Modelldarstel-
lungen des christlichen Glaubens. Kurzformeln
sind in konkreten Lebensformen verankert. Ihre
werbende Vitalitit hingt von der Leidenschaft-
lichkeit engagierten Glaubens ab. Dabei sind sie
von den in der Liturgie verwendeten Doxologi-
en, Hymnen oder Homologien zu scheiden. Sie
sind ndmlich nicht direkter Anruf Gottes oder
Jesu Christi, sondern bekenntnishafte Darstel-
lung des Glaubens mit dem besonderen Gewicht
auf dem Subjekt des Bekennens. Das bedingt
auch die Pluralitit der Formeln. Literarisch ist zu
sagen, dafl sie keine Summierung der kath.
Dogmatik bringen sollen. Fiir christliche Ver-
binde sind sie Identifikationsformeln, ohne zu
einer verpflichtenden Parteilinie zu werden.

Da diese Formeln in der kirchlichen Basis entste-
hen, erhebt sich die Frage ihrer Kirchlichkeit.
Hier mufs gesagt werden, da@ es eine Dialektik
gibt zwischen dem fundamental christlichen und
dem je partiellen Kontext. Der Glaube erschépft
sich nicht im kognitiven Akzeptieren einer all-
gemein formulierten Glaubenslehre. Keine For-
mel, auch keine amtliche, fait den ganzen Inhalt
des Glaubens. Es mégen ruhig einige offizitse
und halbamtliche Versuche auf kath. Seite vor-
liegen (z. B. das ,,Credo des Gottesvolkes” Pauls
VL.); sie geniigen nicht, weil nicht alle damit er-
reicht werden. Theologisch wird deutlich, daf
die Kurzformelentwiirfe in Spannung stehen
zwischen den heutigen Anforderungen und der
Treue'zum christlich Wesentlichen. Der V. gibt
dann Regeln an fiirihre Authentizitit: Inhaltliche
Normierung durch den Konsens der Kirche (Or-
thodoxie von Kurzformeln &8t sich nie isoliert
von Orthopraxie verifizieren); anthropologische
Dimensionierung als Bedingung fiir die Rezep-
tion; Grundfunktion und situative Funktionen
(erstere liegt darin, den Glauben auf das elemen-
tare Fundament hin zu orientieren; letztere sind
durch die Verwendung gegeben: in der Kateche-
se, beim Gottesdienst usw.). Kurzformeln kén-

99



