forderung eines , riickhaltlosen Eingehens” auf
die moderne Welt und ihre rigorosen wissen-
schaftlichen Methoden in der optimistischen
Annahme, daff gerade dadurch ,,Moglichkeit
und Notwendigkeit religioser Uberzeugung”
(170) klarer herauskommen wird. In einem an
Teilhard de Chardin gemahnenden Pathos
glaubt T., dal das neue, kosmisch geweitete
Selbstbewufitsein ,,eingeschmolzen” werden
kann in den christlichen Glauben und daf es so
gelingen wird, ,,die heilige gottliche Liebe auch
in diesem so unendlich vergroflerten Weltall zur
Empfindung zu bringen"’ (76). Das ist in kurzen
Ziigen der Ansatz und das Anliegen seines reli-
gionsphil. Projektes. Dieses und seine Durch-
fithrung in psychologischer, erkenntnistheoreti-
scher, geschichtsphil. und schlieflich metaphy-
sischer Hinsicht hat A. mit Prizision und Sympa-
thie herausgestellt und gegen vielfiltiges Mif-
verstindnis rehabilitiert.

So beeindruckend und zwingend der ,,Sitz im
Leben” des neuzeitlichen Problems des
Christentums gesehen wird, so klar und mit
kompromiBloser Schirfe der Ausgangspunkt al-
ler zukiinftigen religionsphil. Rede bestimmt
wird, die Losungen freilich, die T. vorgeschlagen
hat, erscheinen in ihren Ergebnissen weithin
aporetisch und unzureichend. (Es hitte m. E.
der Sympathie fiir dieses Denken nicht gescha-
det, wenn A. hier mehr Kritik eingebracht hitte.)
Denn unbeschadet der personlichen Frommig-
keit und ,,Mystik” T.s bleibt unbefriedigend: die
erkldrte Unmoglichkeit eines ,, Wertvergleiches”
zwischen den geschichtlichen Religionen (224),
als Konsequenz einer rein religionsgeschichtli-
chen Methode; seine klare Option fiir ein ,,un-
dogmatisches’ Christentum (diem. E. der Autor
vertuscht, aber die signifikant aus(%esprochen ist
z. B. im Brief an von Hiigel, 22. Okt. 1905); die
Denunzierung der Frage nach der Absolutheit
des Christentums als ,,dogmatische Quilerei”
(221); die idealistische Annahme schlieflich, daf§
die Religionen ,,alle in eine gemeinsame Rich-
tung deuten und alle aus innerem Antriebin eine
unbekannte Hohe streben, wo erst die letzte Ein-
heit und das Objektiv-Absolute liegen kann
(225),

Alles in allem, trotz dieser Anfragen beziiglich
einer deutlicheren kritischen Markierung der
Aporetik des T.schen Entwurfes im Interesse ei-
ner dem Christentum adédquaten Religionsphilo-
sophie, stellt die Arbeit A.s einen bedeutsamen
Fortschritt in der T.-Forschung und in der Erfor-
schung einer geistesgeschichtlichen Situation
dar, die heute noch die Grundlagen unseres
Selbstverstindnisses bestimmt.

Graz Otto Kiinig

KUSCHEL KARL JOSEF, Jesus in der deutschspra-
chigen Gegenwartsliteratur. (XVIII u. 385.) (Okum.
Theol., Bd. 1) Benziger, Ziirich/Mohn, Giiters-
loh 1978. Kart. sfr 39.—.

Dieser Bd., interdisziplinir betreut von der Tii-
binger Universitit, setzt nicht bei konfessionel-

102

len Aspekten an, die allzuleicht kontrovers wer-
den, sondern bemiiht sich um eine Darstellung
der Bedeutung, die Jesus in der Literatur hat, die
weder liturgiebezogen noch von Autoren verfafit
ist, die sich grundsitzlich kirchentreu im Sinne
der einen oder anderen Konfession verstehen.
Damit wird, besonders was die Gegenwartslite-
ratur im engen Sinn betrifft, auch ernsthaft der
Aktualitat der Botschaft der Evangelien Rech-
nung getragen, die sie tiber die Grenzen der
kirchlichen Gemeinden hinaus hat.

K. geht aus vom Roman, exemplarisch darge-
stellt an Bernanos, Greene und Langgdsser. Die-
ser steht unter den Kategorien Mysterium, Gna-
de, Heilu. &., die aberals eine Arteigenstindiger
GroéRen gesehen werden, fast losgelost von den
handelnden Personen. Nach 1945 tritt eine Ak-
zentverschiebung ein, die sich zuerstin der Lyrik
bemerkbar macht und durch die Katastrophen
und Schocks der Epoche (Stalingrad, Auschwitz,
Hiroshima) zu einer veranderten Position an-
thropologischen Selbstverstindnisses fiihrt; ei-
nerseits dominiert im Blick auf Jesus das perso-
nale Element (Jesus als Bruder), andererseits sind
die nun dominierenden Kategorien der literari-
schen Begegnung mit Jesus Gefihrdung, Hoff-
nungslosigkeit, Verlassenheit, Narrentum. Es ist
aber nicht die Absicht dieses Bd., solche Sach-
verhalte lediglich zu konstatieren (wenn auch in
einem breiten Spektrum, in dem iiber 150 Texte
von Ilse Aichinger bis Carl Zuckmayer befragt
werden), sondern auch Aussagen der Theologie
auf die erwiihnten Positionen zu treffen. Dabei
begegnet der Leser an zahlreichen Stellen einer
redlichen Auseinandersetzung zwischen Litera-
tur und Theologie, die vorschnelle Identifikatio-
nen mit den literarischen Positionen vermeidet,
MiBverstindnisse zwischen Literatur und Theo-
logie aufdeckt, Korrekturen anbringt und polare
Positionen, die nicht vermittelbar scheinen, be-
wuft als solche hinnimmt.

Linz Dietmar Kaindlstorfer

MEYERS-HERWARTZ, Die Rezeption des Anti-
rassismus-Programms in der EKD. (378.) Kohl-
hammer, Stuttgart 1979. Kart. lam. DM 29.80.

Diesem Buch sind viele griindliche Leser zu
wiinschen. Einmal, weil es ein noch immer , hei-
Bes Eisen’’ mit anerkennenswertem Mut und
unbestechlicher Wahrheitsliebe aufgreift und auf
wissenschaftlichem Niveau diskutiert. Dann
aber, weil es iiber die unmittelbare Thematik
hinaus das komplexe Problem des Verhiltnisses
von dogmatischer Ekklesiologie und soziologi-
scher Erkenntnis grundsitzlich zur Debatte
stellt. Gerade deshalb diirfte es auch von beson-
derem Interesse fiir die kath. Theologie sein, in
der immer schon das Wesen von Kirche als ,,so-
zialem System’ anders und tiefgriindiger als von
prot. Seite bedacht wurde: das Werk zeigt, wie
stark die soziologischen Implikationen auch
evang. Kirchenverstindnis (entgegen dessen
traditioneller Meinung) bestimmen.

Die Autorin geht von der soziologischen Theorie



