forderung eines , riickhaltlosen Eingehens” auf
die moderne Welt und ihre rigorosen wissen-
schaftlichen Methoden in der optimistischen
Annahme, daff gerade dadurch ,,Moglichkeit
und Notwendigkeit religioser Uberzeugung”
(170) klarer herauskommen wird. In einem an
Teilhard de Chardin gemahnenden Pathos
glaubt T., dal das neue, kosmisch geweitete
Selbstbewufitsein ,,eingeschmolzen” werden
kann in den christlichen Glauben und daf es so
gelingen wird, ,,die heilige gottliche Liebe auch
in diesem so unendlich vergroflerten Weltall zur
Empfindung zu bringen"’ (76). Das ist in kurzen
Ziigen der Ansatz und das Anliegen seines reli-
gionsphil. Projektes. Dieses und seine Durch-
fithrung in psychologischer, erkenntnistheoreti-
scher, geschichtsphil. und schlieflich metaphy-
sischer Hinsicht hat A. mit Prizision und Sympa-
thie herausgestellt und gegen vielfiltiges Mif-
verstindnis rehabilitiert.

So beeindruckend und zwingend der ,,Sitz im
Leben” des neuzeitlichen Problems des
Christentums gesehen wird, so klar und mit
kompromiBloser Schirfe der Ausgangspunkt al-
ler zukiinftigen religionsphil. Rede bestimmt
wird, die Losungen freilich, die T. vorgeschlagen
hat, erscheinen in ihren Ergebnissen weithin
aporetisch und unzureichend. (Es hitte m. E.
der Sympathie fiir dieses Denken nicht gescha-
det, wenn A. hier mehr Kritik eingebracht hitte.)
Denn unbeschadet der personlichen Frommig-
keit und ,,Mystik” T.s bleibt unbefriedigend: die
erkldrte Unmoglichkeit eines ,, Wertvergleiches”
zwischen den geschichtlichen Religionen (224),
als Konsequenz einer rein religionsgeschichtli-
chen Methode; seine klare Option fiir ein ,,un-
dogmatisches’ Christentum (diem. E. der Autor
vertuscht, aber die signifikant aus(%esprochen ist
z. B. im Brief an von Hiigel, 22. Okt. 1905); die
Denunzierung der Frage nach der Absolutheit
des Christentums als ,,dogmatische Quilerei”
(221); die idealistische Annahme schlieflich, daf§
die Religionen ,,alle in eine gemeinsame Rich-
tung deuten und alle aus innerem Antriebin eine
unbekannte Hohe streben, wo erst die letzte Ein-
heit und das Objektiv-Absolute liegen kann
(225),

Alles in allem, trotz dieser Anfragen beziiglich
einer deutlicheren kritischen Markierung der
Aporetik des T.schen Entwurfes im Interesse ei-
ner dem Christentum adédquaten Religionsphilo-
sophie, stellt die Arbeit A.s einen bedeutsamen
Fortschritt in der T.-Forschung und in der Erfor-
schung einer geistesgeschichtlichen Situation
dar, die heute noch die Grundlagen unseres
Selbstverstindnisses bestimmt.

Graz Otto Kiinig

KUSCHEL KARL JOSEF, Jesus in der deutschspra-
chigen Gegenwartsliteratur. (XVIII u. 385.) (Okum.
Theol., Bd. 1) Benziger, Ziirich/Mohn, Giiters-
loh 1978. Kart. sfr 39.—.

Dieser Bd., interdisziplinir betreut von der Tii-
binger Universitit, setzt nicht bei konfessionel-

102

len Aspekten an, die allzuleicht kontrovers wer-
den, sondern bemiiht sich um eine Darstellung
der Bedeutung, die Jesus in der Literatur hat, die
weder liturgiebezogen noch von Autoren verfafit
ist, die sich grundsitzlich kirchentreu im Sinne
der einen oder anderen Konfession verstehen.
Damit wird, besonders was die Gegenwartslite-
ratur im engen Sinn betrifft, auch ernsthaft der
Aktualitat der Botschaft der Evangelien Rech-
nung getragen, die sie tiber die Grenzen der
kirchlichen Gemeinden hinaus hat.

K. geht aus vom Roman, exemplarisch darge-
stellt an Bernanos, Greene und Langgdsser. Die-
ser steht unter den Kategorien Mysterium, Gna-
de, Heilu. &., die aberals eine Arteigenstindiger
GroéRen gesehen werden, fast losgelost von den
handelnden Personen. Nach 1945 tritt eine Ak-
zentverschiebung ein, die sich zuerstin der Lyrik
bemerkbar macht und durch die Katastrophen
und Schocks der Epoche (Stalingrad, Auschwitz,
Hiroshima) zu einer veranderten Position an-
thropologischen Selbstverstindnisses fiihrt; ei-
nerseits dominiert im Blick auf Jesus das perso-
nale Element (Jesus als Bruder), andererseits sind
die nun dominierenden Kategorien der literari-
schen Begegnung mit Jesus Gefihrdung, Hoff-
nungslosigkeit, Verlassenheit, Narrentum. Es ist
aber nicht die Absicht dieses Bd., solche Sach-
verhalte lediglich zu konstatieren (wenn auch in
einem breiten Spektrum, in dem iiber 150 Texte
von Ilse Aichinger bis Carl Zuckmayer befragt
werden), sondern auch Aussagen der Theologie
auf die erwiihnten Positionen zu treffen. Dabei
begegnet der Leser an zahlreichen Stellen einer
redlichen Auseinandersetzung zwischen Litera-
tur und Theologie, die vorschnelle Identifikatio-
nen mit den literarischen Positionen vermeidet,
MiBverstindnisse zwischen Literatur und Theo-
logie aufdeckt, Korrekturen anbringt und polare
Positionen, die nicht vermittelbar scheinen, be-
wuft als solche hinnimmt.

Linz Dietmar Kaindlstorfer

MEYERS-HERWARTZ, Die Rezeption des Anti-
rassismus-Programms in der EKD. (378.) Kohl-
hammer, Stuttgart 1979. Kart. lam. DM 29.80.

Diesem Buch sind viele griindliche Leser zu
wiinschen. Einmal, weil es ein noch immer , hei-
Bes Eisen’’ mit anerkennenswertem Mut und
unbestechlicher Wahrheitsliebe aufgreift und auf
wissenschaftlichem Niveau diskutiert. Dann
aber, weil es iiber die unmittelbare Thematik
hinaus das komplexe Problem des Verhiltnisses
von dogmatischer Ekklesiologie und soziologi-
scher Erkenntnis grundsitzlich zur Debatte
stellt. Gerade deshalb diirfte es auch von beson-
derem Interesse fiir die kath. Theologie sein, in
der immer schon das Wesen von Kirche als ,,so-
zialem System’ anders und tiefgriindiger als von
prot. Seite bedacht wurde: das Werk zeigt, wie
stark die soziologischen Implikationen auch
evang. Kirchenverstindnis (entgegen dessen
traditioneller Meinung) bestimmen.

Die Autorin geht von der soziologischen Theorie



des N. Luhmann aus, in der (begriindeten?) Er-
wartung, hier die Mdglichkeit fiir eine Koopera-
tion mit dem theol. Anspruch jedweder Ekkle-
siologie zu finden. In der Tat verhilft ihr dieser
Ausgangspunkt zu wichtigen Einsichten. So
kann sie schreiben: ,,Demnach hitte man schon
vordem 2. 9. 70 die Prognose aufstellen kénnen,
daf die Institutionalisierung (des Anti-Rassis-
mus-Programmes), zumindest was die deut-
schen Mitgliedskirchen betrifft, nicht gelingen
konnte’ (87). Ihren Nachweis, dag die wesentli-
chen Forderungen des Anti-Rassismus-Pro-
gramms nicht nur auf prinzipielle theol. Gegner-
schaft stoBen wiirden, sondern im Widerspruch
zu ekklesialen Strukturelementen stehen, die vor
allem im volkskirchlichen Charakter der deut-
schenevang. Landeskirchen liegen, wird manals
gelungen bezeichnen kénnen. So entscharft sie
den Konflikt, macht ihn jedenfalls verstindli-
cher, und somit ist dieses Buch geeignet, den
harten Gegensatz zwischen den Befiirwortern
und den Bekdmpfern des Anti-Rassismus-Pro-
gramms sowie die Frage um Stellung und Rolle
des Weltkirchenrates im deutschen Protestan-
tismus zu mildern.

Offen bleibt, ob auf die Art solchen Vorgehens
der grundsitzliche, d. h. dogmatische Grund je-
nes zwischen September 70 und Mirz 71 beson-
ders hitzigen, aber auch heute durchaus virulen-
ten Konfliktes in gebiithrender theol. Tiefe ausge-
lotet wird. Nicht nur bleibt der zwar sachlich
nicht unrichtige SchluBabschnitt iiber das Ver-
hdltnis von ,,Systemanalyse und Theologie”
(341/342) eher durftig, auch die Luhmann-Hilfe
(gilt das fiir alle soziologischen Analysen?) fiihrt,
aufs Ganze gesehen, doch eher zu einer Ver-
schleierung der dogmatischen Entscheidung in
der strittigen Sache. Hat jedes Verharren des
deutschen Protestantismus in den volkskirchli-
chen Strukturen (unter EinschluB der Konse-
quenzen in der Frage der staatlich eingetriebenen
Kirchensteuer) nicht doch auch wieder sehr tief-
gehende |, theologische’” Wurzeln? Gewifi, im
reich zit. Material findet der kundige Leser genii-
gend Ansatzpunkte zu eigener Meinungsbil-
dung, da die Vf. umsichtig Unterlagen dazu bie-
tet, jedoch LBt einen die Frage nicht los, welche
Fiillevon Rechtfertigungsmaglichkeiten etwa die
treuen Bewahrer des ,,guten Alten’ hier fiir sich
herauslesen mogen. Die Objektivitit der ver-
antwortungsbewuften Berichterstattung stellt
zweifellos eine groBe, unerliBliche Hilfe dar.
Mifite diese aber nicht doch durch eine nicht
weniger objektive Analyse ergianzt werden, die
die theol. Qualitit der ekklesiologischen Kon-
zepte untersucht und kritisch wiirdigt? Sonst
konnte es passieren, daff einem nicht ganz sach-
kundigen Leser die immer wieder zitierten ,,Ste-
reotypen” und ,,Typoi” (97 u. 6.) zu blofen
Chiffren verblassen, ohne daf der im ganzen
Buch stets geforderte Sinnzusammenhang ver-
mittelt wiirde. Dann bliebe am Ende nur die
skeptische Frage: Warum der ganze Streit? Sollte
jedoch der HI. Geist (Luther: non est scepticus!)
etwa gar nicht mit jenem Konflikt zu tun haben?
Wien Wilhelm Dantine

PASTORALTHEOLOGIE

LUCK WOLFGANG, Praxis: Kirchengemeinde.
(144)) (Urban TB, T-Reihe 642) Kohlhammer,
Stuttgart 1978. Kart. lam. DM 12.—.

Nach 3 einleitenden Kap., die aus der beruflichen
Praxis eines Pfarrers die Schwierigkeiten der Ar-
beit in der Kirchengemeinde aufzeigen, versucht
L., evang. Pfarrer in Wiesbaden, darzulegen, daf8
das Erscheinungsbild Kirchengemeinde nicht
allein theologisch, soziologisch oder psycholo-
gisch erkldrbar ist, daf man vielmehr die Ge-
schichte ausgiebig beriicksichtigen muf3, soll
man zu brauchbaren Ergebnissen kommen. Die
2 letzten Kap. handeln von den Chancen der Kir-
chengemeinde und bieten Vorschlage fiir deren’
funktionale Gliederung.

Die Darstellung beruht naturgemdB auf der
pfarrlichen Praxis und Geschichte des deutschen
Protestantismus, ist also einem kath. Pfarrer in
Osterreich bis zu einem gewissen Grad fremd.
Das soll nicht heilen, daf nicht vieles iiber die
konfessionellen Grenzen hinaus fiir jeden Mitar-
beiter in einer Pfarrgemeinde interessant und
von Nutzen ist. Man ist fiir diese aufschlufireiche
Arbeit dankbar und wiinscht sich, daB jemand
den gleichen Fragen im kath. Raum Siiddeutsch-
lands und Osterreichs nachginge.

Neumarkt i. H. Engelbert Leitner

KASPAR PETER PAUL, Zuwendung. Ein Weg,
Kommunikation, Partnerschaft und Sexualitit
zu lernen. (134.) Herder, Wien 1979. Kart. lam.
S 98.—, DM 14.80.

Hervorzuheben ist die gegliickte Ubersetzung
tiefenpsychologischer Erkenntnisse in die Spra-
che des Normalbiirgers. So hat Wissenschaft die
Chance, dem Leben zu dienen. Die Sexualitit
bekommt im Aufbau des Buches einen sinnvol-
len Platz. Bemerkenswert sind die 7 Spielregeln
fir den Umgang mit ihr. Allerdings fehlt der
Wert dauerhafter Bindung. Diese erscheint nur
als Uberlegung fiir die Zukunft (83) und im Zu-
sammenhang mit der Regelung des unvermeid-
lichen Verzichts auf zahlreiche und wechselnde
Beziehungen (90). Sexualitit als ,,Zeichen dau-
ernder Liebe” (85) sagt viel, ersetzt aber nicht die
Dauerbindung. Widersprechen mufi man der
Behauptung, Ehe enthielte — im Gegensatz zur
Partnerschaft — auch die Familiengriindung. Das
II. Vatikanum hat ausdriicklich den Eigenwert
der Ehe, die nicht zur Familie wird, festgestellt.
Eine Geschmacksfrage sind die vom Autor ver-
ordneten Denkpausen; manchem Leser mag
diese Art etwas zu schulmeisterlich vorkommen.
K. schreibt aus reicher Erfahrung und engagiert,
d. h. er will beim Leser etwas erreichen: Die
Entwicklung von der Liebesbediirftigkeit tber
die Liebenswiirdigkeit zur Liebesfdhigkeit (111).
Wer mit jungen Menschen an der Thematik Liebe
— Sexualitit — Partnerschaft arbeitet, wird aus
dem Buch wertvolle Anregungen bekommen.

Linz Bernhard Liss

103



