CLAUS SCHEDL

Zum Verstandnis der Welt des Islam

Vorbemerkung

Der groRe Umschwung im Nahen Osten kam fiir viele {iberraschend; er reifit viele Fragen
auf. Der Ausbruch einer schweren Krankheit oder der Aufbruch zu einer messianischen
Zukunft mu wohl tiefere Wurzeln haben. Solche Katastrophen, wortlich ,,Hinwendun-
gen” zu etwas Neuem, gleich ob positiv oder negativ, kénnen nicht von heute auf morgen
losbrechen. Auch wer den Vorderen Orient kreuz und quer durchwanderte und versuch-
te, in den Geist des Islam einzudringen, siehtsich auerstande, eine umfassende Diagnose
{iber den Zustand der islamischen Welt zu erstellen. Es sollen nur einige Symptome her-
ausgegriffen werden, die auf den Gesamtzustand schlieBen lassen. Das griechische Wort
,,Symptom” konnte sogar mit ,,Zu-Fall” oder mit ,,Zusammen-Fall/Treffen” verschiede-
ner Wirkursachen verstanden werden. Gerade das Zusammentreffen von Morgen- und
Abendland, von Christentum und Islam, legt verschiedene Tiefenschichten blo8, von de-
nen einige im Folgenden in den Blickpunkt des kritischen Bedenkers des Zeitgeschehens
gehoben werden sollen'.

1. Zur Faszination des Safi-Yoga

Daf das heutige christliche Abendland vom indischen Yoga fasziniert ist und den ur-
spriinglich heidnischen Meditationsweg ins Christliche zu transponieren sucht, ist eine
allgemein bekannte Tatsache. Weniger bekannt diirfte sein, daf auch vom Islam dhnliche
Stromungen ausgehen, die auf Verinnerlichung oder gar auf Uberholung des Christen-
tums hinzielen:

,,Nichts ist so verschlossen, nichts so offenbar, daf nicht noch ein neuer Weg moglich wire. Unter
dem Findruck der vorwirtsstiirmenden Entwicklung (évolution) muf die Menschheit eine neue Ant-
wortauf die Grundfragen ihrer Existenz versuchen. Viele nachdenklich Gewordene stellen daherihre
Existenz neu in Frage. Von den Kirchen enttiuscht, suchen sie einen neuen Zugang zum Sinn des ei-
genen Selbst. Es gibt in der Menschheit Wege des geistigen und geistlichen Aufstieges, zwar vielfach
vergessen, aber trotzdem noch lebendig und krftig, mit prézisen Techniken zur eigenen Selbstfin-
dung. Durch Meditation soll der Mensch zu sich selbst erwachen und aus der Enge von Dogmen und
moralischen Vorschriften, die doch im Laufe der Geschichte erst allméhlich geworden sind, ausbre-
chen. Solche ,,geistlichen Wege” (tariq) hat der Islam in vielfdltiger Weise entwickelt”?.

Dieses Buch bringt keinen historischen Uberblick iiber Werden und Geschichte der islami-
schen Mystik, sondern vielmehr eine direkte Anleitung zum Nachvollzug des , mysti-
schen Kampfes”, wie er von den muslimischen Heiligen vorexerziert wurde: Es sei nutz-
los, dulere Tempel, Moscheen und Kirchen zu bauen; der eigentliche Tempel ist im Inne-
ren. Keiner wird befreit (erlst), jeder mug sich selbst befreien (erlosen). Der Mensch er-
kennt vor allem im Anblick des Todes, da ihn niemand befreien konnte (das miide und
kraftlos gewordene Christentum?!). Man miisse zu jenen schlichten und einfachen Lehren
und Wegweisungen zuriickkehren, die die Kraft in sich haben, den kosmischen Menschen
in seiner Einheit zu schauen. Die Befreiung wird nichterst in der Zukunft geschehen, sie ist
sofort, von jedem Menschen, gleich welchem Geschlecht, zu erreichen. Er muf§ nur den
Geist iindern; die neue Sicht der Materie (des du8eren Lebens) folgt dann von selbst nach?.
Der kritische Historiker wird zwar sagen, daf hier islamische Mystik sub una conclusione
zu einer Tendenzschrift zusammengefat wurde. Die Symptomatik dieses Buches liegt ei-
nerseits in der Feststellung, das Christentum und die Kirchen im besonderen seien miide

! Der Autor hat diesen Beitrag am 14. November 1979 abgeschlossen.

2 Jean During, lslam. Le combat mystique. Paris 1975 (Klappentext).

3 Freie Zusammenfassung der Einleitung zur Reihe ,, Aux Origines du Sacré”, in der das vorher gen.
Werk erschienen ist.

137



geworden und kénnten daher die inneren geistigen Probleme des Menschen nicht mehr
16sen, andererseits in der Hinwendung zur Mystik des Islam, von der man innere Selbst-
findung und Befreiung (N. B.: nicht Erlésung durch einen Mittler) erhofft. Nicht von den
aufragenden Minaretten, von denen lautstark (vielfach bereits durch mechanische Laut-
sprecher) die Botschaft Muhammads hinausgeschrien wird, geht die neue Faszination aus,
sondern von den still gewordenen Zellen der islamischen Mystiker und Ménche.

Es ware verlockend, einen Riickblick auf die Geschichte des islamischen Ordenswesens zu
werfen. Das bekannteste Wort fiir Ménch ist Derwisch. Die Bedeutung dieses Wortes ist
zwar philologisch nicht geklirt, es kénnte arabischen oder auch persischen Ursprungs
sein. Jedenfalls bezeichnet es den Bettelmonch. Weniger gelaufig ist die Bezeichnung Sifi;
dieses Wort ist eine Ableitung von stf, ,,Wolle, Wollkleid”, bezeichnet also einen Men-
schen, der das einfachste rauhe Wollkleid (die Kutte) triigt und dadurch schon nach auen
seine Weltentsagung sichtbar macht. Islam und Christentum sind ungleiche Briider, wie
Esau und Jakob. Daher ist der Betrachter der Geschichte iiberrascht, wenn er erkennen
muf, dafl die mittelalterlichen Bettelorden im christlichen Abendland und im islamischen
Morgenland fast gleichzeitig auftraten. Ihre Entstehung mug daher einen gemeinsamen
Grund gehabt haben. Beide traten als Protest sowohl gegen eine ,,veriuerlichte Kirche”
wie auch gegen eine iiberzivilisierte Gesellschaft auf. Die religiosen Triebkrifte waren si-
cher verschieden: im Christentum die neue Verwirklichung der evangelischen Riite, — und
im Islam? Die Nachfolge ‘Isa ben Marjam-s gibt es nicht, da Jesus nur einerin der Reihe der
Gottgesandten ist. Im Hadit, den Uberlieferungen iiber das Leben Muhammads und iiber
die von ihm getroffenen Entscheide, wird zwar Muhammad als das Ideal des islamischen
Weges hingestellt, aber Nachfolge Muhammads als Entsprechung zur Nachfolge Jesu gibt
es nicht. Das im Islam aufbrechende Ménchtum wurde daher zuerst als Haresie gebrand-
markt und erst allmihlich in den orthodoxen Islam integriert. Der Grund fiir die Verdiich-
tigung ist wohl in der Tatsache zu suchen, daf die Siifi vom duBeren Weg der bloen Ge-
setzesbefolgung zur Innerlichkeit vordrangen und teilweise an den Rand eines mystischen
Pantheismus gerieten (dhnliche Vorwiirfe wurden ja auch gegen Meister Eckehart erho-
ben). In bezug auf Mystik lassen sich demnach eigenartige Gemeinsamkeiten zwischen
Ost und West feststellen. Die in die Orthodoxie integrierten muslimischen Orden wurden
aber dann zur tragenden Siule des Islam und sind es teilweise heute noch.

In der laizistischen Tiirkei muBten sie in den Untergrund gehen. Wenn man sich langer in
Konya (Tiirkei) aufhilt, wo sich das Grab des Ordensgriinders Dschalal-edDin erRmi,
einfachhin Mawlana, ,,unser groRer Lehrer” (vgl. Rabbiini) genannt, befindet (heute Mu-
seum), und wenn man Vertrauen gefunden hat, kann man noch heute an meditativen Ge-
betsrunden teilnehmen. Meines Wissens gibt es nur fiir Agypten eine statistische Erfas-
sung des jetzigen Standes der verschiedenen Ordensrichtungen. Danach gibt es im heuti-
gen Agypten noch 64 verschiedene, teilweise noch sehr lebendige Ordensgemeinschaften,
die gerade durch ihr stilles Dasein stark auf die Volksfrsmmigkeit einwirken®.

Die kiimpferische Muslimbruderschaft, die etliche politische Morde auf dem Gewissen ha-
ben soll, wurde verboten und ging in den Untergrund.

Die Kontakte zwischen Siifi und Christen wurden in Kairo vor allem von dem Usterreicher
Prof. E. Bannerth gefordert. Wochentlich fanden in der Sultan-Hassan-Moschee am Fufe
der Zitadelle gemeinsame Meditationen statt. Mit humorvollem Licheln nannte daher der
Osterr. Botschafter Bannerth einen kath. Muslim. Die heute noch vorhandenen Grabkapel-
len und -moscheen der islamischen Heiligen wurden von ihm untersucht und neu aufge-
nommen?,

* M. Berger, Islam in Egypt today. Social and political Aspects of popular Religion, Cambridge 1970,
67.

5 E. Bannerth, Islamische Wallfahrtsstitten Kairos. Schriften des ésterreichischen Kulturinstituts
Kairo, Bd. 2, 1973.

138



Obwohl der streng orthodoxe Islam keine Heiligénverehrung kennt, bezeugt gerade diese
Bestandsaufnahme das Vorhandensein eines tief religiosen Volkslebens®.

II. Zum Problem der Glaubensspaltung im Islam

Vom inneren nun zum duBeren, politisch-religiosen Bereich! Die Geschehnisse im Nahen
Osten haben gezeigt, daf der Islam gespalten ist. Bisher meinten wohl viele, der Islam sei
ein in sich fest geschlossener Glaubensblock. Der Nachrichtenhérer und -leser mufSte bald
die wenig bekannte Vokabel ,,schiitisch” lernen. Johannes von Damaskus (f 754) sagte
zwar in einer Apologie gegen den Islam, da8 es 73 Richtungen der ismaelischen Héresie
gebe’. Grob gesagt, kann man nur zwei Hauptrichtungen unterscheiden: die ,,orthodoxe”
und die ,,schismatische” Richtung. Die erstere griindet auf der ,, Tradition” (arab. sunnah)
und wird daher als sunnitisch bezeichnet. Auch die andere Richtung beruft sich auf die-
selbe Tradition, weichtaber von ihrab und wird dahersi uh, d. i.,,Partei, Abspaltung, Ha-
resie”, genannt. Als ganz grober Vergleich konnte die Spaltung des Christentums in Ka-
tholiken und Protestanten angezogen werden. Der Geschichtskritiker weif3 sehr wohl, daf3
gerade jene, die als Haretiker gebrandmarkt werden, sich selbst als die Wahren, Echten
und Reinen (,,Katherer”), als die eigentlichen Vertreter des Glaubens betrachten. Wenn
man tiber Schiah und Schiiten spricht, muff man auch die Meinung der Sunnah und Sunniten
anhoren.

1. Das sunnitische Kalifat

Muhammad hat es versdaumt, vor seinem Tod einen Nachfolger (arab.: halifah) einzuset-
zen. Es hatte wohl niemand daran gedacht, daf seine fiebrige Erkrankung todlich ausge-
hen kénnte. Daher findet sich im Koran nirgends eine Stelle, die die Nachfolge in der Fiih-
rung des ,,Gottesvolkes” (ummah) regeln wiirde. Die Nachfolge des Propheten wurde zu-
nachst analog zur Nachfolge der arabischen Stammesfiirsten gelost. Den genealogischen
Stammesiltesten, die ihre , Fiihrer” wihlten, entsprechen im Islam die ,,Gefdhrten” des
Propheten, die zusammentraten und Aba Bakr (632-634) zum Kalifen, also zum ,,Nachfol-
ger des Gesandten Gottes” (halifah rasul-Allah), und zum Fihrer der islamischen Gemein-
de, des ,, Volkes Gottes”, bestellten. Auf seinem Totenbett empfahl Abéi Bakr dann Mu-
hammads getreuesten Gefolgsmann Omar zu seinem Nachfolger, und so wihlte ihn die
Gemeinde zum 2. Kalifen (634-644). Unter Omar setzten explosionsartig die Eroberun-
gen ein. Um die Nachfolge unter Kontrolle zu bringen und dadurch die Kontinuitit in der
Staatsfiihrung zu sichern, soll Omar das Wahlrecht auf ein fiinfképfiges Kollegium einge-
schrinkt haben. Doch diese Wahlordnung wurde nicht allgemein angenommen. Nach der
Ermordung des 3. Kalifen, Otman (644-656), wihlte dann ein Teil der Gemeinde, der sich
auf das Prinzip der Blutsverwandtschaft berief, Muhammads Vetter und Schwiegersohn
Ali zum Kalifen (656-661); der andere, groiere Teil entschied sich jedoch fiir den méchti-
gen Statthalter von Syrien, Mu‘awijah, den Griinder der Omajjadendynastie. In diesem
Zwiespalt des Wahlausganges muf3te es zum Entscheidungskampf kommen.

Seit dem Tod Muhammads hatte sich die politische Weltkarte sehr verdndert. Das Macht-
zentrum des Islam lag nicht mehr in Mekkah oder Medinah; es hatte sich bereits nach Da-
maskus verlagert, von wo aus das Grofireich leichter zu regieren war. So wurde der reli-
gitse Kampf zugleich zu einem politischen Ringen um die Fithrungsmacht. Die Entschei-

¢ Einen kleinen Geschmack davon, was man heute in gebildeten Kreisen Kairos unter christlich-is-
lamischer Mystik versteht, vermittelt H. Gstrein, Islamische Sufi-Meditation fiir Christen. Herder,
Wien 1977.
Um zu zeigen, wie aktuell islamische Mystik ist, seien noch einige Titel genannt: |. Spencer Triming-
ham, The Sufi Orders in Islam, Oxford 1971; Idries Shah, Die Sufis, Diisseldorf 1976; R. Gramlich,
Die schiitischen Derwischorden Persiens, Deutsche morgenlindische Gesellschaft, Wiesbaden
1976, 2 Bd.; Tor Andrae, Islamische Mystiker, Stuttgart 1960, Urban-TB 46.

" Daniel |. Sahas, John of Damascus on Islam. The ,,Heresy of the Ishmaelites”, Brill, Leiden 1972.

139



dung wurde auf irakischem Boden ausgetragen. Auf Einzelheiten kann hier nicht einge-
gangen werden. Zum Teil auf Grund der Unentschiedenheit Alis, aber auch auf Grund der
militdrischen Uberlegenheit der Syrer neigte sich die Waage des Kriegsgliickes zugunsten
der Omajjaden. Ali selbst wurde von einem der von ihm enttiuschten radikalen Kéampfer
beim Gang in die Moschee in Kufa mit einem vergifteten Schwert auf den Kopf geschlagen;
er starb kurz darauf (661). Der Legende nach wurde sein Leichnam auf ein Kamel gebun-
den, dem man freien Lauf lieR, bis es in Nagab stehen blieb, wo man Ali bestattete. Auch
heute gilt Nagab mit seinen vergoldeten Kuppeln als eine der grofiten schiitischen Wall-
fahrtsstitten (auch Nedschef geschrieben).

Damit war die Frage der Propheten-Nachfolge, also des Kalifats, entschieden. Nach den
Omajjaden in Damaskus folgten die Abassiden in Bagdad und nach langeren Schwankun-
gen die Osmanischen Sultane in Konstantinopel. Erst die neutiirkische Nationalversamm-
lung erkldrte am 3. Marz 1924 das Kalifat fiir erloschen. Damit stehen wir vor der Tatsache,
daB der ,,orthodoxe” sunnitische Islam seit 56 Jahren kein gemeinsames Oberhaupt, also
keinen ,,Stellvertreter Gottes” auf Erden, mehr hat. Ein Analogon dazu wire die kath. Kir-
che ohne Papst. Doch der Vergleich stimmt nicht; denn das Kalifat hatte langst seine politi-
sche und religigse Fithrungsrolle verloren und war zur Bedeutungslosigkeit herabgesun-
ken. Daraus versteht man, da die Abschaffung des Kalifats zu keiner wesentlichen Er-
schiitterung im sunnitischen Islam gefiihrt hat. Versuche der al-Azhar-Universitit in Kai-
ro, das Kalifat zu erneuern, blieben in der Theologen-Disputation stecken. Die Namen der
4 rechtgeleiteten Kalifen, Aba Bakr — Omar - Otman und Ali, zieren weiterhin in grofien
Lettern jede sunnitische Moschee8.

Das Glaubensgebiaude der Sunnah ist wohl am besten zusammengefafit im Lebenswerk
von H. Stieglecker®. Die Kritik hat zwar ausgesetzt, daf er die historischen Perspektiven zu
wenig herausgearbeitet habe, der Islam daher als ein in sich geschlossenes Lehrgebdude
erscheine. Aber gerade hierin liegt die Stirke des Buches; denn der Islam kennt keine so-
genannte ,, historische Theologie”. Bei den vielen Kontaktgesprichen zwischen Christen
und Muslimen wird fast ausschlieBlich die sunnitische Theologie zu Grunde gelegt.

2. Der schiitische Immam

Da diesi ‘ah, d. i. die ,,Partei” Alis, trotz ihrer Niederlage das Kalifat der Omajjaden nicht
anerkannte, muBte sie politischin den Untergrund gehen. Nach dem Prinzip der leiblichen
Abstammung wurde nach Alis Tod dessen Sohn Hassan zum Immam!° ausgerufen. Er
stammte aus der Ehe Alis mit Fatimah, der Tochter Muhammads. Doch Hassan kiimmerte
sich wenig um die religidsen und politischen Interessen seiner Anhinger. Der Omajjade
zahlte ihm sogar groBe Geldsummen fiir ,,braves Verhalten” und garantierte ihm dazu
eine , Leibrente”. Wegen seines ausschweifenden Lebens erhielt er den Spottnamen
+~Ehescheider”. Auch er starb nicht eines natiirlichen Todes; eine seiner vielen Frauen soll
ihn vergiftet haben (670 in Medinah).

Sein Bruder Hussein war aus anderem Holz geschnitzt. Als nach dem Tod des Kalifen
Mu ‘awijah in Damaskus die Kalifatsfrage wieder aktuell wurde, griff Hussein zu den Waf-
fen und beanspruchte das Kalifat fiir sich. Der Entscheidungskampf wurde wieder auf ira-
kischem Boden bei Kerbelah (etwa 100 km siidsiidéstlich von Bagdad) ausgefochten. Das
schiitische Heerlager wurde von den Syrern umzingelt und bis auf den letzten Mann nie-
dergemacht. Husseins abgeschlagenes Haupt sandte man als Siegestrophée nach Damas-

" Hiebei ist zu beachten, daB eben dadurch Ali von der Sunnah auch als ..Rechtgeleiteter” anerkannt
wird.

* H. Stieglecker, Die Glaubenslehren des Islam, Schoningh, Paderborn 1962.

19 Immam heift wortlich,, Vordermann/Vorbeter”, zu deutsch ,,Fiirst/Fiihrer”.

140



kus. Sein Todestag, der 10. des Monats Muharram (10. Okt. 680), wird bis heute als der
,Karfreitag” der Schiah begangen*!.

Nach der 2. Niederlage mufiten die Anhinger Alis erst rechtin den Untergrund gehen. Um
sich halten zu kénnen, wurde das Prinzip der tagijja, der reservatio mentalis, entwickelt,
d. h. man durfte die Zugehorigkeit zur Partei Alis ruhig leugnen, da man dem Fragesteller
das Recht zu fragen aberkannte. Daraus entstanden die geheimen Gesellschaften, die auch
auf das Abendland eingewirkt haben sollen.

Am Prinzip der leiblichen Nachfolge wurde zwar festgehalten, doch bei der Zihlung der
Immame gibt es zwei Haltepunkte. Die sogenannte Siebener-Schiah zahlt nur bis zum
7. Nachkommen Muhammads, also bis auf Ismail (gest. 760); die Zwdlfer-Schiah dagegen
bis zum zwdlften, mit Namen Muhammad al-Muntazar (gest. oder verschwunden im Jahr
873 in Samarra, nérdlich von Bagdad). Die Sunniten behaupten, der Siebente sei wegen
seines Wohllebens, der Zwdlfte wegen seiner Trunksucht zugrunde gegangen. - Beiden
Richtungen der Schiah gemeinsam ist aber die Uberzeugung, da der jeweils letzte, also
der 7. oder der 12. Immam, nicht gestorben ist, sondern von Allah in die ,, Verborgenheit”
(ghaibah) entriickt wurde und zu gegebener Stunde wiederkommen werde, um das Reich
Allahs auf der ganzen Welt aufzurichten. Damit wird der ,,verborgene Immam" zu einer
Zentralfigur fiir den Glauben der Schiiten. Jedenfalls hat die Schiah seit dem 8. bzw. 9. Jh.,
also schon iiber 1000 Jahre, keinen sichtbaren Immam mehr. Wie dieses Problem bewiltigt
wurde, soll gleich gezeigt werden.

Die besondere Stellung Alis, auf den alle Inmame zuriickgehen, wird sogar im tdglichen
Gebetsruf laut verkiindet. Wer in einem schiitischen Land, etwa im Iran, diesen Gebetsruf
hort, wird zuerst gar nicht besonders aufhorchen; ist es doch die Verkiindigung des islami-
schen Grunddogmas: ,,Ich bekenne, es gibt keinen Gott auer Allah; ich bekenne, Mu-
hammad ist ein Prophet”. Aber es geht noch weiter: adhadu anna Alijan walijullah!”’ -, Ich
bekenne, Ali ist der Freund Allahs!”.

Da man als Auenstehender Gefahr lauft, die Uberzeugung des Andersgldubigen nicht
richtig zu interpretieren, lassen wir einen Vertreter der Schiah selbst sprechen. Bei meinem
letzten Aufenthalt in Persien (Ostern 1978) driickte mir in der hl. Stadt Ghom, die damals
schon von Militdr und Polizei wimmelte, ein ,, Theologe” eine englisch geschriebene Bro-
schiire in die Hand, in der geschrieben steht (Klammern von uns erkldrend hinzugefiigt):
,,Die Schiah glaubt, daB die Welt niemals ohne besonderen Vertreter Allahs, ohne den
Propheten (Muhammad) und seine Stellvertreter (Immam) existieren kann. Diese erhiel-
ten den Auftrag, die Vilker der Welt zu fiihren, zu leiten und (ihre Lebensform) zu be-
stimmen. Die Schiah glaubt, daB der 12. Immam noch heute lebt und mit langer Lebenszeit
begnadet wurde. Dies steht durchaus in der Macht Allahs, an den das religiése Volk
glaubt, und ist in keiner Weise gegen die Gesetze der modernen Biologie. Die Schiiten
glauben mit allen anderen Muslimen, da einmal der Tag kommen werde, an dem Unge-
rechtigkeit, Terror, Unruhen, Krieg und Blutvergiefen einen nicht mehr iiberschreitbaren
Hohepunkt erreichen werden. Dann wird eine geheiligte geistliche Revolution (a sacred spi-
ritual revolution), von einem Nachkommen Muhammads angefiihrt, die grofSe Wende brin-
gen. Dann wird Friede, Gerechtigkeit und Glaube an Allah {iberall herrschen, und alle
Vilker und Nationen werden in dauerndem Frieden und Wohlstand leben. Die Schiiten
glauben, daff der Fiihrer dieser Revolution (the leader of this revolution) niemand anderer
sein wird als der 12. Immam*'2. - Soll das etwa heifen, daf das Ziel der Revolution darin
besteht, das politische Chaos bis ins letzte Extrem zu steigern, um dadurch die Wieder-
kunft des Fiihrers (= Mahdji) in der Gestalt des 12. Immam zu erzwingen?

1 InIsfahan nahm Vf. einige Male an diesen Feierlichkeiten teil, deren markantes Merkmal die Geif3-
ler-Prozessionen sind. Miinner in schwarzen Hemden schlagen sich mit aus Stahldraht gefertigten
Geifeln zum Rhythmus von Trommeln rechts und links auf die Schultern. Ganz Begeisterte sollen
sich mit einem Dolch auf den Kopf schlagen und tiefe Wunden beibringen, bis sie blutiiberstromt
zusammenbrechen.

12 Broschiire ,,What is Islam and Shia <ism?”, hg. vom Centre of Islamic Studies, Qum, Iran, 40.

141



3. Zur Organisation der Schiah

Der Name des persischen Schiitenfiihrers Ajatollah Khomeini ist allbekannt. Er stammt
aus der siidlich des groBen Wallfahrtsortes Ghém gelegenen Ortschaft Khomein und
nennt sich daher,,der Khomeiner”. Ajatollah ist keineswegs sein Personenname noch ein
Amtstitel im strengen Sinn, sondern Bezeichnung fiir einen, sagen wir, charismatischen
Fiihrer. Die persische Form Ajatollah stammt vom arab. ajat-Ullah, das wortlich ,,Zeichen
Gottes” bedeutet. Da aber unter ,,Zeichen vor allem die Koranverse verstanden werden,
bezieht sich der Zeichencharakter nicht auf den ,, Amtstriger”, sondern auf den Koran
selbst, der das ,,grofe Wunder Gottes” ist, da er direkt vom Himmel kam. Als gleichbe-
deutend wird die Bezeichnung Ruk-Ullah, der ,,Geist Allahs”, verwendet, und zwar wie-
der in bezug auf den Koran, der doch durch den ,, hl. Geist” geoffenbart wurde. Wozu
dann die Anwendung beider Titel auf Menschen? Die mit diesem Namen Ausgezeichne-
ten miissen ein ganz bestimmtes Verhiltnis zum Koran selbst und zur Koranauslegung
nachweisen konnen. Da es {iber 1000]Jahre keinen sichtbaren Immam mehr gibt, das politi-
sche und religidse Leben sich jedoch weiterentwickelt und neue Entscheidungen fordert,
mufBte sich allmé&hlich eine Entscheidungsinstanz ausbilden. Um nicht des Vorwurfes, aus
westlicher Sicht Fremdes in die Schiah hineinzutragen, gewirtig sein zu miissen, halten
wir uns im folgenden an die Ausfithrungen des persischen Schiiten Abduldjavad Falaturi':
..Die Schiah ist keine straff organisierte religiose Gemeinde, sondern es handelt sich im-
mer um die Anhédngerschaft dieser oder jener Theologen” (73) — ,,Ein Fiinftel des Netto-
einkommens der Schiiten ist die Haupteinnahmsquelle der Theologen. Ganz freiwillig,
weil es hier keinen Zwang gibt, gibt der fromme (nicht jeder) Schiit der seines Erachtens
obersten frémmsten theologisch mafgeblichen Instanz, nach der er sich als Laie in seinen
religiosen Handlungen richtet” (72, Anm. 1).

Wie wird man aber , eine maigebliche religitse Instanz*“? Nicht durch Ernennung durch
eine hoherstehende Autoritit; denn die Schiah hat keine Hierarchie! ,,Die Feststellung,
wer diese Voraussetzungen erfiillt, ist sehr schwer. Hiefiir gibt es keine Versammlung der
hohersiehenden Theologen und keine Wahl. Nur die allgemeine Zustimmung der Theolo-
gen oder das Urteil zweier rechtschaffener Gelehrter ist fiir die Masse mafigebend, und
deshalb kann es sein, daB es gleichzeitig mehrere Instanzen (z. B. mehrere Ajatollahs)
gibt” (73, Anm. 2).

Um welche Entscheidungsinstanz geht es iiberhaupt?” Diese bezieht sich auf die Pflichten-
lehre (also das praktische religiose und politische Handeln), nicht aber auf die Glaubens-
lehre; hier gibt es keine Autoritit, jeder muf selbstindig sein” (ebd.). Miissen diese
Manner der Entscheidung” einen Ausbildungsgang durchlaufen? ,,. . . es gibt keine
zentrale Verwaltung . . . keine allgemein herrschende Organisation, keine richtige Lei-
tung des Nachwuchses, keine Bestimmung der Berufe und der Beschiftigung . . . und da-
her auch bis jetzt kein geregeltes Examen und kein bestimmter Abschlu” (eines Stu-
diums) (73). Da der Stimme des Volkes das grofite Gewicht zukommt, kann es vorkom-
men, da undefinierbare Elemente mitspielen, ,,man kann sogar sagen, je weniger ausge-
bildet, desto mehr mit dem Volke iibereinstimmend” (74), und daher als religidser Fiihrer
anerkannt.

In normalen Zeiten gab es doch ein richtiges MaB3, sozusagen ein Leitbild fiir die ,,Ent-
scheider”. Das arab. Wort fiir , Entscheidung heit igtihad; es zeigt zwar die Wurzel gihad,
dieauch ,,hl. Krieg” bedeutet; im wissenschaftlichen Gebrauch bezeichnet es aber die Me-
thode, mit deren Hilfe die Pflichten-Entscheidung erarbeitet und begriindet werden mug,
also ,,die wissenschaftlich begriindete Riickfiithrung der einzelnen Vorschriften auf ihre
Quellen” (87). Die Grundlage hierfiir bildet natiirlich der Koran. Nach welchen Regeln soll

13 ,,Die Zwélfer-Schia aus der Sicht eines Schiiten” in der Festschrift Werner Caskel, Leiden 1968,
62-95. Dieser Artikel hat den Vorteil, da die neuesten Ereignisse im Iran noch nicht einbezogen
werden konnten und daher der friedliche Status der Schiah geschildert wird.

142



man aber die ,,Bibel” fiir die jeweilige Situation richtig und verpflichtend auslegen? Als er-
stes wird auf die Propheteniiberlieferung (hadit) verwiesen; dazu kommt der Analogie-
schluf nach ihnlich gelagerten, schon iiberlieferten Entscheidungen (jijas), schlieilich das
Abwigen nach eigener Einsicht und Vernunft (<ql), und noch anderes mehr. Wer die
Auslegungsregeln beherrscht und dessen Entscheide von einem bestimmten Kreis ange-
nommen werden, ist ein ,, Entscheider” (mugtahid) (79£f.). Wem es also gelingt, einen gro-
Ren Kreis von Anhingern zu gewinnen, wird sozusagen , eine lebendige Bibel”, ein ,, Vers
und Wunder Allahs”, d. i. ein Ajatollah oder ein Rithollah. Der ,,Entscheider” mul seinen
Anhingern das Bewuf3tsein vermitteln, daf sie, wenn sie ihm folgen, mit dem Willen Al-
lahs iibereinstimmen.

Die sunnitischen Theologen folgen ebenfalls der Methode des [gtihad; bei den Schiiten
kommt aber neben der Berufung auf die eigene Einsicht noch als unberechenbares Element
die Berufung auf den verborgenen Immam hinzu, wodurch der Willkiir Tiir und Tor gedtf-
net wird. Statt des harten Ausdruckes ,,Willkiir” kdnnte man in manchen Fallen von cha-
rismatischer Begabung sprechen. Hier liegt auch der Ansatz zu jedweder religidsen und
politischen Revolution.

Die Geschichte der Schiah ist ja als revolutionire Bewegung gezeichnet. Zum erstenmal
wurde die schiitische Revolution im siidlichen Irak von den Karmaten um 850 n. Chr.
durchgeprobt. Als Aufstand der Unterdriickten zeigte sie durchaus den Charakter einer
modernen Revolution. In die gleiche Richtung gehoren die ,, Alten vom Berge”, die vom
Elbrus, vom Libanon und von Syrien aus ihre Mordkommandos ausschickten. Die Erinne-
rung an diese schreckliche Zeit wirkt noch im romanischen Wort ,.Assasinen” weiter
(franz. assasin = Morder), weil die Ausgesandten , Erloser” (fida'1), die sich fiir die Sache
des Islams opferten, mit Drogen (Haschisch) prépariert wurden.

Aus der revolutioniren Grundveranlagung der Schiah, die im I§tihad, d. i. im Glauben an
die von einer Fiihrerpersonlichkeit getroffenen Entscheidung wurzelt, die in der Ausle-
gung des Koran mit dem Prinzip der tagijjah, des , geistigen Vorbehaltes”, arbeiten darf,
folgt notwendig, daf niemand sagen kann, wie ein islamischer Staat, der zugleich Religion
ist, also ein islamischer ,,Gottesstaat” schiitischer Prigung, aussehen soll. Mit innerer
Zwangslaufigkeit sind die Weichen der Revolution auf absolute Diktatur gestellt. Eine
Volksabstimmung im Sinne der westlichen Demokratien ist in diesem theokratischen Sy-
stem unmoglich: ,,Die Volksabstimmung, die man dem zuriickgekehrten Ajatollah abge-
rungen hatte, war fiir ihn nicht blog tiberfliissig, sondern letztlich sogar gotteslasterlich.
Allah selbst hatte ja schon die Entscheidung zugunsten eines ,Gottesstaates’ langst ge-
fallt” 14,

III. Zum Problem Jerusalem, die heilige Stadt des Islam

Es ist bekannt, daf der Islam einfachhin, also Sunnah und Schiah in einem Chor (una
voce), den Rechtsanspruch erhebt, Jerusalem sei ,,hl. Stadt des Islam”. Wir wollen hier
nicht auf die heutige politische Situation eingehen. Jedenfalls herrscht Einstimmigkeit
dariiber, daf Jerusalem hl. Stadt fiir die drei monotheistischen Religionen, fiir Juden,
Christen und Mohammedaner, ist. Der Jurist wird aber fragen, welches Recht dem Islam
erlaubt, Jerusalem fiir sich zu beanspruchen? Urspriingliches, durch Muhammad im
Koran gesetztes, oder erst in Jahrhunderten ersessenes Recht?

Was sagt der Koran zur Jerusalem-Frage? Wie in meinem Buch ,, Muhammad und Jesus''®
ausfiihrlich dargestellt wird, sind Torah und Evangelium auch die tragenden Fundamente
des Koran. In der Anfangszeit hat Muhammad genau so wie Christen und Juden in Rich-
tung Jerusalem gebetet. Als aber die Juden in Medinah ihn nichtals den von Gott gesand-
ten Propheten anerkannten, kam es zum Bruch mit dem Judentum und damit auch zur

" H. Nufbaumer, Khomeini, Revolutiondr in Allahs Namen. Herbig Aktuell 1979, 177.
15 Cl. Schedl, Muhammad und Jesus. Die christologisch relevanten Texte des Koran, neu ibersetzt
und erklart. Herder, Wien 1978 (584 Seiten).

143



Abkehr von der Gebetsrichtung nach Jerusalem. Muhammad erklirte das damals noch
heidnische Heiligtum in Mekkah als Zielrichtung (giblah) des tiglichen Gebetes (Sure 2,
142-152). Um die neue Gebetsrichtung , biblisch zu legalisieren, wurde der ,,urspriingli-
che Sinn der Bibel” wieder hergestellt (denn Juden und Christen hiitten die Bibel doch
. verfdlscht”l) und Mekkah zum Ort der Opferung Ismails (nicht Isaaks) durch Ibra-
him/Abraham erhoben.

In diesen Kontext gehort auch die Kalenderreform, die in Sure 9, 36-37 dekretiert wird. So
weit man mit einiger historischer Sicherheit sagen kann, folgte Muhammad vorher dem
jiidischen luni-solaren Kalender, der durch Schaltmonate ausgeglichen wurde. Durch die
Abschaffung des Schaltmonats geriet der islamische Kalender ins Gleiten. Was war damit
erreicht? Ein Zusammentreffen von jiidischen und islamischen Festen war damit endgiiltig
ausgeschaltet. Sure 9ist zeitlich die vorletzte, etwa ein Jahr vor dem Tod Muhammads ge-
sprochen. Hier zeigt sich nochmals die radikale Abkehr vom Judentum, und damit von Je-
rusalem.

Als Kronzeuge dafiir, daB Jerusalem trotzdem hl. Stadt des Islams ist, wird Sure 17, 1an-
gefiihrt, die den Namen Isra, ,,die nichtliche Reise”, oder Banu-Isra‘il, ,,S6hne Israels*,
fiihrt, die von Rudi Paret folgendermaBen iibersetzt wird: ,,Gepriesen sei der, der mit sei-
nem Diener bei Nacht von der heiligen Kultstitte (in Mekka) nach der fernen Kultstitte (in
Jerusalem), deren Umgebung wir gesegnet haben, reiste, um ihm etwas von unseren Zei-
chen sehen zu lassen.” — Nach dieser Ubersetzung mit den erklirenden Beiftigungen in
Klammer kénnte Jerusalem tatsichlich als koranisches Heiligtum beansprucht werden,
weil Muhammad in einer néchtlichen Entriickung von Allah selbst dorthin gefiihrt und Je-
rusalem dazu noch mit eigenem Segen ausgezeichnet wurde. Mit dieser Ubersetzung hat
sich aber Paret fiir die heute im Islam géingige Exegese entschieden; denn mit der ,,fernen”
(arab. al- <agsah) Kultstitte sei die El-Aksa-Moschee auf dem Tempelplatz in Jerusalem ge-
meint.

Abgesehen vom arabischen Wortlaut des Textes, der diese Konkretisierung nicht zulat
(auf eine genaue Exegese miissen wir hier verzichten), wirkt es doch eigenartig, daf die al-
testen arabischen Korankommentare, etwa der von Tabari | Tafsir XV, 3], der zwischen 839
und 923 in Persien, Bagdad und Agypten lehrte und somit etwas von der hl. Stadt Jerusa-
lem wissen mufSte, Sure 17 nicht auf eine Reise nach Jerusalem, sondern als mystische
Himmelfahrt deuten. Dem literarischen Genus nach gehirt Sure 17 demnach zur Merka-
bah-Literatur, die den Aufstieg zum Throne Gottes schildert, wo der Auserwihlte in die
Geheimnisse Gottes eingeweiht wird. Die ,,ferne Kultstidtte” ist daher in keiner Weise Je-
rusalem, sondern der himmlische Palast Gottes. Wie aber kam es trotz der Aussage der al-
ten arabischen Exegeten zur Konkretisierung auf Jerusalem? Kurz gesagt, weil die Politiker
einen biblischen Beweis fiir ihr Handeln brauchten.

L. Jerusalem im Kriiftespiel der islamischen Machtpolitik

Nach Muhammads Tod trat der Islam zur religiésen und politischen Welteroberung an. Im
August 636 schlug  Omar (634-644) das ostromische Heer am FluB Jarmuk in Jordanien
vernichtend. Daraufhin ergaben sich die befestigten paléstinensischen Stidte der Reihe
nach dem Sieger. Nur Jerusalem riistete zum Widerstand. Uber Belagerung und Uberga-
beverhandlungen gibt es christliche und muslimische Quellen, die einander zwar im ein-
zelnen widersprechen, aber in dem einen Punkt iibereinstimmen, da®@ Omar Jerusalem
sehr milde behandelte. Er sicherte den Christen Leben und Besitztum zu, wihrend Juden
in der Stadt nicht wohnen durften. Dazu garantierte er die Unantastbarkeit der Kirchen; so
habe er bewufit vermieden, die Auferstehungskirche zu betreten, um keinen Anlag zu bie-
ten, diese als Moschee erkldren zu miissen. Da er aber fiir sich und seine Soldaten einen
Gebetsort brauchte, habe er auf den Rat des Patriarchen Sophronius den verwahrlosten
Tempelplatz hierfiir gewahlt. Nach Wegrdumung des Schuttes stieR man zwar auf den hl.
Felsen; die wohl aus Holz gebaute Moschee auf dem Tempelplatz wurde aber bewuft so
angelegt, daf man mit dem Riicken gegen den hl. Felsen, also in Richtung Mekkah, betete.

144



Diese Nachricht wirkt umso glaubwiirdiger, weil sie ganz und gar der Abkehr Muham-
mads von Jerusalem entspricht. Selbst der freigelegte hl. Felsen konnte daran nichts an-
dern. Mekkah war und blieb zur Zeit Omars die Mitte des Islam, und Jerusalem hatte nur
insofern eine Bedeutung, als auch dort eine muslimische Gebetsstitte errichtet worden
war.

Vom religiosen Standpunkt aus wiirde wohl kein Muslim Mekkah als Gebetsrichtung in
Frage gestellt haben. Doch die Machtpolitik kann auch religitse Grundfragen umakzentu-
ieren. Schon Mu <awija, der Griinder der Omajjaden-Dynastie, erkannte die religitse und
politische Bedeutung Jerusalems. Er lief sichin der hl. Stadtim Juli 660 zum Kalifen ausru-
fen. Damit war ein neuer politischer Akzent gesetzt. Auch ein religitser? Abd al-Malik
(685-705) ging einen Schritt weiter, Da Ibn Zubair von Mekkah ihn nicht als Kalifen aner-
kannte, vielmehr selbst das Kalifat fiir sich beanspruchte, mufite Malik fiirchten, daf die
syrischen Mekkah-Pilger wihrend ihres Aufenthaltes in Mekkah aufgehetzt wiirden und
so zu einer innenpolitischen Gefahr werden konnten. Daher vollzog Malik die radikale
Wende von Mekkah nach Jerusalem. Er verbot die Wallfahrt nach Mekkah und forderte die
Glaubigen auf, statt nach Mekkah zum hl. Felsen nach Jerusalem zu pilgern. Die theol. Be-
griindung war bald gefunden, und zwar in Sure 17, wo unter der ,,ganz fernen Anbe-
tungsstatte’” (masgid al-agsah) kein anderer Ort als eben der ,,hl. Fels” in Jerusalem zu ver-
stehen sei. Die spiteren Koranerkldrer haben das Ihre dazu beigetragen, den politischen
Anspruch theol. zu untermalen. Unter Abd al-Malik wurde der sogenannte Felsendom,
der irrtiimlich auch Omar-Moschee genannt wird, errichtet. Durch die Grofe seiner
Kuppel konnte er mit der Auferstehungskirche und auch mit der Hagia Sophia in Konstan-
tinopel konkurrieren'®.

Daraus folgt der niichterne SchluB, daR Jerusalem erst auf Grund innermuslimischer
Machtkimpfe hl. Stadt des Islam wurde, und dies erst ungefahr 70 Jahre nach Muham-
mads Tod!

2. Die Wiederkunft Jesu in ferusalem

Da im Koran auf vielerlei Weise und an vielen Stellen mit grofer Ehrfurcht von “Isa ibn
Marjam (Jesus, dem Sohne Mariens) gesprochen wird, diirfte es den Christen nicht allzu
sehr iiberraschen, daB Jerusalem auch Isas wegen fiir den Muslim eine hl. Stadt ist. Zur
niheren Begriindung wird aber nicht auf Kreuzigung und Auferstehung verwiesen; denn
die Kreuzigung Jesu wird nach iiblicher Auslegung im Koran ausdriicklich negiert: ,,Sie
haben ihn nicht getdtet und nicht gekreuzigt” (Sure 4, 157)'7. Nicht der historische, son-
dern der in der Endzeit wiederkommende Isa macht nach muslimischem Volksglauben
Jerusalem zur letztgiiltigen, hl. und daher muslimischen Stadt. Der Koran selbst bringt
dariiber keine Aussage. Zwar wird Sure 43, 61 hierfiir bemiiht: ,,Und Er ist wahrlich eine
Kenntnis der Stunde’’; doch auf Grund des Kontextes muf ,,Er’ nicht auf Isa, sondern
auf den Koran bezogen werden. Der Koran kommt zwar unzéhlige Male aufdas Letzte Ge-
richt zu sprechen, aber immer ist es Allah, der das Gericht vollzieht und niemals Isa.
Umso mehr fillt auf, daf der nachkoranische Islam eine ausgepriigte Parusie- Vorstellung
entwickelt hat. Im Kommentar von Baidawi (1226-1260) findet sich folgende Darstellung
der Endzeit: ,,Er (Isa) wird vom Himmel in das heilige Land hinabsteigen, an einem Afiq
genannten Ort mit einer Lanze in der Hand erscheinen, mit dieser den Dag gal, den Anti-
christ, tdten und zur Zeit des Morgengebetes (salat) nach Jerusalem kommen; der Immam
wird versuchen, ihm seinen Platz abzutreten, doch wird er ihn nicht annehmen, sondern
hinter dem Immam das Gebet verrichten. Darauf wird er das Schwein t6ten und das Kreuz
zerbrechen, die Synagogen und Kirchen in Triimmer legen und alle Christen (nasara), die

16 Die heutige al-agsah-Moschee auf dem Tempelplatz hat mit all dem nichts zu tun. Sie gehtauf die
von Kaiser Justinian erbaute Theotokos-Basilika zuriick und soll erst unter Malik als Moschee bean-
sprucht und umgebaut worden sein.

17 Daher wurde schon im 8. Jh. das arab. Wort fiir ,, Auferstehung’ (al-gijamah) entstellt in ,,Keh-
richt/Misthaufen” (al-qumamah).

145



nicht an ihn glauben, toten . . . Sodann wird ein Zustand der allgemeinen Eintracht zwi-
schen Menschen und Tieren eintreten, und Jesus wird noch 40 Jahre auf Erden bleiben;
darauf wird er sterben, und die Muslime werden ein Totenoffizium fiir ihn veranstalten
und ihn begraben (nach allgemeiner Annahme zu Medinah neben Muhammad in einem
freien Raum zwischen Abu Bakr und Umar)” 18,

Daraus kann gefolgert werden, daf8 Jerusalem eben deswegen fiir den Islam hl. Stadt ist,
weil dort ‘Isa als wahrer Muslim den wahren Islam in seiner letzten endgiiltigen Gestalt
zum Sieg fithren wird.

Auf unsere oben gestellte Frage, ob Jerusalem auf Grund eines urspriinglichen, im Koran
fundierten, oder auf Grund historisch ersessenen Rechtes als hl. Stadt des Islam gilt, muf-
ten wir antworten, dafd aus dem Urtext des Koran zwar kein Rechtstitel abgeleitet werden
kann, daff aber die islamische Inanspruchnahme Jerusalems iiber einen Zeitraum von
mehr als 1200 Jahren (700-1973) mit nur kleinen Unterbrechungen in der Kreuzfahrerzeit
(1099-1187) als historisch gewordener, ersessener Rechtstitel anerkannt werden muf.

Schiuf

Damit hoffen wir, einige Symptome aufgezeigt zu haben, die hilfreich sein kénnten, den
Zustand der islamischen Welt wenigstens in einigen seiner Aspekte zu verstehen.

Die Kontakte mit den ,,Stillen im Lande” kommen der Sehnsucht des Westens nach Ver-
innerlichung entgegen. Die Kenntnis der Schiah diirfte manches von dem, was heute im
Iran geschieht, von der Wurzel her beleuchten. Der dgyptische Staatsprisident Sadat sagte
allerdings im Fernsehen, daf dies alles mit Islam nichts mehr zu tun habe . . .

Die Beleuchtung des Jerusalemproblems kénnte zur freieren Urteilsbildung beitragen, da
dieses Problem nichtim Alleingang, sondern nur im Gesprich der Drei, fiir die Jerusalem
nun einmal ihre heilige Stadt ist, geldst werden kann.

18 Handworterbuch des Islam, hg. von Wensinck/ Kramers, Leiden 1941, Neudruck 1976, 216; Shorter
Encyclopaedia of Islam, hg. von Gibb/Kramers, Leiden 1961, 173f.

Fiir Ausbildung, Beruf
und Freizeit!
HarrachstraBe 5 und 10

4010 Linz, B R T :
Telefon (0732)71 081 EAVADISIWV-N<M Buch und Schrift

eigene ) 2
Reparaturwerkstatte VERITAS Kunst und Kult
eigenes Servic _

SREERSTeS VERITAS Film und Ton

fachliche Beratung
AVARNRIUVANSI Alles aus einem Hause

146



