ERNST PIMMINGSTORFER

Die Sorge um die Fernstehenden

In der Behandlung dieses Themas soll in drei Schritten vorgegangen werden nach
dem bekannten Schema: Sehen (I), Urteilen (1I), Handeln (III).

I. Situation

Mit dem Begriff , Fernstehende” bezeichnen wir Getaufte, die nicht ,,praktizie-
ren”, nicht am Gemeindeleben teilnehmen, nie oder selten in die Kirche ge-
hen!. Sie haben sich ihre eigene Praxis, ihren eigenen Glauben zurechtgelegt.
Man 14t zwar die Kinder taufen, heiratet meist auch kirchlich und wiinscht ein
kirchliches Begrdbnis: ansonsten gibt es keinen Sakramentenempfang. Dem
Gemeindeleben stehen sie gleichgiiltig gegeniiber. Freilich ist diese Gruppe
von Menschen in sich auch wieder differenziert. Man darf nicht Antiklerikale,
Abergldubische, Skeptiker, Liberale, Enttduschte, kritisch Fragende und Su-
chende in einen Topf werfen. Die Grofe der ,, Fernstehenden” macht in unse-
ren Pfarren 10 bis 80 Prozent der Bevilkerung aus, je nachdem es um Stadt-
oder Landpfarren geht. Nicht gleichzusetzen sind diese ,,Fernstehenden” den
,,Ausgetretenen”, die den doch sehr einschneidenden Schritt getan und bei
der staatlichen Behorde offiziell ihren Austritt aus der r.-k. Kirche erklart ha-
ben.

II. Phinomene und Ursachen der Distanz zur Kirche

Es darf nicht um ein Aburteilen derer gehen, die sich von der Kirche entfernt ha-
ben, indem wir sie als ,,lau”, ,,religios nicht ansprechbar”, ,,desinteressiert”,
als ,, Abstiandige”, , Taufscheinchristen”, ,,Randchristen”” abstempeln. Wir
miissen mit den Termini sehr vorsichtig umgehen. Fragen wir uns ehrlich:
Welche Urteile stecken in solchen Ausdriicken, aus welchem Standpunkt wer-
den sie gefallt? Kann sich die ,,Kerngemeinde” dabei auf ihren Herrn berufen?
Hat sich Jesus nicht gerade den der damaligen frommen Gemeinde Fernste-
henden, den Randexistenzen zugewendet? Es ist gar nicht so einfach festzule-
gen, wer in der Mitte und wer am Rande steht. Kann man in den Stidten das
Verhalten der Mehrheit von 70 bis 80 Prozent als ,,Randphé@nomen’ hinstellen,
als Abweichung vom ,,Normalen"?

Wir miissen ernstlich nach den Ursachen der Distanz zur Kirche fragen?. Wir
miissen die Maf3stibe der ,, Kirchlichkeit” tiberpriifen: Was ist kirchlich und
was ist unkirchlich? Die Tatsache, daf so viele fernstehen, Fragen, Einwdnde
und Kritik duBern, gehort zu den ,,Zeichen der Zeit”, die zu erwdgen und zu
verstehen das II. Vat. uns eindringlich mahnt.

Die Gesellschaft heute ist ,,pluralistisch” im Unterschied zur verhdltnismafig
,,homogenen” Gesellschaft von einst. Es ist dies eine Folge der industriellen

1 Man besucht zwar manchmal ganz gern allein und méglichst anonym eine schéne Kirche auerhalb
der Gottesdienstzeiten auf einer Reise, beim Spaziergang, im Urlaub. Viele behaupten, das gébe
ihnen mehr als ein Gottesdienst mit vielen Leuten.

2 Vgl. Rolf Zerfass, Die, distanzierte Kirchlichkeit” als Herausforderung an die Seelsorge. LS 22 (1971)
249-266.

161



und stddtischen Entwicklung. Was in den letzten zwei, drei Jh. an und mit der
Gesellschaft geschah, ist mit einer Explosion an einem Gebdude zu verglei-
chen: Triimmer fliegen umher, es gibt zerschlagene Fenster und Tiiren, Lécher
klaffen in den Mauern. So sieht es in der Gesellschaft heute aus.

1. Der Zeitgenosse ,,fliegt’” umher, er lebt nicht mehr an einem Ort, sondern an
vielen. Wohnort, Arbeitsplatz, Ort der Erholung, des Vergniigens, des kultu-
rellen Lebens fallen nicht mehr zusammen. Ofters wird umgesiedelt, Leute,
die ihr Lebtag in derselben Wohnung verbringen, sind eine Seltenheit. Ganz
zu schweigen vom modernen Massentourismus. Die Wohnpfarre spielt eine
sehr untergeordnete Rolle.

2. Der Wohnplatz ist nicht mehr eine geschlossene Welt fiir sich, er ist ,,durchlo-
chert”. Von allen Seiten blasen Winde herein, Einfliisse von aufen (Radio,
Fernsehen, Film, Presse, 6ffentliche Meinung), die der einzelne und auch eine
Pfarrgemeinde nicht kontrollieren kann.

3. Die Menschen bilden keine homogene Gesellschaft mehr, es sind Triimmer
und Triimmergruppen, die umherliegen und koexistieren. Villig homogen
war die Gesellschaft ja nie, aber das Verbindende iiberwog doch frither mehr
als heute. Es gab ein gemeinsames Wert- und Ordnungssystem. Heute sind die
Interessen der einzelnen Gesellschaftsschichten vielfach total verschieden.
Man steht einander miitrauisch und fremd gegeniiber, vor allem in den Stidd-
ten. Es gibt schichtspezifische Sprachen, darum kommen unsere Predigten so
schwer bei allen an, weil Lebensstil, Weltanschauung und die Wertvorstellun-
gen so grundverschieden sind.

4. Das Milieu, in dem der Mensch heute lebt, ist dem religiosen und kirchlichen
Leben weit weniger forderlich als frither. Dabei war der einzelne noch nie so
angewiesen auf die Gesellschaft und von ihr noch nie so abhingig wie heute
(z. B. von der Gewerkschaft, der Partei, den Medien usf.). Der Mensch ist
heute in einem Netz von Kollektiveinfliissen gefangen, in der Stadt noch mehr
als auf dem Land. Dadurch wird er sozial fiigsam, er pa8t sich der Masse an im
Denken, Urteilen und Handeln. Das ist deutlich zu beobachten, wenn jemand
aus einem noch ziemlich geschlossenen Milieu, aus einer kleinen Landge-
meinde in einen stadtischen GroBSbetrieb kommt oder in ein Grofstadtviertel
iibersiedelt.

In der gegebenen Situation ist es notwendig, Kirchlichkeit und Kirchenzugehdérigkeit
differenziert zu sehen?.

a) Wir sind gewohnt, Kirchlichkeit und Kirchgang gleichzusetzen. Letzter ist zwar
die am leichtesten i{iberschaubare Manifestation der Zugehorigkeit zur Kirche,
aber nicht die einzige*. Nach dem Kriterium des Kirchganges kénnte man zu
den ,,Kirchentreuen’ die rechnen, die am Sonntag wenigstens einmal im Mo-
nat zur Kirche gehen, indes jene, die nur zu Weihnachten, Ostern und zu be-
stimmten Anlédssen (Taufe, Erstkommunion, Trauung, Begrdbnis) die Kirche
aufsuchen zu den ,,Nicht-Praktizierenden” zu rechnen wiren. Bei diesen 143t

3 Vgl. Kirchlich distanzierte Christen. Zur Pastoral an den sogenannten ,,Fernstehenden”, in: Texte
der Pastoralkommission Usterreichs fiir die Seelsorger, Pfarrgemeinderite und Apostolatsgrup-
pen. OPI 1978.

* So wiire z. B. das betrichtliche karitative Engagement der Kirche oderauchihr theologischer Beitrag
zum Zeitgesprich der Gesellschaft unméglich ohne das Interesse vieler Fernstehender und deren
finanzielle Beitrige.

162



sich (wie empirische Erhebungen zeigen) eine betrichtliche Entfremdung zum
Gedankengut und zu den Normen der Kirche feststellen. Wir miissen auch
nach den Motiven fiir den Kirchgang fragen. Es gibt 1. eine relativ kleine Gruppe
bewufst und iiberzeugt Glaubender, 2. eine groSe Gruppe stark von der Tradi-
tion Motivierter, 3. eine sehr kleine Schar, die nur aufgrund eines starken Mi-
lieueinflusses geht, aber bei nidchster Gelegenheit wegbleibt (latente Nicht-
kirchgidnger).

So dhnlich ist es auch bei den Nicht-Praktizierenden. Wir finden 1. eine kleine
Gruppe Kirchengegner, 2. eine groffe Schar Indifferenter, 3. eine kleine
Gruppe , latenter Kirchgidnger”, die durch dufSere Umstdnde (z. B. Ehe mit ei-
nem Andersdenkenden) vom Gottesdienstbesuch abgekommen ist und dar-
unter leidet, indes die 2. Gruppe ihre Form des Kirchenkontaktes als richtig
ansieht.

Bei Beurteilung der Motivation fiir den Kirchgang wire das ganze Vorleben der
Menschen zu beriicksichtigen.

b) Was verstehen wir unter ,,Kirchlichkeit’'?
Kirchlichkeit ist das Gefiithl dazuzugehoren, sich mit der Kirche verbunden zu
fithlen, sich mit ihr zu identifizieren. Wie kommt es dazu?

Man kann sich mit der Kirche (wie mit jeder Gruppe) identifizieren, wenn man
ein Minimum von regelmagigen Kontakten aufrechthilt, wenn man ihre we-
sentlichen Wert- und Zielvorstellungen als fiir das eigene Leben bedeutsam be-
trachtet und das Gefiihl hat, seinerseits von der Kirche angenommen und ge-
schitzt zu werden. Darum findet sich bei Frauen eine ausgeprégtere Kirchlich-
keit, weil die Kirche jahrhundertelang der einzige Raum der Offentlichkeit
war, wo die Frau ernst genommen und ihr fiir den Alltag des Lebens Verant-
wortung iibertragen wurde. Die Manner hingegen sind in ihrem Bediirfnis
nach Sozialkontakten zumal heute voll ausgelastet.

Fiir die Kirchlichkeit eines Menschen ist auch die gesellschaftliche Umwelt des
einzelnen von groBer Bedeutung. Welches Bild von der Kirche macht sich die
niachste Umgebung? Kann er sich damit identifizieren? Sind die Katholiken in
der Mehrheit oder Minderheit, tonangebend oder nur geduldet? Wird die Kir-
che mit bestimmten Parteien oder Gesellschaftsschichten (nur fiir die Besseren)
in Verbindung gebracht?

Kirchlichkeit ist also zunichst eine sozial-psychologische Kategorie.

¢) Kirchlichkeit ist sehr wohl zu unterscheiden von Religiositit. Diese ist die Bindung an
das Absolute, an Gott; ist die Bejahung eines letzten verpflichtenden Lebens-
sinnes.

Religiositat kann sich sehr unterschiedlich darstellen. Es gibt einen ritualistisch-
kultischen, einen dogmatisch-ideologischen, einen pragmatisch-ethischen
und einen am mystischen Erleben interessierten Typ religitser Menschen. Die
von der Kirche de facto entfalteten Formen von Religiositat sprechen nicht alle
Menschen in gleicher Weise an und vermitteln nicht allen die gleiche Chance,
sich mit der Kirche zu identifizieren. Ob es nicht auch andere Formen und Ebe-
nen der Partizipation geben konnte und miifite, die weniger passionierten
Kirchgidngern eine Méglichkeit gdben, sich kirchlich zu engagieren?

163



d) Auch zwischen Kirchlichkeit und Glauben muf unterschieden werden. Glaube ist
mehr als Offenheit fiir das Absolute. Esist die Antwort, das Echo, die Reaktion
auf die Offenbarung Gottes, auf ein ergangenes Wort. Glaube ist darum an die
Geschichte, an die Glaubensiiberlieferung, an die Kirche verwiesen, die die Er-
innerung an die ergangene Offenbarung wachhilt. Darum gehéren Glaube
und Kirche zusammen.

Aber der Glaube ist immer der Glaube von bestimmten Menschen, die ihren
Glauben in der Sprache menschlicher Religiositit, in Gebeten, Gesten und Ri-
ten, durch ihren Lebensstil und vieles andere zu artikulieren suchen. Der
Glaube ist vielfiltig in seinen Ausdrucksformen. Unter den Glaubigen gibt es
Theoretiker, Pragmatiker, dsthetisch oder ethisch Interessierte. Haben alle
Formen der Gldubigkeit in der Kirche legitimes Heimatrecht? Also gibt es nicht
nur auf$erkirchliche Religiositidt, sondern auch mehr und mehr , kirchenfrem-
de” Glaubigkeit, kirchenkritisches, d. h. in der Praxis sich ziemlich unkirchlich
benehmendes Christentum*.

III. Konsequenzen fiir unsere Seelsorge

a) Zuerst einige allgemeine Anregungen.

Die Kirche muf offen, missionarisch sein®. Das bedeutet nicht Auffiillung leerer
Sitzpldtze oder Zuriickeroberung verloren gegangener Positionen in der Ge-
sellschaft, sondern heiit unter den Menschen von heute das Zeugnis der Hoff-
nung zu geben, die der Welt von Gott her zugedacht ist. Dieses Zeugnis kann
nur eine Kirche geben, die offen und dynamisch ist, die sich als Bewegung, als
Volk Gottes unterwegs, als Sendung an die Menschen, als Salz und Sauerteig
im Ganzen der Gesellschaft versteht. In dem Ma8, in dem sie sich Hoffnungen
und Angste, Erfolge und Probleme der Menschen von heute zu eigen macht,
darf die Kirche sicher sein, auch die Fernstehenden aus ihrer distanzierten Be-
obachterrolle herauszulocken und zu neuer Mitarbeit zu gewinnen.

Wir diirfen die Fernstehenden nicht nur in der Sicht ihrer Herkunft, wir miissen
sie vielmehr auf ihre Zukunft hin sehen. Thre Einstellung zur Kirche ist darum
nicht einfach mit sittlichen Kategorien zu fassen, wie ,,Untreue”, ,,Abfall”,
.,Lauheit” und dgl. Bei ein und demselben Menschen kann je nach Alter sein
Engagement in der Kirche sehr verschieden sein. Aus eifrigen Kindern kénnen
distanzierte Jugendliche, kritisch engagierte junge Erwachsene und verant-
wortlich mitgestaltende reife Menschen werden. Darum miissen wir den Men-
schen Zeit lassen, sich frei zu entscheiden,und diirfen sie nicht ungeduldig zu
einer Kirchlichkeit drangen, die sie innerlich noch nicht mitvollziehen kénnen.

Auch die ,,freundliche Distanz”, mit der viele die Kirche férdern, ohne sich per-
sonlich einzusetzen, hat viel Gutes an sich, dem wir die Anerkennung nicht
versagen diirfen auch beim berechtigten Wunsch nach Besserem.

b) Was kann man konkret tun, um distanzierte Kirchenglieder anzusprechen? Wie lassen
sich MifSverstindnisse ausrdumen und Vorurteile abbauen? Welche konkrete

5 Vgl. R. Zerfass, Die ,,distanzierte Kirchlichkeit”. 256.

¢ ,,Es geniigt mir nicht, da du mein Knecht sein sollst, nur damit ich die Stimme Jakobs wiederher-
stelle; nein, ich bestimme dich zum Licht der Heidenvélker, damit mein Heil bis ans Ende der Welt
reiche.” Jes 49,2.

164



Moglichkeiten des Kontaktes gibt es? Wie geschieht eine situationsgerechte
Begegnung?

. Will die Kirche mit Fernstehenden ins Gesprdch kommen, so mufs sie sich fiir
deren Fragen und Note interessieren, sie muf3 vor allem auflerkirchliche, ge-
sellschaftliche Probleme aufgreifen, innerkirchliche Fragen sind zweitrangig.
Die rapide Entwicklung der Industriegesellschaft erzeugt bestindig neue Note,
psychische Belastungen, wirtschaftliche Abhangigkeit. Wenn aktive Christen
solche Notstande aufdecken und das Gewissen der Offentlichkeit wachriitteln,
leisten sie Seelsorge an Fernstehenden. Aber es soll nicht bei Worten allein
bleiben, es miissen Taten folgen. Die sozial-karitativen Dienste haben in den
Pfarrheimen eine enorme Bedeutung (Hauskrankenpflege, Aushilfen bei
plotzlichen Erkrankungen, Krankenbesuchsdienst, Vermittlung von Babysit-
tern, Sorge um Alleinstehende, Alte, Behinderte u. v. a.).

. Der moderne Mensch geht nur ungern Bindungen von Dauer ein, ist aber oft
bereit, fiir eine konkrete Aufgabe eine bestimmte Zeit mitzuarbeiten. Fernste-
hende sind manchmal zu gewinnen, wenn es darum geht, ihr Talent oder ihr
Hobby in den Dienst der Mitmenschen zu stellen, ohne daf sie von der Ge-
meinde ganz vereinnahmt werden. Durch Robotleistungen beim Kirchenbau,
durch praktische Gruppendienste (Musik, Chorsingen, Gymnastik . . .) und
profane Vortrdge (Kindererziehung, Schule, Erwachsenenbildung, Rei-
sen . . .) haben schon viele Distanzierte den Weg zur Gemeinde gefunden.

. Das Verhiltnis zwischen der Kirche und ihren distanzierten Gliedern ist durch
manche Vorurteile belastet, die es abzubauen gilt. Von besonderer Bedeutung
dabei ist die Offentlichkeitsarbeit als ehrliche Offnung nach au8en, nicht blofs als
Werbung und billige Propaganda. Die Kirche miifite viel mehr in der Presse, in
den Medien prasent sein. Die Moglichkeit, Berichte und Informationen in die
Lokalzeitung zu bringen, wird viel zu wenig geniitzt. Der bebilderte Rechen-
schaftsbericht iiber die Verwendung der Kirchenbeitragsgelder, der an alle
Haushalte ging, ist durchwegs gut angekommen. Das di¢zesane Kirchenblatt,
ein eigenes Pfarrblatt, ein gut gestalteter Schaukasten haben eine nicht zu
iibersehende Bedeutung.

. Alle natiirlichen Ebenen der Begegnung sind zu beniitzen. Es ist staunenswert, mit
welcher Wendigkeit sich die Urkirche in ihrer ersten Missionsphase aller mog-
lichen sozialen Ankniipfungspunkte bedient hat. Es gibt auch fiir uns heute
eine Fiille von Begegnungsmoglichkeiten mit Fernstehenden auf vorgegebener
Basis (6ffentliche Empfange, Veranstaltungen diverser Vereine: Feuerwehr,
Sportklub, Jagdverband usw.). Man wird oft eingeladen zur Feier von Gottes-
diensten, Vornahme von Segnungen oder zur Teilnahme an profanen Feiern.

. Die Sorge um die Fernstehenden ist aber nicht nur Sache des Priesters, denn
seine Kontaktmdglichkeiten sind begrenzt, sondern Sache der ganzen Gemeinde.
Im Alltag, am Arbeitsplatz, im Wohnviertel, auf der Strale, im Urlaub, auf der
Reise, an vielen Orten und bei vielen Gelegenheiten ergibt sich eine Fiille von
Begegnungen zwischen aktiven Christen und der Kirche Fernstehenden. Aus
kleinen Gefilligkeiten und Hilfeleistungen erwichst oft die Bereitschaft, sich
im Gesprich auch mit tieferen Lebensfragen und Noéten dem anderen zu 6£f-
nen.

165



Aufgabe des Seelsorgers ist es, seine Pfarrkinder durch gute Verkiindigung, noch
besser durch die Arbeit in kleinen Runden (Familienrunden, Apostolatskreise)

- fiir dieseslebendige selbstlose Zeugnis der Kirche fiir die Probleme und Sorgen der
Menschen im Geiste Jesu zu schulen und zu befahigen. Es gibt Pfarren, in de-
nen ein richtiges Wohnviertel-Apostolat organisiert ist. In einem bestimmten,
tiberschaubaren Wohnbereich pflegt eine Gruppe aktiver Christen Kontakte
mit allen Bewohnern, spiirt deren Sorgen und Probleme auf und sorgt zusam-
men mit den pfarrlichen und auch 6ffentlichen Einrichtungen um Abhilfe. Ge-
rade fiir die Sorge um die Fernstehenden muf der Pfarrer immer wieder Helfer
und Mitarbeiter suchen. Ein ,,Ein-Mann-Betrieb’” kann es, zumal in grofieren
Pfarren, einfach nicht schaffen.

6. Pastorales Service braucht auch Organisation.

Gerade fiir die Pastoral an Fernstehenden ist ein Uberblick notig. Einer gut ge-
fiihrten Pfarrkartei kommt hier groBe Bedeutung zu. Ihre genaue und fortlau-
fende Fithrung ist freilich in GroBstadtpfarren wegen der Mobilitit der Bewoh-
ner sehr schwierig.

Ein leistungsfihiges Pfarrbiiro, das die erfreulichen und weniger erfreulichen
Nachrichten sammelt, bereitet die Begegnung mit den Gliedern der Pfarre vor.
Es informiert tiber die Krankheitsfille in der Pfarre, iiber die zu feiernden Ge-
denktage. Eine Gratulation zum 50., 60., 70., 75. oder 80. Geburtstag, zur sil-
bernen oder goldenen Hochzeit iiberrascht umso mehr, je weniger man diese
Aufmerksambkeit von seiten der Pfarre erwartet hat. Auch die erfreulichen Anlisse
fiir eine Begegnung sollten nicht iibersehen werden: berufliche Beférderung,
Verleihung einer Auszeichnung, Bezug eines neuen Heimes, verschiedene Al-
ters- und Berufsjubilden u. a. m.

Bei kaum jemand anderen ist pastorales Service so notwendig wie bei den Neuzu-
gezogenen. Ein geschickt gestalteter Fithrer durch die Gemeinde kinnte iiber-
reicht werden und die Nachfrage nach den Angeboten der Pfarre wecken.

7. Es gibt auch eine Fiille von Gelegenheiten, in denen der Fernstehende auf die
Gemeinde zukommt.

a) Taufe. Auch von der Kirche Distanzierte lassen ihre Kinder taufen. Das Taufge-
sprdch (am besten in der Familie selbst gefiihrt) und eine schén gestaltete Tauf-
feier sind grof3e pastorale Chancen. Die ,,Elternbriefe” sollen durch Helferin-
nen den jungen Familien tiberbracht werden.

b) Erstkommunion. Ist wie die Taufe eine grofe Chance sowohl durch die Feier als
auch durch die vorbereitenden Hausbesuche und Elternabende.

¢) Religionsunterricht. 95 % der getauften Kinder, darunter auch die Kinder von
Fernstehenden, besuchen den RU. Ein guter RU bringt viele Kontaktmdglich-
keiten zwischen Eltern und Seelsorgern. In den Handbiichern der Volksschule
werden Elternbriefe und Gesprachsabende mit den Eltern der Schiiler ange-
regt. Dadurch werden auch Fernstehende erreicht.

d) Firmung. Etwa 80 % der Getauften lassen sich auch firmen. Die Anmeldung der
Firmlinge durch die Eltern in der Pfarrkanzlei ist eine gute Moglichkeit der Be-
gegnung. Man sollte auch auf einen Elternabend vor der Firmung nicht ver-
zichten. Durch die Firmvorbereitung in Kleingruppen (zu etwa zehn), die von

166



aktiven Laien gestaltet werden, kommen junge Menschen auch aus fernste-
henden Familien mit lebendigen Christen in Kontakt und lernen das Gemein-
deleben kennen. Sehr wirksam im Sinne einer Fernstehenden-Pastoral ist es,
wenn die Firmung in der Pfarre selbst moglichst festlich und volkstiimlich ge-
staltet wird. Viele Firmpaten aus der Stadt kommen dabei in Landgemeinden
und erleben, wie ein ganzer Ort ein kirchliches Fest begeht.

e) Trauung. Geschieht das Brautgesprach (Aufnahme des Protokolles) im Pfarr-
haus in einer netten und herzlichen Atmosphiére, die zeigt, da das Ehegliick
der Brautleute dem Seelsorger ein echtes Anliegen ist, so ist das ein pastoraler
Dienst, der auch von Fernstehenden dankbar angenommen wird und meist
von nachhaltiger Wirkung bleibt. Die Vortrédge fiir Brautleute, auf deren ver-
pflichtenden Charakter man moglichst achten soll, werden zumal im nachhin-
ein auch von vielen ansonsten Fernstehenden sehr positiv bewertet. Da unter
den Hochzeitsgdsten sich auch viele Kirchenfremde befinden, ist der kirchli-
chen Trauung besonderes Augenmerk zuzuwenden. Die Ansprache bedarf
keiner Routine, sondern muf persdnlich sein’.

f) Begriibnis. Jeder weil3, wie sehr ein Kondolenzbesuch des Priesters mit einem
trostenden Glaubensgesprich von den Leidtragenden geschidtzt wird. Eine be-
sondere Sorgfalt verwende man zur Vorbereitung der Begrdbnisansprache.
Am offenen Grab findet die christliche Frohbotschaft meist offene Herzen auch
bei solchen, die sonst nie in der Kirche zu finden sind.

g) Segnungen und Weihen. Wenn uns Menschen, die sonst nicht gerade fromm und
kirchlich sind, um eine Segnung bitten oder uns dazu einladen, soll man diese
Gelegenheit des Kontaktes immer niitzen: z. B. Kapellen- oder Hausweihe,
zum Spatenstich oder zur Vollendung und Er6ffnung der Schule, des Amtsge-
bdudes, Segnung von Briicken, Fahrzeugen, Sportpldtzen usw. Die Kirche
wird dadurch in der Offentlichkeit prasent.

h) Kirchliche Hochfeste. Die iiberdurchschnittliche Zahl der Gottesdienstbesucher
zu Weihnachten, Ostern, Pfingsten, Fronleichnam, Allerheiligen, Jahres-
schluf verpflichtet uns, die Liturgie an diesen Festen besonders feierlich zu ge-
stalten, wenn moglich auch unter Mitwirkung von Fernstehenden am Kirchen-
chor, bei der Musikkapelle, bei den Goldhauben, im Trachtenverein, beim
Schmiicken der Hiuser und Straflen usw. Man sollte immer den ,, rechten Au-
genblick” niitzen, da der Mensch durch freudige oder auch leidvolle Erfahrung
besonders offen und ansprechbar ist8.

8. Profane Ebenen der Begegnung mit Fernstehenden.

Hieher gehdren die Einladungen zum Taufmahl, zum Hochzeitsmahl, zum Kon-
dukt (Zehrung), zu Festveranstaltungen der Gemeinde und der Vereine, die
man nicht ausschlagen soll. Auch weltliche Feiern der Pfarrgemeinde haben in
der Fernstehenden-Pastoral eine nicht zu iibersehende Bedeutung. Pfarrball,
Tanzabende, Theaterauffiihrungen, Hobbyabende, Vortrige, Sport- und

7 Fiir die ausgezeichnete Broschiire ,,Liebe auf Dauer”, Bischofl. Seelsorgeamt Linz (Hg.), miissen
wir im Sinn des Image einer , Kirche fiir die Menschen’ sehr dankbar sein. Hat man Menschen
durch ein Gesprichaus einer Ehekrise herausgeholfen, so wird einem das wohl nie mehr vergessen.

8 Ferdinand Klostermann entwickelt in seinem Werk ,,Pastoraltheologie heute’” (Wien 1965, 58-61,
69-71) eine ,,Kairologie’, d. h. eine Lehre vom rechten Augenblick.

167



Wandertage, pfarrliche Urlaubswochen, Familien-Bergwochen, Skikurse usf.
ergeben Kontakte mit den Fernstehenden.

Man sollte manches festliche Treiben im Anschluff oder im Zusammenhang mit
einem kirchlichen Fest (Firmung, Kirchweihtag) nicht zu negativ sehen. Da
kdénnten wir von den temperamentvollen Siidlandern manches lernen. Wie
niichtern verliefe unser Leben, géibe es keine kirchlichen Feste! Wer richtig zu
feiern versteht, der lockt nicht wenige Fernstehende aus ihrer Distanz. Man
,.begeht” eben ein Fest.

9. Uberpfarrliche — regionale — didzesane Seelsorge an Fernstehenden.

Hier sind zu nennen die Telefonseelsorge, kath. Glaubensinformation, Touris-
musseelsorge, kirchliche Medienarbeit in Presse, Film, Rundfunk und Fern-
sehen, Ehe- und Familienberatung, Brautleute-Vortrdge, Caritasarbeit und
dgl. mehr.

Schluffbemerkungen

Es wire unredlich, zu verschweigen, daf tiber dem Dienst an den Fernstehenden
ein bedriickender Schatten liegt, und das ist der Eindruck, daf doch alles ver-
geblich sei. Man hat zu wenig Zeit, macht zu wenig Hausbesuche, kann be-
gonnene Kontakte zu wenig pflegen und ausbauen. Die Seelsorge an den Fern-
stehenden ist wie ein Fa§ ohne Boden, man kann sie darum nur in einer groen
Heilsgelassenheit betreiben. Dies ist nur méglich im Glauben, daf§ Gottes Arm
unverkiirzt ist und daf3 seine Sorge weiter reicht als der Aktionsradius der Kir-
che und ihrer Diener. Die Kirche hat das Reich Gottes nicht zu erbauen, so wie
man heute Bauten errichtet in wenigen Jahren, sie hat es zu erwarten und zu
bezeugen in jeder Zeit. Daher darf die Bemithung um die Fernstehenden nicht
auf rasche Erfolge aus sein. Unternehmungsgeist, Kontaktbereitschaft, Freude
am Dazulernen, Absichtslosigkeit, Wohlwollen, eine ,,humane Spiritualitat”,
das sind die Voraussetzungen fiir jede kirchliche Initiative.

Wir Seelsorger spiiren, daf8 wir gerade in der Sorge um die Fernstehenden oft bis
an die Grenzen belastet werden. Aber wer das Kommen der Gottesherrschaft
nicht nach Mafistdben der kirchlichen Statistik berechnet, wer die Endlichkeit
und Grenzen der Kirche im Glauben annimmt, wird auch die Grenzen im Be-
miihen um die Eingliederung in die Kirche akzeptieren. Sie liegen genau dort,
wo die Kirche selbst an ihre Grenze kommt, wo sie sich aufgeben und aufheben
lassen muf3 von der Herrschaft Gottes, ,,auf daff Gott alles in allem sei” (1 Kor
15,28)°.

Anhang. Wie sollen wir uns den ,,Ausgetretenen” gegeniiber verhalten?

Dem Schritt des Kirchenaustrittes, der bei der staatlichen Behorde erklirt wird,
geht meist eine jahrelange Entfremdung vom kirchlichen Leben voraus. Der
letzte Anla8 ist meistens der Kirchenbeitrag, oft auch ein gewisser sozialer
Druck, dem der Betreffende ausgesetzt ist (z. B. seitens von Kollegen am Ar-
beitsplatz). Ist ein seelsorglicher Kontakt vor dem Austritt noch moglich, kann
brieflich oder im Gesprach der Austritt manchmal abgewendet werden. Der

¢ Vgl. R. Zerfass, Die ,,distanzierte Kirchlichkeit”, 257 ff.

168



Austritt ist aber doch eine klare Absage an die Kirche, ohne die ,,christlicher
Glaube” nicht méglich ist.

Bei aller notwendigen Sorge um die Ausgetretenen durch Pfarrbrief, Beistand in
Notlagen, briefliche Einladung, Hausbesuche u. a. sind doch auch klare Kon-
sequenzen von seiten der Kirche notwendig: keine Patenschaft, kein kirchli-
ches Begrabnis ohne Zeichen der Umkehr, Aufschub der Kindertaufe bis zum
Schuleintritt, wenn beide Elternteile ausgetreten sind. Taufe ist Aufnahme in
die Kirche, die in der Familie nicht prasent ist. Zu {iberlegen ist, ob es nicht pa-
storal giinstiger wire, wenn der Kirchenaustritt beim zustindigen Pfarramt er-
klart werden miifite, was nochmals eine Gelegenheit zum Gesprach ergibe.
Die Erkldarung bei der staatlichen Behorde (ein Rest des alten Josephinismus in
Osterreich) bleibt zu formal und unpersonlich.

Ein Blick in ,,Arzt und Christ’’, Heft 1/1980, Wahrheit und Wahrhaftigkeit am
Krankenbett: Ulrich Gessler, Wahrheit und Wahrhaftigkeit am Krankenbett.
Heinrich Pompey, Wahrheit und Wahrhaftigkeit. Ulrich Eibach, Experimente mit
menschlichen Embryonen, ethische Probleme aus christlicher Sicht. Tagungs-
berichte. Wir haben fiir Sie gelesen. Aus dem Leben erzihlt. Diskussion. Nach-
richten.

Wesentliches Anliegen der Zeitschrift ist das Gesprach zwischen Medizin und
Theologie. Letztlich geht es um den Menschen in seiner leib-seelischen Einheit.
Der Arzt ist hier ebenso angesprochen wie der Seelsorger oder die Kranken-
schwester. Ihnen allen bietet ,, Arzt und Christ” Orientierungshilfen in einer heute
brennend aktuellen Problematik an. Bezugsmdglichkeit: Oberosterreichischer
Landesverlag, LandstrafSe 41, A-4020 Linz/Donau. Einzelheft 6S 68.—; DM 9,50;
sfr 8,50. Jahresabonnement (4 Hefte) 6S 240.—; DM 33,—; sfr 30,— zuziiglich Porto.

169



