sein will, ergibt sich, da manches nur angedeu-
tet wird. Man vermift vor allem eine explizite,
tiefer entfaltete Deutung des Personseins des
Menschen. Der Grundansatz, den Menschen als
,.transzendierende Sinnlichkeit'’ zu verstehen,
ist hochst bemerkenswert; er sollte weiter durch-
dacht und intensiver diskutiert werden. Wire es
nicht besser, den Menschen umfassender und
weniger milverstindlich als ,, transzendierendes
Sinnenwesen’’ zu bezeichnen? Dann wiren die
Beriihrungspunkte dieser Konzeption mit Ari-
stoteles und Kant deutlich.

Linz Giinter Rombold

LOTZ JOHANNES B., Person und Freiheit. Eine
phil. Untersuchung mit theol. Ausblicken.
(Quaest. disp. 83) (191.) Herder, Freiburg 1979.
Kart. lam. DM 28.50.

Das Werk kreist um die beiden im Titel genann-
ten Begriffe.

Im 1. Teil geht L. von der Definition der Person
nach Boethius aus. Die Person wird somit von
der Substanz und der Geistnatur her gedeutet.
Sogleich erhebt sich die Aporie, daf Leiblichkeit
als das ,, Vor-personale” erscheint; diese Aporie
wird fraglos hingenommen. Die ontische Sicht
der Person wird durch die existenziale Sicht er-
gdnzt; der Mensch erlangt seine ,,Vollkonstitu-
tion” erst im personalen Vollzug. In der folgen-
den transzendentalen Untersuchung wird die
Offenbarkeit des Seins als die Wurzel des Selbst-
bewufitseins und der Selbstverfiigung herausge-
arbeitet. Im Gegensatz zu Heidegger wird be-
hauptet, die ganz als solche vollendete Substanz
sei Ek-sistenz. In die bisher entwickelte Wesens-
bestimmung der Person wird sodann das ,, Zwi-
schen’ eingeriickt, ,,das M. Buber als Kennzei-
chen der Person herausgearbeitet hat’, mithin
die Kommunikation. Indem Lotz sagt, die
grundlegende Weise der Kommunikation sei
diejenige mit dem Sein, wird allerdings der Ge-
dankengang von Buber unter der Hand in sein
Gegenteil verkehrt. Nach einem kurzen Seiten-
blick auf die Wiirde und Kostbarkeit der Person,
die Zweck an sich selbst ist, und der sich daraus
ergebenden ethisch-rechtlichen Sicht, geht L. ein
auf den Dialog der menschlichen Person mit dem
subsistierenden Sein, das ohne weitere Begriin-
dung als absolute Person eingefiihrt wird. Die
Betrachtung wendet sich dann theol. Themen zu:
der Dreieinigkeit und der Menschwerdung,.

Im 2. Teil behandelt L. das Problem der Freiheit.
Dabei geht er nicht von einer Definition aus,
sondern von der Problematik, die durch die Auf-
fassung Sartres von Freiheit als Bestimmungslo-
sigkeit und durch die verschiedenen Formen des
Determinismus aufgeworfen wird. In der trans-
zendentalen Besinnung, durch die Freiheit auf-
gewiesen werden soll, folgt L. zunichst Kant: die
Bedingung der Moglichkeit des Menschlichen ist
das Sittliche, dessen ermoglichende Bedingung
wiederum die Freiheit. Kants Grenzziehung fiir
das Wissen bestehe allerdings nicht zu Rechtund
werde vom Vollzug des Wissens selbst immer
schon iiberschritten, weil es zuinnerst stets von
der Offenbarkeit des Seins bewegt werde. L. un-

292

terscheidet die Freiheit der Wahl und die Freiheit
der Entscheidung. Erstere wihlt zwischen meh-
reren Seienden; %etztere wendet sich dem Sein-
selbst und damit zugleich dem Ich zu; die
Grundentscheidung verlangt, da der einzelne
sich als der annimmt, der er ist. Wo absolute
Selbstverfiigung vorliegt, also bei Gott, fallen
Freiheit und Notwendigkeit zusammen (eine
Aussage, die ganz anders zu verstehen ist als bei
Hegel und Marx). Von hier aus erbffnet sich ein
theol. Ausblick auf Dreieinigkeit als Freiheitsge-
schehen. Eine Zuwendung zur Heilsgeschichte
erweist Christus als Befreier von innerweltlichen
Michten. In der Folge wird die Kirche in unver-
kiirzter Nachfolge, ja Identitit mit Christus ver-
standen, nicht als innerweltliche Macht. Daher
erkliren sich die triumphalistischen Aussagen
des Vf., die Kirche erhebe sich zu einem ,,Reich
der Freiheit ohnegleichen”, ihr stehe nicht nur
die Freiheit vom Staat zu, sie helfe auch dem
Staat, er selbst zu sein. Man erinnert sich an Bo-
nifaz VIII. Anscheinend wird vergessen, da@
diese Konzeption geschichtlich gescheitert ist.
Das Werk wirft eine Menge von Problemen auf,
von denen hier nur 2 genannt seien. Das erste be-
trifft die Methodik. Entgegen dem Untertitel
scheint die ganze Untersuchung von theol. In-
teressen her bestimmt. Das zeigt sich methodisch
schon im Ausgang von einer Definition, was in
der Theologie vielleicht zuldssig sein mag, in der
Philosophie jedoch problematisch ist. Ein zwei-
tes: K.Rahner hat einmal darauf hingewiesen,
wie wichtig das Vermeiden tri-theistischer Mi@-
verstindnisse sei, da die Philosophie heute die
Person als Aktzentrum begreife. L. versucht den
modernen Personbegriff mit dem klassischen zu
harmonisieren, wobei letzterer eindeutig beherr-
schend bleibt. Das fiihrt zu einer Verwischung
der Unterschiede zwischen dem Begriff der Per-
son in der Anthropologie und Theologie. Von
diesem Ansatz her ist dem wichtigen Anliegen
Rahners kaum Rechnung zu tragen.

Linz Giinter Rombold

JAMES WILLIAM, Die Vielfalt religioser Erfah-
rung. Eine Studie iiber die menschliche Natur.
(597.) Walter, Olten 1979. Ln. DM 63.—, sfr 58.—.

W. James gilt als Begriinder der neueren Reli-
gionspsychologie; er versuchte, religiose Erleb-
nisse zu beschreiben, ohne sie zu bewerten oder
die Religion zu verteidigen, wohl aber sieht er
den Glauben in seiner Funktion fiir das gesamte
Leben des Menschen. Das Buch bringt die Texte
der Gifford Lectures iiber natiirliche Religion, die
J. in Edinburgh 1901/1902 gehalten hat.

In der 1. Vorlesung , Religion und Neurologie
polemisiert er gegen den medizinischen Materia-
lismus, der Religion aus abnormen Zustinden
erkliren und als solche negieren will. Er definiert
(2. Kap.) Religion als ,,die Gefiihle, Handlungen
und Erfahrungen von einzelnen Menschen in ih-
rer Einsamkeit, sofern diese sich selber als Perso-
nen wahrnehmen, die in Beziehung zu etwas
stehen, das sie in irgendeinem Sinne als das
Gottliche betrachten’” (41) und vergleicht die



grofen christlichen Konfessionen miteinander.
Das Temperament der robusten Geistesart fiihrt
zum Religionstyp der zu erstrebenden Gliickse-
ligkeit. Melancholische VerfaBtheit ist Basis fiir
die Erlosungsreligion. Bekehrung geschieht,
wenn ein ,, ungliickliches Selbst seine Einheit er-
langt und bewuftermafen rechtschaffen, iiber-
legen und gliicklich wird infolge seines starkeren
Haltes an religiésen Realititen’ (185). Es folgen
3 Kap. iiber die Heiligkeit, die religitser Reife
entspricht (258). ,,Die grofen Heiligen sind Er-
folge in sich selbst; die kleineren sind wenigstens
Herolde und Vorboten, und sie kénnen auch
Fermente einer besseren Weltordnung sein . . .,
jeder von uns muB fiir sich selbst die Art der Reli-
gion und den Grad der Heiligkeit entdecken, der
am besten zu dem paflt, was er fiir seine Stirken
hilt und als seine wahre Mission und Berufung
fithlt” (356 f.). Religit'se Menschen wiirdeninder
Weise der Mystik die Wahrheit der Theologie se-
hen. J. fragt auch nach dem Nutzen der Religion.
Gebet gehort zum Wesen der Religion, weil es
Kontakt ist mit der geheimnisvollen Macht, de-
ren Gegenwart die menschliche Seele fiihlt(430).
]. faRt zusammen: ,,1) daf die sichtbare Welt Teil
eines mehr geistlichen Universums ist, aus dem
sie ihre wesentliche Bedeutung bezieht; 2) daf
Vereinigung mit oder harmonische Beziehung zu
diesem hoheren Universum unsere wahre Be-
stimmung ist; 3) daf Gebet oder innere Gemein-
schaft mit dem Geist dieses Universums — mag
dieser Geist,Gott' oder,Gesetz’ sein—ein Prozel3
ist, in dem wirklich etwas geschieht, geistliche
Energie einflieBt und in der phiinomenalen Welt
Wirkungen, psychologische oder materielle,
hervorgebracht werden. Ferner schlieBt Religion
folgende psychologische Charakteristika ein: 4)
eine neue Wiirze, die wie eine Gabe zum Leben
hinzugetan wird und entweder die Gestalt lyri-
scher Begeisterung oder eines Aufrufs zum Ernst
und Heroismus annimmt; 5) eine Gewif8heit von
Geborgenheit und eine Stimmung des Friedens
sowie, im Verhiltis zu den Mitmenschen, ein
Vorwiegen liebevoller Affekte”” (4481.). Die Reli-
gion miisse, ,,weil sie sich mit persénlichen
Schicksalen beschiftigt und uns somit in Kontakt
mit den einzigen absoluten Realititen, die wir
kennen, hilt, notwendig eine ewige Rolle in der
menschlichen Geschichte spielen” (459).

Im Nachwort befafit sich der Ubersetzer (Eilert
Herms, Miinchen) mit W.James Person und Le-
benswerk, das er auf die Weltanschauung des
Puritanismus, auf die idealistische Metaphysik
und auf den Evolutionismus der positiven Erfah-
rungswissenschaften zuriickfiihrt (483). Er findet
an James Programm lehrreich, ,,daf} die Abhin-
gigkeit psychologischer Erkenntnis von ontolo-
gischen Leitbegriffen anerkannt ist, und dag die-
ses leitende Wirklichkeitsverstindnis als ein Ver-
standnis von Erfahrung iiberhaupt ausgearbeitet
wird”’. Zu vermeiden wiiren dabei die fiir James
,,radikalen”” Empirizismus kennzeichnenden
Reduktionen (521). James Spatpsychologie
wurde zur Religionspsychologie.

Rez. meint, daB es eine Orientierung an Dogma-
tik, wissenschaftlicher Bibelexegese und Liturgie

fiir religioses Denken und Handeln bediirfe, um
der Gefahr eines subjektivistischen Abgleitens
der religiosen Erfahrung als innerer Selbstbe-
zeugung der iibernatiirlichen Wirklichkeit zu
entgehen.

Wien Gottfried Roth

BIBELWISSENSCHAFT AT, NT

STECK ODIL HANNES, Welt und Umuwelt. (Bibli-
sche Konfrontationen) (235.) Kohlhammer TB
1006, Stuttgart 1978. Kart. DM 16.—.

Aus der Bibel kritische Anfragen an eine
Menschheit herauszuhéren, die sich in bisher
ungewohnter- und ungeahnterweise die Frage
des natiirlichen Uberlebens stellen muf, das ist
die besondere Zielsetzung dieses Buches. Bevor
indes die kritische und helfende Sprache des
Schriftwortes vernehmbar wird, gilt es, die ge-
genwirtigen Erfahrungen angesichts der Bedro-
hungen von Natur und . Umwelt” zu reflektie-
ren, eine Situation, die den Menschen selbst dem
Verlust seiner Identitit nahebringt. Der Blick auf
die Texte, die in variabler Weise das Thema
Schépfung zur Sprache bringen, kann so einer
Erlebnistiefe folgen, die dem Hinhoren den Cha-
rakter dringenden Hoffens gibt. Der biblische
Befund soll ,,in seiner §eschichtlichen Eigenart
mit den Augen unserer Zeit und im Horizont der
uns aufliegenden Krise der natiirlichen Welt und
des elementaren Lebens’” wahrgenommen wer-
den, wobei ,,grundlegende Einsichten” und
., Impulse’ vermittelt werden konnen, die ,,uns
heute entglitten sind” (46). Freilich soll das Be-
mithen um das Verstindnis gerade der Schop-
fungstexte auch bei ,,der gegenwirtigen Erfah-
rung ansetzen, daf mir und allem Lebendigen
seit jeher Leben nicht blof Moglichkeit, sondern
gliickhaft-unverfiijgbare Wirklichkeit ist, und
weiterfiithren zu dem Grund solchen Widerfahr-
nisses, in dem Gott der Schopfer sich Leben zu-
kehrt und darin alle kosmo- und biogenetischen
Einsichten der Moderne umgreift’” (109). Dies sei
die , Tiefendimension”” gegenwiartiger Erfah-
rungswelt, wie sie ,, seit jeher’” dastehe und als
Gegenstand der Schépfungsaussagen ,,am An-
fang’ erkennbar werde.

Die Betrachtung der natiirlichen Lebensbedin-
gungen Altisraels fithrt St. zur Behandlung ex-
emplarischer Texte (wie der jahwistischen Urge-
schichte in Gen 2-11, des Psalms 104 und der
priesterschriftlichen Urgeschichte in Gen 1-10),
wobei ins Detail gehende Sondierungen zum li-
terarischen Bestand der gemeinten Textbereiche
zugunsten theol. Interpretationen in den Hinter-
grund treten. Diese Perspektive erkennt in den
Schopfungsaussagen eine Sicht, die,,Natur und
Mensch von vornherein’ als ,,ganzheitlichen
Zusammenhang” deutet: Israel habe ,,zuerst die
gebende Hand wahrgenommen, die so ganz un-
verfiigbar Leben darreicht und versorgt, und
deshalb Schépfung als eine allzeit giiltige Per-
spektive gesehen, als eine Qualitit, die Welt und
allem Leben aus dem Wirken des Schopfers eig-
net” (112). Der , bestimmende Horizont” Israels

293



