im briiderlichen Rat zur Sprache. Ohne die Reali-
tit zu beschonigen, entwirft Sch. schlieflich je
7 Aspekte der Ur- und der Zukunftskirche, de-
nen zufolge ,,Der Presbyter von morgen”
(85-127) ,,briiderlich unter Briidern und als
Mensch unter Menschen, aber als ,,Geistlich-
Geistlicher’, solidarisch mit den Deklassierten,
nicht von der Welt mitten in der Welt als Tor um
Christi willen und eingedunkelt im Licht”” (127)
lebt. Eine Primizpredigt tiber GroBe, Last und
Verheifiung des Verkiindigungsauftrags schliefit
den Bogen um die ,,Mitte des Lebens”.

Diese ,,Orientierung” ist jedem empfohlen, der
direkt an der Quelle tanken mdchte —in der Zu-
versicht, neu tragfihigen Boden unter seinen
Fiifen zu bekommen, ohne sich iiber die oft
dunkle Realitit der Welt oder seines Lebens hin-
wegzutiuschen, Sie wird helfen, im Vielerlei des
priesterlichen Tuns sich auf ,,das eine Notwen-
dige” zu besinnen.

Linz Walter Wimmer

BREUSS JOSEF, Theorie des Evangeliums und pa-
storale Praxis. Schriftenanalyse als Bekenntnis-
analyse aufgrund von Texten aus dem Markus-
evangelium. (Erfahrung u. Theologie 2) (134.)
Lang, Frankfurt/M. 1979. Kart. sfr 25.—.

In dieser als Experiment bezeichneten Arbeit
geht es um eine kritische Uberpriifung dogmati-
scher Aussagen und pastoraler Praxis im Licht
der , Evangelizitit”, d. h. jener Merkmale, die
das Evangelium zu einem Evangelium machen.
Im 1. Kap. werden an Hand der 1. Leidensan-
kiindigung (Mk 8, 31-33) die Kennzeichen von
Evangelium herausgearbeitet. Es sind dies: Aus-
legung des AT, Auslegung des Weges Jesu,
Uberwindung des vom Evangelium geweckten
Widerstandes, offene Rede. Diese Tiefenstruktur
liegt nach Auffassung des Autors mehrerer Peri-
kopen zugrunde. Im 2. Kap. wird diesprachliche
Eigenart des Evangeliums als Bekenntnis darge-
legt: ein solcher Sprechakt liRt sich nur in der
Teilhabe an der Passion vollziehen. Zeugnis ist
also eine Form der Nachfolge. Damit ist das
Evangelium abgehoben von anderen Formen der
Rede, etwa Behauptungen, Mythos, wissen-
schaftlicher Aussage. Eine Verifizierung von
Evangelium kann nur durch den Nachvollzug er-
folgen. Vondiesen Voraussetzungen aus werden
im 3. Kap. die Manifestationen des Glaubens be-
leuchtet: Nachfolge, Gebet, Verkiindigung, Sa-
kramente, Schriftlesung. B. versteht Verkiindi-
gung als Hinfithrung zur Nachfolge in der Weise
der Begleitung. Im 4. Kap. wird als Folge der
Ausfithrungen eine ,,Reinigung” von theol. Be-
griffen vorgenommen, besonders fordert B. ein
Abriicken von der Wesenschristologie, da diese
den Weg und die Geschichte Jesu zu wenig be-
riicksichtigt.

Das Anliegen, das B. verfolgt, istinteressant und
wird in dieser Schrift weitergefiihrt. Das Werk
selbst ist ein Essay mit z. T. wertvollen Einsich-
ten, die zum Weiterdenken einladen (bes. 1. und
2. Kap.); z. T. versinkt das Werk in manchmal
billige und oberflachliche Argumentation. Wenn
man sich die Wesenschristologie so vorstellt, wie

B. es tut, ist Polemik leicht; sie iiberzeugt aller-
dings nur den, der von heutiger anspruchsvoller
Dogmatik nichts weifs. Gerade ein Autor, der die
literarische Art der Schrift genau herausarbeitet,
sollte sich von einer dhnlichen Arbeit an den
kirchlichen Texten nicht dispensieren. Mit B.
stimme ich allerdings iiberein, daf viele Begriffe
einer Reinigung anhand biblischer Vorstel-
lungsweisen bedtirfen. Schade, daf aus dem klar
erkannten Anliegen nicht mehr geworden ist.
Um das Gesprich weiterzufithren, wire not-
wendig: ein noch konsequenteres Uberdenken
des exegetischen Befundes (schon 1977 waren er-
schienen: Pesch, Kommentar zu Mk, II und
Schweizer, Mk — beide Werke sind von der The-
matik her zu beriicksichtigen; iibrigens als Un-
terstiittzung zu den exegetischen Ausfiithrungen
des Autors); ein sachliches Bemiithen um den
Sinn der kirchlichen Tradition und ihrer
Sprechweise; interdiszipliniares Gesprich.

Brixen Wilhelm Egger

BETZ JOHANNES, Eucharistie. In der Schrift und
Patristik. (VI u. 159.) (HB d. Dogmengeschichte
Bd. IV, Fasz. 4a) Herder, Freiburg 1979. Kart.
DM 56.— (Subskr. DM 49.-).

In 3 dem Umfang nach ungleichen Kap. behan-
delt B. die Eucharistie nach dem NT (1-23), die
Eucharistielehre der griechischen Patristik
(24-141) und die der lateinischen Viter (142-159).
Man erhilt ohne Zweifel einen auf der gesamten,
selbst der jiingsten Literatur beruhenden Durch-
blick, fiir die griechische Patristik eine mit zahl-
reichen Belegen untermauerte Darstellung, in
der der , Ideenreichtum und die Integrations-
tendenz . . . der Griechen’ (142) voll zum Aus-
druck kommen. ,,Der Westen bleibt hinsichtlich
der systematischen Kraft hinter dem Osten zu-
riick’”” (159). Die abendlindische Abendmahls-
lehre kreist um zwei Hauptpunkte: die Realpra-
senz des Leibes und Blutes Christi und die Aktu-
alprasenz der Opfertat Christi im anamnetischen
Opfer der Kirche (159).

Es wire vermessen, an einem so exzellent doku-
mentierten Werk etwas auszusetzen zu wollen.
Nicht iiberzeugt mich die Deutung der Justin-
Stelle (34 u. Anm. 75): b etyng Aoyov Tov T
witov mit ,,durch ein Gebet um den Logos, der
von ihm stammt” wiederzugeben, scheint mir
philologisch nicht gut moglich. — Fiir die Gnosis
vgl. H.-G. Gaffron, Studien zum koptischen Phi-
lippusevangelium unter besonderer Berlicksich-
tigung der Sakramente, Bonn 1969, 171-185. —
Afrahat (71 Anm. 117) sollte nach der Ausgabe
von J. Parisot (Patrol. Syr. I/1) zitiert werden,
denn die nach G. Bert (Texte u. Unters. 111/3f)
gegebene Ubersetzung der Stelle aus der Unter-
weisung iiber das Pascha ist falsch. Richtig: . Wer
seinen Leib it und sein Blut trinkt, wird unter
die Toten gerechnet.”” So ibersetzt Parisot und
erklirt: Christum seipsum communicasse (LI).
Tatsichlich steht das Verb beide Male im Peal
und nicht im Afel (was man erwarten wiirde und
Bert offenbar konjiziert hat). Wenn man aber er-
kannt hiitte, daf8 Afrahat sein Beispiel aus Jes

303



49, 26 entnimmt (,,ich lasse eure Feinde ihr eige-
nes Fleisch essen und sie sollen sich an ihrem
eigenen Blut volltrinken”), eriibrigt sich die
Konjektur Berts ebenso wie die iiberspitzte Erkla-
rung Partisots.

Graz Johannes B. Bauer

HASENHUTTL GOTTHOLD, Kritische Dogma-
tik. (291.) Styria, Graz 1979. Kln. S 320.-,
DM 44—,

,Information ohne Denkverbot soll in dieser
kleinen kritischen Dogmatik geboten werden®
(9). Sie versteht sich als ,,emanzipatorische Ar-
beit”, um in , kritischer, kommunikativer Frei-
heit”” den Glauben als sinnvolle Aussage darzu-
stellen (a. a. O.). Der Grundansatz, mit dem dies
erreicht werden soll, besteht in der Anwendung
der von E. Fromm populir gemachten Unter-
scheidung von Haben und Sein und dem Ver-
such, die Dogmatik nicht von objektiven Vorge-
gebenheiten, die als Haben verstanden werden,
zu begriinden, sondern von dem ,,in der Wahr-
heit Sein”. Aus Angst vor der Moglichkeit objek-
tivistischen Denkens fillt H. in den Straflengra-
ben eines reinen Subjektivismus. Schrift und
Tradition lehnt er darum als sachfremde Autori-
titen ab. Sie sind nur ,Reflexionspunkte des
menschlichen Selbstvollzuges und Dialogpart-
ner unseres wissenschaftlich-anthropologischen
Selbstverstindnisses” (58). Theologie wird dann
aber ein reines Selbstverstindnis des iiber sich
selbst reflektierenden Menschen. Von diesem
Ansatz, der im 1. Kap. (,,Was ist Wahrheit?”,
11-65) entwickelt wird, entfaltet sich dann die in
6 weiteren Kap. (Jesus Christus, Gott, Mensch,
Kirche, Sakramente, Eschatologie) dargestellte
Thematik, die herkémmlicherweise in der kath.
Dogmatik behandelt wird. Die Konsequenzen
sind ebenso kohirent wie erstaunlich.

Die Christologie wird zu einem ,,anthropologi-
schen Erkenntnisproze” (81), in dem Aussagen
tiber Christus, wie sie in Chalkedon gemacht
wurden, nur ,,Fallstricke fiir Theologie und An-
thropologie”” werden. Gott erscheint ,,als Ver-
héltnisbestimmung, die das Menschsein auf das
Gute hin entwickelt” (121). Das immanent trini-
titstheologisch giiltige esse ad wird 6konomisch

verabsolutiert: ,,Gott fungiert hier im Rahmen-

einer Humanisierungstendenz’ (131). Siinde ist
lediglich Selbstverfehlung des Menschen; Recht-
fertigung konsequent dann ,,rechte Bezug-
nahme auf den anderen, die Gesellschaft und die
Welt” (146). Jesus ist hier nicht mehr Geber der
Gnade und der Erlosung, sondern im pelagiani-
schen Verstindnis nur Paradigma (vgl. auch
S. 159, wo Christus als ,,Modell” des gelingen-
den Lebensvollzuges gesehen wird). Am deut-
lichsten zeigen sich die Folgen eines so einseiti-
gen Ansatzes in der Ekklesiologie, der als Exkurs
die Mariologie angehdngt wird. Auch die Kirche
ist nur ,,Selbstvollzug der Gemeinschaft’” (163);
H. baut als Feindbild eine institutionalistische
Ekklesiologie auf, die allenfalls vom Vatika-
num I, nicht aber vom Vatikanum II gerechtfer-

304

tigt werden kann, das bezeichnenderweise fasi
nicht zur Sprache kommt. Besonders deutlich
zeigt sich dies bei der Erklirung des Axioms
,,AuBerhalb der Kirche kein Heil*, die von neuen
Interpretationen keine Kenntnis nimmt, obwohl
in dem vorausgeschickten Literaturverzeichnis
entsprechende Autoren genannt werden. Wire
etwa der Topos von der Kirche als Sakrament
aufgenommen worden, hitte ein solches Kir-
chenbild nicht entwickelt werden kénnen. Es ist
nicht zutreffend, daf der Sakramentsbegriff
sprachreglerisch nur auf die sieben Sakramente
geht (188). Bedauerlich ist auch das Mifver-
stindnis, die vier Eigenschaften des Glaubens-
bekenntnisses seien lediglich notae. Im iibrigen
sind die notae Kennzeichen, nicht Glaubensre-

geln (167).

Der symbolistische Relativismus, dem H. hul-
digt, zeigt sich besonders in seinen Ausfiihrun-
gen tiber Maria (175-183). Sie ist fiir ihn nur ein
anthropologisches Symbol, gepragt vom Mythos
und damit auf der gleichen Aussageebene wie
Demeter, Heloise und Julia (176). Das Dogma
von ihrer Mutterschaft ist nur ,,Zeichen der Be-
freiung von Entfremdung” (180), die Jungfriu-
lichkeit immer ,,dort, wo Gott unter den Men-
schen geschieht” (a. a. O.), die Unbefleckte
Empfangnis nur Ausdruck fiir die Selbstidentitit
des Menschen (82), die Verherrlichung Mariens
nur das Symbol der Akzeptation durch das kos-
mische Symbol des Mutterschofles (183). Die Sa-
kramente endlich erklirt er als ,,Symbole der
Identititsfindung” (194), die ein verantwortli-
ches Handeln erméglichen und die Bedeutung
zwischenmenschlicher Vollziige tiefer sehen las-
sen. Auch das ewige Leben ist nur ein Topos fiir
die Erfahrung tiefer Liebe (272).

Die Auseinandersetzung mit diesem Werk muf3
bei dem offensichtlichen MiBverstindnis der
Frommschen Unterscheidung einsetzen. Die Ka-
tegorien von Haben und Sein verstehen sich als
typologische Kennzeichnungen, nicht als exklu-
sive Modi. Der aus dem Haben lebende Mensch
ist; der den Seinsmodus verwirklicht, kommt
ohne Haben nicht aus; er hat nur, als hitte er
nicht. Da dies nicht gesehen wird, geht die
grundlegend dialogische Struktur der christli-
chen Offenbarungsreligion praktisch verloren.
Sie entartet zu einem reinen Solipsimus. Eine
wirkliche Offenbarung Gottes ist nicht mehr
denkbar, sondern héchstens als evolutiver Pro-
zef menschlicher Selbstverwirklichung denkbar.
Der Werbetext auf der letzten Umschlagseite
vermutet, diese Dogmatik , konnte fiir unsere
Zeit und Lebenswelt ganz neue AnstoBe fiir ei-
nen personlichen Zugang zum Glauben brin-
gen”’. Es mag dahingestellt sein, ob man wirklich
damit leben kann; leiden und sterben kann man
mit einem solchen Christentum sicher nicht. So
sehr der Versuch anerkannt werden mufs, dog-
matische Wahrheiten in ein neues Koordinaten-
system zu iibertragen, so sehr muf dieser Ver-
such als nicht gelungen bezeichnet werden.

Regensburg Wolfgang Beinert



