49, 26 entnimmt (,,ich lasse eure Feinde ihr eige-
nes Fleisch essen und sie sollen sich an ihrem
eigenen Blut volltrinken”), eriibrigt sich die
Konjektur Berts ebenso wie die iiberspitzte Erkla-
rung Partisots.

Graz Johannes B. Bauer

HASENHUTTL GOTTHOLD, Kritische Dogma-
tik. (291.) Styria, Graz 1979. Kln. S 320.-,
DM 44—,

,Information ohne Denkverbot soll in dieser
kleinen kritischen Dogmatik geboten werden®
(9). Sie versteht sich als ,,emanzipatorische Ar-
beit”, um in , kritischer, kommunikativer Frei-
heit”” den Glauben als sinnvolle Aussage darzu-
stellen (a. a. O.). Der Grundansatz, mit dem dies
erreicht werden soll, besteht in der Anwendung
der von E. Fromm populir gemachten Unter-
scheidung von Haben und Sein und dem Ver-
such, die Dogmatik nicht von objektiven Vorge-
gebenheiten, die als Haben verstanden werden,
zu begriinden, sondern von dem ,,in der Wahr-
heit Sein”. Aus Angst vor der Moglichkeit objek-
tivistischen Denkens fillt H. in den Straflengra-
ben eines reinen Subjektivismus. Schrift und
Tradition lehnt er darum als sachfremde Autori-
titen ab. Sie sind nur ,Reflexionspunkte des
menschlichen Selbstvollzuges und Dialogpart-
ner unseres wissenschaftlich-anthropologischen
Selbstverstindnisses” (58). Theologie wird dann
aber ein reines Selbstverstindnis des iiber sich
selbst reflektierenden Menschen. Von diesem
Ansatz, der im 1. Kap. (,,Was ist Wahrheit?”,
11-65) entwickelt wird, entfaltet sich dann die in
6 weiteren Kap. (Jesus Christus, Gott, Mensch,
Kirche, Sakramente, Eschatologie) dargestellte
Thematik, die herkémmlicherweise in der kath.
Dogmatik behandelt wird. Die Konsequenzen
sind ebenso kohirent wie erstaunlich.

Die Christologie wird zu einem ,,anthropologi-
schen Erkenntnisproze” (81), in dem Aussagen
tiber Christus, wie sie in Chalkedon gemacht
wurden, nur ,,Fallstricke fiir Theologie und An-
thropologie”” werden. Gott erscheint ,,als Ver-
héltnisbestimmung, die das Menschsein auf das
Gute hin entwickelt” (121). Das immanent trini-
titstheologisch giiltige esse ad wird 6konomisch

verabsolutiert: ,,Gott fungiert hier im Rahmen-

einer Humanisierungstendenz’ (131). Siinde ist
lediglich Selbstverfehlung des Menschen; Recht-
fertigung konsequent dann ,,rechte Bezug-
nahme auf den anderen, die Gesellschaft und die
Welt” (146). Jesus ist hier nicht mehr Geber der
Gnade und der Erlosung, sondern im pelagiani-
schen Verstindnis nur Paradigma (vgl. auch
S. 159, wo Christus als ,,Modell” des gelingen-
den Lebensvollzuges gesehen wird). Am deut-
lichsten zeigen sich die Folgen eines so einseiti-
gen Ansatzes in der Ekklesiologie, der als Exkurs
die Mariologie angehdngt wird. Auch die Kirche
ist nur ,,Selbstvollzug der Gemeinschaft’” (163);
H. baut als Feindbild eine institutionalistische
Ekklesiologie auf, die allenfalls vom Vatika-
num I, nicht aber vom Vatikanum II gerechtfer-

304

tigt werden kann, das bezeichnenderweise fasi
nicht zur Sprache kommt. Besonders deutlich
zeigt sich dies bei der Erklirung des Axioms
,,AuBerhalb der Kirche kein Heil*, die von neuen
Interpretationen keine Kenntnis nimmt, obwohl
in dem vorausgeschickten Literaturverzeichnis
entsprechende Autoren genannt werden. Wire
etwa der Topos von der Kirche als Sakrament
aufgenommen worden, hitte ein solches Kir-
chenbild nicht entwickelt werden kénnen. Es ist
nicht zutreffend, daf der Sakramentsbegriff
sprachreglerisch nur auf die sieben Sakramente
geht (188). Bedauerlich ist auch das Mifver-
stindnis, die vier Eigenschaften des Glaubens-
bekenntnisses seien lediglich notae. Im iibrigen
sind die notae Kennzeichen, nicht Glaubensre-

geln (167).

Der symbolistische Relativismus, dem H. hul-
digt, zeigt sich besonders in seinen Ausfiihrun-
gen tiber Maria (175-183). Sie ist fiir ihn nur ein
anthropologisches Symbol, gepragt vom Mythos
und damit auf der gleichen Aussageebene wie
Demeter, Heloise und Julia (176). Das Dogma
von ihrer Mutterschaft ist nur ,,Zeichen der Be-
freiung von Entfremdung” (180), die Jungfriu-
lichkeit immer ,,dort, wo Gott unter den Men-
schen geschieht” (a. a. O.), die Unbefleckte
Empfangnis nur Ausdruck fiir die Selbstidentitit
des Menschen (82), die Verherrlichung Mariens
nur das Symbol der Akzeptation durch das kos-
mische Symbol des Mutterschofles (183). Die Sa-
kramente endlich erklirt er als ,,Symbole der
Identititsfindung” (194), die ein verantwortli-
ches Handeln erméglichen und die Bedeutung
zwischenmenschlicher Vollziige tiefer sehen las-
sen. Auch das ewige Leben ist nur ein Topos fiir
die Erfahrung tiefer Liebe (272).

Die Auseinandersetzung mit diesem Werk muf3
bei dem offensichtlichen MiBverstindnis der
Frommschen Unterscheidung einsetzen. Die Ka-
tegorien von Haben und Sein verstehen sich als
typologische Kennzeichnungen, nicht als exklu-
sive Modi. Der aus dem Haben lebende Mensch
ist; der den Seinsmodus verwirklicht, kommt
ohne Haben nicht aus; er hat nur, als hitte er
nicht. Da dies nicht gesehen wird, geht die
grundlegend dialogische Struktur der christli-
chen Offenbarungsreligion praktisch verloren.
Sie entartet zu einem reinen Solipsimus. Eine
wirkliche Offenbarung Gottes ist nicht mehr
denkbar, sondern héchstens als evolutiver Pro-
zef menschlicher Selbstverwirklichung denkbar.
Der Werbetext auf der letzten Umschlagseite
vermutet, diese Dogmatik , konnte fiir unsere
Zeit und Lebenswelt ganz neue AnstoBe fiir ei-
nen personlichen Zugang zum Glauben brin-
gen”’. Es mag dahingestellt sein, ob man wirklich
damit leben kann; leiden und sterben kann man
mit einem solchen Christentum sicher nicht. So
sehr der Versuch anerkannt werden mufs, dog-
matische Wahrheiten in ein neues Koordinaten-
system zu iibertragen, so sehr muf dieser Ver-
such als nicht gelungen bezeichnet werden.

Regensburg Wolfgang Beinert



