PETER GRADAUER

Roémische Erldsse und Entscheidungen

Konkordat mit Spanien

Das Konkordat zwischen dem HI. Stuhl und Spanien vom 27. August 1953, das besonders
seit dem II. Vat. immer stirker in den Widerstreit der Meinungen geriet, wurde durch
4 Einzelvertrige ersetzt.

Das 1. dieser Abkommen hat rechtliche Fragen zum Inhalt. Art. I des alten Konkordats
hatte gelautet: Die romisch-katholische, apostolische Religion bleibt auch weiterhin die
einzige in der spanischen Nation und genieft die Rechte und Vorrechte, die ihr nach dem
gottlichen Gesetz und dem Kirchenrecht zustehen. Nun griinden sich die Beziehungen
zwischen dem Hl. Stuhl und Spanien auf das Prinzip der Trennung von Kirche und Staat.
Der spanische Staat erkenntaber der kath. Kirche weiterhin das Rechtzu, ihre apostolische
Aufgabe durchzufithren und garantiert ihr die freie und dffentliche Ausiibung der ihr ei-
genen Aktivititen, besonders was Kult, Rechtsprechung und Lehramt angeht. Die Kirche
kann sich frei organisieren, sie kann Diézesen, Pfarren und andere Kirchensprengel ein-
richten, uméindern oder aufldsen; diese werden den Status der zivilen Rech tspersonlich-
keit erhalten, wenn sie auch die kanonische besitzen. In gleicher Weise kann die Kirche
Orden, Kongregationen und andere kirchliche und religiése Institute griinden, approbie-
ren und unterdriicken. Kein Teil spanischen Territoriums wird in Zukunft von einem Bi-
schof abhiingig sein, dessen Sitz sich im Gebiet eines anderen Staates befindet, und kein
spanisches Bistum oder Kirchengebiet wird Teile eines Territoriums umfassen, das einer
auslandischen Obrigkeit unterworfen ist. (Das Fiirstentum Andorra wird weiterhin zur
Dibzese Urgel gehtren.)

Der Staat anerkennt die zivile Rechtspersonlichkeit der spanischen Bischofskonferenz, der
Orden, Kongregationen und der anderen Institute des Ordenslebens, ihrer Provinzen und
Hiuser; welche diese noch nicht besitzen, sollen sie erhalten. Die Stitten des Gottesdien-
stes besitzen die garantierte Unverletzlichkeit nach Norm der Gesetze. Der Staat achtet
und schiitzt die Unverletzlichkeit der Archive, der Register und der anderen Dokumente,
die der spanischen Bischofskonferenz, den bischéflichen Kurien, den héheren Ordenslei-
tungen, den Pfarren und anderen kirchlichen Einrichtungen gehoren. Der Hl. Stuhl kann
jedwede Verfiigung frei promulgieren und publizieren, welche die Leitung der Kirche be-
trifft, und ohne Behinderung mit den Prilaten, dem Klerus und den Gladubigen verkehren,
so wie jene es mit dem HI. Stuhl tun konnen. Der Staat erkennt die Sonntage als Feiertage
an; mit gemeinsamem Einverstindnis wird man noch festlegen, welche anderen religicsen
Feste als weitere Feiertage dazukommen. Der Staat erkennt an und garantiert die Aus-
libung des Rechtes auf religiose Betreuung der Insassen in Gefingnissen, Krankenhéu-
sern, Sanatorien, Waisenhidusern und dhnlichen Instituten, seien sie privat oder offent-
lich. Die Kirche kann direkt ihre Aktivititen wohltitiger und unterstiitzender Art ausiiben.
Der Staat erkennt der nach den Normen des kanonischen Rechtes geschlossenen Ehe die
biirgerlichen Rechtswirkungen zu. Fiir die volle Anerkennung ist allerdings die Eintra-
gung in das staatliche Register notwendig; diese wird mittels der einfachen Vorweisung
der kirchlichen Bescheinigung iiber den Bestand der Ehe vollzogen. In Ubereinstimmung
mit den Bestimmungen des kanonischen Rechtes kénnen die Eheleute sich an die kirchli-
chen Gerichte wenden, um eine Nichtigkeitserklirung zu erreichen oder eine papstliche
Dispens ihrer zwar geschlossenen, aber nicht vollzogenen Ehe zu erbitten. Die kirchlichen
Entscheidungen werden auf Ersuchen der Partner auch im staatlichen Bereich Rechtskraft
erhalten. Der Hl. Stuhl betont aufs neue den bleibenden Wert seiner Lehre iiber die Ehe
und ruft den Ehewerbern die schwere Verpflichtung ins Gedichtnis, sich an die kanoni-
schen Normen zu halten, welche die Ehe regeln und besonders deren wesentliche Eigen-
schaften zu achten.

382



Das 2. Abkommen bezieht sich auf das Unterrichtswesen und auf kulturelle Fragen. Einlei-
tend wird betont: Auf der einen Seite erkennt der Staat das grundsétzliche Recht der reli-
giosen Erziehung an; auf der anderen Seite mug die Kirche ihre eigene erzieherische Auf-
gabe koordinieren mit den Grundsitzen der biirgerlichen Freiheit in religiosen Angele-
genheiten und mit den Rechten der Familien und aller Schiiler und Lehrer unter Vermei-
dung jeglicher Diskriminierung oder privilegierten Stellung. Das Kirchengut ist weiterhin
in geschichtlicher, kiinstlerischer und dokumentarischer Hinsicht ein wichtiger Teil eines
Komplexes der Kulturgiiter der Nation; daraus rechtfertigt sich die Zusammenarbeit zwi-
schen Kirche und Staat, um ein solches Gut zu Dienst und Nutzen der ganzen Gesellschaft
zu stellen, um damit auch die Erhaltung und Vermehrung zu sichern.

Die weiteren Artikel sehen hauptsichlich vor: Im Lichte der Religionsfreiheit wird die er-
zieherische Aktivitit von seiten des Staates das grundlegende Recht der Eltern auf die mo-
ralische und religiose Erziehung der eigenen Kinder im schulischen Bereich respektieren.
Auf jeden Fall wird die in den 6ffentlichen Schulen geleistete Erziehung die Werte der
christlichen Ethik respektieren. In allen Stitten der Erziehung — vom Kindergarten bis zur
Hochschule — werden die erzieherischen Programme den kath. Religionsunterricht ein-
schliefen zu gleichen Bedingungen mit den anderen Hauptgegenstinden (,,fundamenta-
len Disziplinen”). Aus Achtung gegeniiber der Gewissensfreiheit wird dieser Unterricht
keinen verpflichtenden Charakter haben, das Recht darauf wird jedoch garantiert. Die
akademischen Autorititen werden die angemessenen Ausmafle festsetzen. Der Kirche
wird es méglich sein, auch andere zusitzliche Aktivititen der Bildung und Betreuung ein-
zufithren. Der Religionsunterricht wird von Personen erteilt, die fiir jedes Schuljahr von
der akademischen Autoritit aus jenen bestimmt werden, die der ditzesane Ordinarius fiir
diesen Unterricht vorschligt. Die Religionsprofessoren und -lehrer werden — mit allen
Wirkungen — zum Lehrkdrper der betreffenden Anstalten gehoren. Es kommt der kirchli-
chen Obrigkeit zu, den Inhalt des Unterrichtes und derreligiosen kath. Bildung anzugeben
und auch die entsprechenden Lehrbiicher und Unterrichtsbehelfe vorzulegen.

Die kath. Kirche kann Di6zesan- und Ordensseminare errichten, deren besonderer Cha-
rakter vom Staat respektiert werden wird. Der Staat erkennt die gesetzmafige Existenz der
schon bestehenden Universititen der Kirche an. Die Horer an diesen Universititen wer-
den dieselben Vorteile geniefen, was den Gesundheitsdienst, die soziale Fiirsorge in der
Schule, die Beihilfen fiir das Studium und die Forschung und die anderen Formen des
Schutzes der Studenten betrifft, die fiir die Horer der staatlichen Universititen vorgesehen
sind. Die Universititen des Staates kénnen nach vorausgehender Ubereinkunft mit der
kirchlichen Autoritit héhere Studienanstalten der kath. Theologie einrichten. Die Unter-
richtsanstalten der Kirche und ihre Schiiler werden das Recht haben, Subventionen, fi-
nanzielle Zuteilungen und andere Hilfen in Anspruch zu nehmen. Unter Achtung der
Grundsitze der religiésen Freiheit wird der Staat dariiber wachen, daf} in den eigenen so-
zialen Kommunikationsmitteln die Gefiihle der Katholiken respektiert werden.

Im 3. Abkommen geht es um die Militirseelsorge und um den Wehrdienst der Geistlichen
und Ordensleute. Die religits-pastorale Betreuung der kath. Angehorigen der Streitkrifte
wird weiterhin {iber das Militirvikariat durchgefiihrt. Dieses bildet eine Personal- und
keine Territorial-Di6zese; es ist zusammengesetzt aus einem Erzbischof und einem Gene-
ralvikar mit einer eigenen Kurie, dazu kommt die Mitarbeit von entsprechenden Bischofs-
vikaren und Militirkaplinen mit dem Status von Personalpfarrern. Auch die Geistlichen
und die Ordensleute sind den allgemeinen Anordnungen des Gesetzes iiber den Militir-
dienst unterworfen. Die Seminaristen, Postulanten und Novizen werden die Vergiinsti-
gung von jihrlichen Zuriickstellungen geniefen konnen auf Grund ihrer besonderen Stu-
dien oder aus anderen Griinden, die von der geltenden Gesetzgebung zugelassen sind.
Den Priestern konnen besondere dienstliche Aufgaben zugewiesen werden, fiir die sie die
zustindigen Vollmachten vom Militir-Generalvikar erhalten werden. Als einen sozialen
Ersatzdienst wird man auch die Aktivitit jener betrachten kénnen, die im Einvernehmen

383



mit ihrer kirchlichen Oberleitung sich dem Apostolat widmen fiir einen Zeitraum von
3 Jahren als Priester, Diakone oder Profefi-Religiosen in Missionslindern oder als Kapline
fiir die Auswanderer. Zum Zwecke der Sicherung der notwendigen pastoralen Betreuung
des Volkes sind von der Erfiillung der militirischen Pflichten die Bischdfe und jene, die
diesen juridisch gleichgestellt sind, vollstindig befreit. Im Falle der Mobilisierung der Re-
servisten wird man vorsorgen, da8 die notwendige pfarrliche Betreuung gewihrleistet ist;
zu diesem Zwecke wird das Verteidigungsministerium das Gutachten des Militir-Gene-
ralvikars einholen.

Das 4. Abkommen, das wirtschaftliche Fragen zum Inhalt hat, regelt eine fiir Spanien vol-
lig neue Materie, ndmlich die Einfithrung der Kirchensteuer. Dazu wird in Art. I erklirt:
,,Die kath. Kirche kann frei Steuern von ihren eigenen Gliubigen einheben, 6ffentliche
Sammlungen organisieren sowie Almosen und Gaben entgegennehmen.“ Der Staat ver-
pflichtet sich auBerdem — unter absoluter Achtung des Prinzips der Religionsfreiheit — mit-
zuwirken, daB die kath. Kirche die Mittel bekomme, die ihr eine entsprechende wirtschaft-
liche Grundlage sichern. Nach Ablauf einer Ubergangsfrist von drei vollstindigen Finanz-
jahren wird der Staat der kath. Kirche ein Prozent vom Ertrag der Einkommens- und Ver-
mogenssteuer sowie von Steuern anderer Art mittels der technisch am besten entspre-
chenden Methode zuweisen. ,,Zu diesem Zwecke wird jeder Steuerzahler ausdriicklich in
einer entsprechenden Erklirung den eigenen Willen beziiglich der Bestimmung des Pro-
zentsatzes offenlegen miissen. Bei Fehlen einer solchen Erklarung wird die entsprechende
Summe zu einer anderen Zielsetzung bestimmt werden”, d. h. es muR jeder Steuerzahler
sein Religionsbekenntnis angeben und damit bestimmen, zu welchem Zweck sein steuer-
licher Beitrag verwendet wird; die Abgaben der Nichtkatholiken fliefen nicht der Kirche
zu, sondern werden fiir andere Zwecke verwendet. Es handelt sich also im wesentlichen
um das System, das in der BRD angewendet wird. Zu diesen Bestimmungen gibt es natiir-
lich eine ganze Reihe von Exemtionen oder Ausnahmen.

Diese vier Abkommen wurden am 3. Janner 1979 unterzeichnet. Nach der feierlichen Rati-
fikation zwischen dem HI1. Stuhl und der spanischen Nation wurden zu Madrid am 4. De-
zember 1979 die Urkunden ausgetauscht; mit diesem Tag traten die Abkommen in Kraft.
(AAS LXXI1/1980, 29-62.)

Der spanische Aulenminister dufSerte sich, mit diesen Abkommen sei ,,eine anachronisti-
sche Situation” in den Beziehungen zwischen Spanien und Vatikan beendet worden. Der
spanische Kardinal Bueno y Monreal José, Erzbischof von Sevilla, unterstrich in einem Zei-
tungsinterview, die spanische Kirche habe sich als Folge des II. Vat. und des von diesem
bekriftigten Prinzips der Religionsfreiheit grundlegend gewandelt. Sie sei nicht mehr kle-
rikal und dafiir weltoffener geworden; es sei ihr gelungen, sich vom Erbe des Nationalka-
tholizismus zu I6sen. Sie habe Zukunft und sehe jetzt ihre wichtigste und auch schwierig-
ste Aufgabe darin, das Glaubenserbe an kiinftige Generationen weiterzugeben. In Kiirze
werde die Mammutditzese Sevilla geteilt; auch andere GroBbistiimer wiirden schrittweise
reorganisiert, die Kirchenprovinzen umgegliedert und unpraktische Zustinde in der re-
gionalen Organisation beseitigt.

Firmspendung; Dispens von Ehehindernissen; Normen beziiglich sozialer Kommunikationsniittel.

Die pdpstliche Kommission fiir die Interpretation der Dekrete des II. Vat. befafte sich in
ihrer Generalversammlung mit einigen Fragen, die ihr vorgelegt wurden.

.1 Darf ein Priester das Sakrament der Firmung einem Erwachsenen, der nach Empfang
der Taufe in der kath. Kirche spéter ohne seine Schuld niemals nach seinem Glauben ge-
lebt hat, spenden zum Zeitpunkt, da der Bittsteller wieder zur vollen Glaubenspraxis zu-
riickgefiihrt und zugelassen wird? Antwort: Nein.

[.2 Darf ein Priester, der vom Bischof dazu beauftragt ist, einem Erwachsenen, der in der
kath. Kirche zwar giiltig getauft, spiter aber ohne seine Schuld in einer nichtkatholischen

384



Glaubensgemeinschaft unterrichtet wurde oder dieser anhing, beim Ritus der Zulassung
(Reversion) selber das Sakrament der Firmung spenden, wenn er nicht gefirmt ist?
Antwort: Ja, nach n. 7b der Vorbemerkungen im Ordo der Firmung.

(Der Unterschied liegt darin, dafl im 1. Fall der betreffende Glaubige eigentlich immer der
kath. Kirche angehort hat und dieser nur in seiner Praxis fernestand, wahrend im 2. Fall
der erwachsene Mensch sich einer nichtkatholischen Religionsgemeinschaft zugewandt
hat und fiir seine Wiederaufnahme in die kath. Kirche eine Intervention seitens des Bi-
schofs in Form einer erteilten Reversionsvollmacht notwendig wurde, mit der auch die
Vollmacht zur Firmspendung verbunden ist oder verbunden werden kann.)

II. Darf ein Diakon so wie ein Priester, der auf Grund einer delegierten Vollmacht einer
Eheschliefsungim Namen der Kirche assistiert, von den Ehehindernissen dispensieren un-
ter denselben Umstianden, wie diese in c. 1044 CIC dargestellt sind (,, casus urgens’ und ,,ca-
sus perplexus”)?

Antwort: Ja.

[II. Muf8 die Vollmacht, allgemeine Normen zu erlassen, von der im 1. Teil von n. 172 der
Pastoralinstruktion ,,Communio et progressio” vom 23. Mai 1971 die Rede ist, so verstan-
den werden, daf3 sie einer nationalen Bischofskonferenz gewihrt ist oder auch einer bi-
schoflichen Kommission, die mit dieser Materie befafst ist?

Antwort: Jazum 1. Teil und nein zum 2. Teil, d. h. die betreffende Vollmacht kommt der Bi-
schofskonferenz zu nach Norm von n. 38,4 des Konzilsdekretes ,, Christus Dominus”, wie
das auch schon am 10. Juni 1966 und am 5. Februar 1968 von zustindigen Kommissionen
erklart wurde.

Johannes Paul II. hat am 21. Dezember 1979 diese Entscheidungen gutgeheifien und be-
kriftigt sowie ihre Veroffentlichung angeordnet. (AAS LXI11/1980, 105-106.)

Normen zur Feier der Eucharistie

,,Nachdem Papst Johannes Paul Il. in einem Schreiben, das er am 24. Februar 1980 an die
Bischéfe und durch sie an die Priester gerichtet hat, erneut das unschatzbare Geschenk der
heiligsten Eucharistie behandelt hat, macht die Kongregation fiir die Sakramente und den
Gottesdienst die Bischéfe auf einige Normen aufmerksam, welche die Feier und Vereh-
rung dieses so grofien Geheimnisses betreffen.” Das ist die Einleitung zu einer Instruktion,
die gleichsam die bisherigen Erfahrungen mit der Liturgiereform zusammenfaf3t und dar-
aus Folgerungen fiir die Zukunft zieht.

Zunédchst weist die Kongregation auf die zahlreichen positiven Ergebnisse der Reform hin,
wie die ,,aktive und bewufte Beteiligung der Gldubigen” an die liturgischen Feiern, ,,die
Bereicherung fiir Lehre und Katechese durch den Gebrauch der Muttersprache”, ebenso
einen wachsenden Sinn fiir Gemeinschaft im liturgischen Leben. ,,Die positiven und er-
mutigenden Aspekte kénnen jedoch nicht die Sorge verdecken, mit der man die verschie-
denartigsten und hiufigsten Milbrauche beachtet, die aus den verschiedenen Regionen
der katholischen Welt berichtet werden: Verwechslung der Rollen, zumal was den Dienst
der Priester und die Rolle der Laien angeht, . . . ein wachsender Verlust des Gespiirs fiir
das Heilige (man verzichtet auf die liturgischen Gewinder, zelebriert ohne wirkliche Not-
wendigkeit auferhalb von Kirchen . . .), man verkennt den kirchlichen Charakter der Li-
turgie . . .” Die Instruktion meint weiter: ,,Die Glaubigen haben ein Recht auf eine wahre
Liturgie, die nur dann gegeben ist, wenn sie vollzogen wird, wie die Kirche es gewollt und
festgelegt hat. Diese hat dabei auch die Moglichkeit einer eventuellen Anpassung vorge-
sehen, die durch die pastoralen Erfordernisse an verschiedenen Orten oder durch unter-
schiedliche Gruppen von Personen notwendig werden. Unerlaubte Experimente, Ande-
rungen und Kreativitit verwirren jedoch die Glaubigen. Die Verwendung von nichtautori-
sierten Texten bewirkt, daf3 das notwendige Band zwischen der lex orandi und der lex cre-
dendi verlorengeht.”

Die konkreten Normen und Anweisungen werden in zwei Abschnitte zusammengefafit,

385



zunidchst {iber die hl. Messe: ,,Die beiden Teile, aus denen die Messe gewissermafsen be-
steht, namlich Wortgottesdienst und Eucharistiefeier, sind so eng miteinander verbunden,
dafs sie einen einzigen Kultakt ausmachen. Am Tisch des Brotes soll man sich nur dann ein-
finden, wenn man zuvor am Tisch seines Wortes verweilt hat. Daher ist die Hl. Schrift bei
derFeier der Messe von groSter Bedeutung . . . Es wire ein schwerer Mibrauch, das Wort
Gottes durch Menschenwort zu ersetzen, von wem auch immer es sei.” Der Vortrag des
Evangeliums ist dem geweihten Altardiener vorbehalten, d. h. dem Priester oder Diakon.
Die iibrigen Lesungen sollen, wenn moglich, einem beauftragten Lektor oder anderen
Laien iibertragen werden. Die Homilie kommt dem Priester oder Diakon zu. Der Vortrag
des eucharistischen Hochgebetes ist dem Priester vorbehalten, und zwar kraft seiner Wei-
he. Verwendet werden diirfen nur jene Hochgebete, die im Romischen Mefibuch stehen
oder rechtmaflig vom HI. Stuhl zugelassen sind. Die Konzelebration machtin ausgezeich-
neter Weise die Einheit des Priestertums sichtbar. Daher sollen die Konzelebranten auf die
Zeichen bedacht sein, die diese Einheit andeuten, z. B. die vorgeschriebenen Paramente
tragen. Getreu dem Beispiel Christi hat die Kirche als Materie fiir die Eucharistie seit al-
tersher Brot und Wein vorgeschrieben. Die hl. Kommunion ist ein Geschenk des Herrn,
das den Gldubigen gereicht wird. Es ist nicht gestattet, daf3 die Glaubigen sich selbst das
konsekrierte Brot und den hl. Kelch nehmen. Der auflerordentliche Kommunionhelfer
darf die Kommunion nur in Notféllen austeilen. Die hl. Kommunion darf man kniend oder
stehend empfangen, je nach den Normen der jeweiligen Bischofskonferenz. (Die Hand-
kommunion wird nicht erwdhnt.) Die Gewahrung der Kommunion unter beiden Gestal-
ten soll nicht unterschiedslos erfolgen. Die iibriggebliebenen Hostien sollen verzehrt oder
an den entsprechenden Aufbewahrungsort gebracht werden; der konsekrierte Wein da-
gegen mufs gleich nach der Kommunion konsumiert werden. Besondere Beachtung ver-
dienen die hl. Gerdte. Nach der Kommunion sollen die Glaubigen nicht die rechte und ge-
bithrende Danksagung unterlassen. Frauen kénnen die Lesungen und Fiirbitten vortra-
gen, diirfen jedoch nicht die Funktionen eines Akolythen oder Mefidieners ausiiben. Be-
sondere Aufmerksamkeit und Sorgfalt wird fiir die Messen empfohlen, die mit audiovisi-
ven Mitteln iibertragen werden.

Der 2. Abschnitt befaf8t sich mit dem eucharistischen Kult auerhalb der Messe. Nach-
driicklich wird darin die 6ffentliche und private Verehrung der Eucharistie empfohlen; die
Andachtsformen sollen mit der Liturgie {ibereinstimmen, sich von ihr anregen lassen und
das christliche Volk zu ihr hinfithren. Fiir die Aussetzung des Allerheiligsten, die euchari-
stischen Prozessionen und Kongresse und die Ordnung der eucharistischen Frommigkeit
iiberhaupt wird auf die entsprechenden Verfiigungen im ,,Rituale Romanum” verwiesen.
Ebenso werden Regeln aufgestellt iiber die Aufstellung und Ausstattung des Tabernakels
fiir die Verehrung des Sakramentes. Die abschlieenden, allgemein gehaltenen Anregun-
gen betonen die Notwendigkeit fiir Priester und Gldubige, sich ein ausreichendes Wissen
und Verstdndnis fiir die theol. und geistlichen Griinde mancher Verdnderungen seit dem
Konzil und iiberhaupt fiir die Liturgiegeschichte anzueignen, ebenso eine entsprechende
Vertrautheit mit der Hl. Schrift. Dabei kommen die liturgische Bildung in den Seminaren
und Fakultdten, Kurse, Tagungen und andere Zusammenkiinfte fiir die Gldubigen, fiir
Lektoren und Ministranten zur Sprache. Grofe Bedeutung wird den nationalen und dis-
zesanen Liturgiekommissionen zuerkannt. Die letzte Verantwortung tragt die kirchliche
Autoritdt, die in der Lage sein mu8, sich auf eine treue und gewissenhafte Mitarbeit zu ver-
lassen. Dieses Dokument erscheint 10 Jahre nach der Promulgation des Rémischen Mef3-
buches durch Paul VI.

(Instruktion ,,Inaestimabile donum” der Kongregation fiir die Sakramente und den Got-
tesdienst vom Griindonnerstag, 3. April 1980. Sie wurde von Johannes Paul II. approbiert
mitdem Schluf8satz: ,, Indem er sie mit seiner Autoritit bestiitigt, hat er angeordnet, dafi sie
verdffentlicht und von allen Betroffenen eingehalten werde.” AAS LXI1/1980, 331-343.)

386



Erkldrung zur Euthanasie

Die Kongregation fiir die Glaubenslehre hatte 1974 den Glaubigen die Lehre der kath. Kir-
che zum Schwangerschaftsabbruch in Erinnerung gerufen; sie hielt es nun fiir angebracht,
die Lehre der Kirche zur Euthanasie darzulegen, nicht zuletzt deswegen, weil mehrere Bi-
schofskonferenzen dazu in letzter Zeit einige Fragen vorgelegt haben. Die Erklirung um-
fafst vier Abschnitte.

Nach der Einleitung, in der die Umstinde der Ausarbeitung dargelegt werden, spricht das
Dokument im 1. Abschnitt vom Wert des menschlichen Lebens, der auf der Lehre von der
Schipfung gegriindet ist. Dabei nehmen die Ausfithrungen ihren Ausgang nicht so sehr
von einer objektiven Naturordnung, sondern mehr von den menschlichen Grundwerten
und Grundrechten: niemand kann das Leben eines unschuldigen Menschen angreifen,
ohne damit der Liebe Gottes zuihm zu widersprechen. Jeder Mensch muf3 sein Leben nach
dem Ratschluf} Gottes fiihren. Der Freitod oder Selbstmord ist daher ebenso wie der Mord
nicht zu rechtfertigen; denn ein solches Tun des Menschen bedeutet die Zuriickweisung
der Oberherrschaft Gottes und seiner liebenden Vorsehung. Selbstmord ist ferner oft die
Verweigerung der Selbstliebe, die Verleugnung des Naturinstinktes zum Leben, eine
Flucht vor den Pflichten der Gerechtigkeit und Liebe.

Der 2. Abschnitt bietet zunichst eine Begriffsbestimmung der Euthanasie. In der Antike
wurde damit der sanfte Tod ohne {ibermigige Schmerzen bezeichnet; heute versteht man
darunter einen drztlichen Eingriff, durch den die Schmerzen der Kranken und Sterbenden
vermindert werden, womit auch eine Bedrohung des Lebens verbunden sein kann; aufser-
dem wird der Ausdruck verstanden als Téten aus Barmherzigkeit. Das Dokument versteht
Euthanasie als eine Handlung oder Unterlassung, die ihrer Natur nach oder aus bewufiter
Absicht den Tod herbeifiihrt, um so jeden Schmerz zu beenden. Erneut und mit Nach-
druck wird erklirt, daf nichts und niemand je das Recht verleihen kann, ein menschliches
Leben unschuldig zu tdten, mag es sich um einen Fotus oder Embryo, ein Kind, einen Er-
wachsenen oder Greis, einen unheilbar Kranken oder Sterbenden handeln. Es kann auch
keine Autoritiit eine solche Handlung rechtmifig anordnen oder zulassen. Denn es geht
dabei um die Verletzung eines gottlichen Gesetzes, um eine Beleidigung der Wiirde der
menschlichen Person, um ein Verbrechen gegen das Leben, um einen Anschlag gegen das
Menschengeschlecht. Die christliche Lehre kann freilich die Fragen, die schwere Leiden
und unheilbare Krankheiten mit sich bringen, nichtignorieren. Deshalb handelt ein dritter
Abschnitt von den moralischen Problemen, die der Gebrauch oder die Anwendung von
schmerzstillenden Mitteln mit sich bringt. Es lassen sich fiir die Schmerzen auch postitive
Aspekte finden; es gibt immer wieder Christen, die schmerzstillende Mittel nur mafig an-
wenden wollen, um wenigstens einen Teil ihrer Schmerzen freiwillig auf sich zu nehmen
und sich so bewuft mit den Schmerzen des gekreuzigten Christus vereinigen zu kénnen:
,.Doch widerspricht es der Klugheit, eine heroische Haltung als allgemeine Norm zu for-
dern. Menschliche und christliche Klugheit réit im Gegenteil bei den meisten Kranken, sol-
che Medikamente anzuwenden, welche den Schmerz lindern oder beseitigen kénnen,
auch wenn sich dadurch als Nebenwirkung Schlifrigkeit und vermindertes Bewufstsein
einstellen.” Allerdings soll auch darauf Bedacht genommen werden, daf} die Patienten ih-
ren Verpflichtungen Angehorigen gegeniiber nachkommen und sich auf die Begegnung
mit Christus vorbereiten kénnen.

Im vierten Abschnitt wird, ohne auf kasuistische Details einzugehen, iiber das richtige
MaB in der Anwendung therapeutischer Mittel gesprochen. Die fiir die Kranken sorgen,
miissen ihren Dienst mit aller Sorgfalt verrichten und die Therapien anwenden, die notig
oder niitzlich erscheinen. Es wird betont, die betreffenden Entscheidungen stiinden dem
Gewissen des Kranken oder seiner rechtmiiigen Vertreter wie auch den Arzten zu. Ge-
geniiber frither wird heute wegen der Unbestimmtheit des Ausdrucks oder wegen der
schnellen Fortschritte in der Heilkunst nicht mehr so sehr von ordentlichen oder auieror-
dentlichen, sondern mehr von ,,verhiltnismifigen” und ,,unverhaltnismifigen” Mitteln

387



gesprochen. ,, Auf jeden Fall kann eine richtige Abwigung der Mittel nur gelingen, wenn
die Art der Therapie, der Grad ihrer Schwierigkeiten und Gefahren, der bendtigte Auf-
wand sowie die Moglichkeiten ihrer Anwendung mit den Resultaten verglichen werden,
die man unter Beriicksichtigung des Zustandes des Kranken sowie seiner kgrperlichen
und seelischen Kréfte erwarten kann.” Es ist also sittlich zuldssig, sich einerseits fiir die
Anwendung von Mitteln zu entscheiden, die noch nicht geniigend erprobt und nicht un-
gefdhrlich sind; anderseits ist es jedoch auch vertretbar, sich mit den Mitteln zu begniigen,
die die Medizin allgemein zur Verfligung stellt; ein Verzicht auf Mittel, die nichtallgemein
tiblich und noch riskant sind, darf nicht mit Selbstmord gleichgesetzt werden. Wenn der
Tod nicht mehr verhindert werden kann, darf man sich sogar entschliefen, auf weitere
Heilversuche zu verzichten, die nur eine schwache und schmerzvolle Verlingerung des
Lebens bewirken kénnen.

Zum Schluf} wird betont, da8 die in dieser Erklirung enthaltenen Normen vom aufrichti-
gen Bemiihen bestimmt sind, dem Menschen nach dem Plan des Schipfers zu helfen. Bei
der Unausweichlichkeit des Todes und bei allem Einsatz medizinischer Kunst soll bedacht
werden, daf} die Sterbenden noch einen anderen Trost viel notwendiger brauchen, nim-
lich uneingeschrankte Giite und liebende Anteilnahme. ,,Ein solcher Dienst, den Men-
schen geschenkt, wird zugleich Christus dem Herrn erwiesen.”

Diese Erkldrung wurde allgemein giinstig beurteilt, hier seien fachlich erfahrene Mitarbei-
ter am Werk gewesen. Darum ist zu wiinschen, da8 dieses Dokument auch eine entspre-
chende Beachtung findet. Diese Erkldrung vom 5. Mai 1980 wurde von Johannes Paul II.
gebilligt und ihre Verdffentlichung angeordnet.

(L’Osservatore Romano am 27. Juni 1980.)

Katharina von Siena

Die 600. Wiederkehr des Todestages der hl. Katharina von Siena nahm Johannes Paul II.
zum Anlafi, sich in einem Apostolischen Schreiben an die Bischéfe, Priester und Glaubi-
gen von Italien zu wenden. Im ersten Teil wird das Leben der Heiligen dargestellt, die als
vorletztes von 25 Kindern der Firberfamilie Benincasa zu Siena 1347 geboren wurde. Fiir
die Kirche war damals eine schwere Zeit; die Papste residierten nicht in Rom, sondern
weilten ,,im Exil” zu Avignon. Der Initiative der einfachen, aber beherzten und mystisch
begabten jungen Frau ist die Riickkehr Gregors XI. (1376/77) nach Rom zuzuschreiben.
Leider nahm bald darauf das ,,abendlindische Schisma’ seinen Anfa ng. Tief bekiimmert
um den Verlust der Einheit der Kirche und um die Wirren des Schismas starb Katharina,
die unermiidliche Verteidigerin des romischen Papsttums, am Sonntag, 29. April 1380, in
Rom, 33 Jahre alt, wie ihr geliebter ,, gekreuzigter Brautigam”.

Der zweite Teil ist ihrem schriftlichen Nachla gewidmet. Obwohl sie keine Schulbildung
genossen hatte, diktierte sie Briefe und andere Werke, die ihr mystisches Leben, ihre Gott-
verbundenheit, thren Glauben und ihre Einsatzbereitschaft fiir die Belange der Kirche of-
fenbaren und dariiber hinaus zu den klassischen Schriften der italienischen Literatur zih-
len. So sind auch die ihr zuteil gewordenen Ehrungen verstindlich: die Kanonisations-
bulle ihres Landsmannes Pius’ II. von 1461 rithmte sie mit fast prophetischen Worten,
Pius IX. erkldrte sie (1866) zur 2. Patronin der Stadt Rom, Pius XII. erhob Franz von Assisi
und Katharina von Siena 1939 gleichzeitig zu den ersten Patronen von Italien; dieser Papst
hielt auch in der Kirche S. Maria sopra Minerva (beim Pantheon), wo Katharina im ansto-
Benden Konvent gestorben war und wo der Grofiteil ihrer Reliquien ruht, wihrend des
Krieges (am 5. Mai 1940) eine vielbeachtete Ansprache; Paul VI. gab ihr schlieflich zu-
sammen mit der hl. Theresia von Avila 1970 den Titel ,,Kirchenlehrer”. Der derzeitige
Papst stellt sie als Vorbild der Kirchentreue hin und bittet in einem als Gebet geformten
SchluBabsatz um ihre Fiirbitte fiir die Kirche unserer Tage. (Apostolisches Schreiben
»Amantissima Providentia” vom 29. April 1980; L'Osservatore Romano Nr. 136 vom
14. Juni 1980.)

388



