nachweisbares Faktum, das Dogmatische wird
nicht immer feststellbar sein. Mit dieser Unter-
scheidung wire das Verdikt iiber eine der grofien
geistlichen Gestalten des 15. Jh., den bereits er-
wihnten Kusaner, zu vermeiden gewesen:
,.Dieser Sohn eines Moselschiffers, der in einer
fast unvorstellbaren Karriere zum Kardinal wird,
ist schliefllich nur ein Streber mit ausdauerndem
Willen, nicht ein geistlicher Mensch” (196f). C.
hat offensichtlich nicht die geistlichen Briefe des
Kardinals an die Tegernseer Monche u. a. gele-
sen. Andere Autoren habenm. E. zu Recht keine
Bedenken, den Kirchenreformer auch literarhi-
storisch als ,,Mystiker’” zu bezeichnen. DaB er
dem Aberglauben und dem Mystizismus gegen-
{iber kritisch war, ist bekannt. Selbst wenn man
bei diesem Schiiler der ,,Briider vom Gemeinsa-
men Leben’ streiten kann, ob er ,, Mystiker"” im
Sinn eines geistlichen Schriftstellers war, dar-
tber, was in seinem Herzen ,,dogmatisch’’ vor
sich gegangen ist, kann kein Historiker urteilen.

Im tibrigen ist C. fiir ein Buch zu danken, das
man gern ganz und mit Vergniigen liest.
Regensburg Gerhard B. Winkler

PADBERG RUDOLF, Erasmus wvon Rotterdam.
Seine Spiritualitit, Grundlage seines Reform-
programms. (124.) Bonifaciusdruck, Paderborn
1979. Kart., lam. DM 9.80.

Erasmus (1466-1536) gehort offensichtlich zu je-
nen Bewegern der Geschichte, an denen sich die
Geister scheiden miissen, weil sie wie etwa ein
Origines oder Augustin zu groRformatig waren,
um von einer Partei ausschliefllich vereinnahmt
werden zu kénnen. Seine Person kénnte der
Schliissel zum Verstindnis des Reformations-
zeitalters sein. Dabei spielt sein kontroverses
geistliches Profil eine zentrale Rolle. Seine Pietas,
die in vielem der Geistigkeit der Devotio mo-
derna und der ,,Nachfolge Christi’ eines Tho-
mas von Kempen nahesteht, ist auch noch nicht
anndhernd erforscht (vgl. Bd. V der Leidener
Ausgabe der Werke des Erasmus). Hier Anre-
gungen fiir die Forschung zu geben und Begei-
sterung auch fiir breitere Leserschichten zu wek-
ken, ist das Ziel dieses Biichleins. Es enthalt
geistliche Texte und Gebete, die fiir den Prakti-
ker vorziiglich brauchbar sind und auch heute
nicht besser formuliert werden kénnten. Man
darf einem der Altmeister und Pioniere einer po-
sitiven modernen Erasmusforschung fiir diese
Auswahl danken. Es werden damit Schitze kath.
Frommigkeit gehoben, die zu Unrecht verschiit-
tet waren.

Regensburg Gerhard B. Winkler

TURK HANS GUNTHER, Der philosophisch-theo-
logische Ansatz bei Johann Evangelist Kuhn. (Theo-
logie im Ubergang, Bd. 5) (460.) Lang, Bern 1979.
Kart. sfr 72.—.

Die europdische Geistesgeschichte nach den
Umwiélzungen von 1789 entdeckte namentlich
im Deutschen Idealismus die Kategorie der Ge-
schichte. Damit hatte man gleichsam hinter Plato

78

und Aristoteles zuriickgegriffen. Urplotzlich
wurde das ,,schlechthin Unableitbare, Unvor-
hersehbare und stets Neue” (115) der Geschich-
te, mit anderen Worten nicht die metaphysische
Statik ewiger Wahrheiten, sondern ein Prozef
des Kommens und Gehens, nach dem ,,alles
fliet”, als Prinzip alles Existierenden entdeckt.
Die Erkenntnisvorginge mufBten sich danach
richten.

Das hatte u. a. die Geburt der modernen Ge-
schichtswissenschaft zur Folge, einer Historie,
der man nicht mehr so wie in fritheren Jh. blof
unterhaltende, anekdotische, belehrende, ja so-
gar pardnetische und prophetisch-chiliastische
Bedeutung beima8, sondern den Erkenntnisvor-
gang, der allein eine adiquate Erfassung des
Seinsflusses gewdihrleistet.

Fiir die Theologie hatte das zur Folge, daf auch
ihre Gegenstinde, Dogmen, Kirchenstrukturen,
Verfassung, Riten, Sakramente in ihrer ge-
schichtlichen Bedingtheit gesehen werden konn-
ten und muflten. Dabei ergab sich fiir den Theo-
logen die Schwierigkeit zu verhindern, daf8 der
offenbarende Gott als konstantes Wort in der
Heilsgeschichte, bei der , Erziehung des Men-
schengeschlechtes’ mit Hegels absolutem Geist
gleichgesetzt wird. Denn dann hitte sich der
Prozef} verabsolutiert. Gott wiire in den Fleisch-
wolf des ,,Alles flieBt' geraten, nicht mehr der
sprechende, sinngebende Herr der Geschichte
geblieben, sondern nur mehr der Ausgedriickte,
Ausgesprochene, der nun seinerseits der Sinn-
deutung durch den ,,individuellen Geist"’ be-
darf.

Dazu kam, daB der Hegelschen Geschichtsphilo-
sophie die Kontinuitit mangelte, ohne die eine
kath. Auffassung von Offenbarungsgeschichte
undenkbar ist. Genau auf dieses Anliegen ver-
suchte dann die Neuscholastik des Jh. des Infal-
libilititsdogmas durch ihr Insistieren auf eine
satzhafte Unfehlbarkeit einzugehen. Die Tiibin-
ger meinten den Hegelschen Geschichtsbegriff
taufen zu kénnen, indem sie in der durch Chri-
stus gebrachten Offenbarung das eigentlich ge-
schichtliche Ereignis, ,,das schlechthin Unableit-
bare . . . und Neue’ (115) sahen. Das stimmt ja
auch weithin, Kuhn wollte darauf in romanti-
scher Weise folgern, daf daher alle Geschichts-
betrachtung nur von diesem Ereignis her sinn-
voll ausgefiihrt werden konne. Eine Gefahr
bleibt dabei bestehen, bei allem Neuen in der
Person Jesu das Kontinuierliche etwa mit dem
AT und der Religionsgeschichte nicht zu sehen.
Denn gehorte nicht diese Traditionsgebunden-
heit Jesu zu einer der notwendigen Konsequen-
zen aus der Menschwerdung?

Die Tiibinger der ersten Hilfte des 19. Jh. ver-
suchten nun diesen Slalomlauf zwischen neuer
Philosophie und kath. Glaubenstradition. In ih-
ren Bemiihungen sind sie bis zur Theologie der
Gegenwart von Interesse. Dem Verf. gelingt es,
in seiner Miinchner Doktorarbeit (bei H. Fries),
die diesbeziiglichen theol. Versuche von ]. E.
Kuhn gut zu vermitteln. Das Buch ist nicht leicht
zu lesen, aber voller Anregungen. Soweit ich se-
hen konnte, erschien es mir methodisch sauber



