
nachweisbares um, das Dogmatische wird
cht immer feststellbar sSe1In. Mit dieser nier-

und Aristoteles zurückge ffen Urplötzlich
wurde das ‚‚schlechthin Unableitbare, Unvor-

scheidung ware das Verdikt über ıne der großen hersehbare und Neue  0‘ der Geschich-
geistlichen Gestalten des den bereits 61 - te, mıit anderen Orten nicht die metaphysischewähnten Kusaner, vermeiden BCWESEN; Statik ewıger Wahrheiten, sondern eın Prozeß
‚„‚Dieser Sochn eines Moselschiffers, der ın einer des ommens und Gehens, ach dem ‚‚alles
fast unvorstellbaren Karriere zu Kardıinal wird, fließt‘‘, als Prinzıp alles Existerenden entdec
ıst schliefßlich 1U eın Streber miıt ausdauerndem Die Erkenntnisvorgänge mußten sich danach

ichtenWillen, cht eın geistlicher ensch“‘
hat Offensichtlich cht die geistlichen Briefe des Das hatte die Geburt der modernen Ge-
Kardinals die Tegernseer önche ele- schichtswissenschaft 7Ur Folge, einer Historie,
SCeMNnN Andere Autorenen ec keine der [la  . nicht mehr wıe In trüheren Jh blo(ß
edenken, den Kirchenreformer uch ıterarhi- unterhaltende, anekdotische, belehrende, jaStOTISC| als ‚‚Mystiker“‘ bezeichnen. Dafß ar aränetische und prophetisch-chiliastischedem Aberglauben und dem Mystizismus T1 Bedeutung beimaß, sondern den Erkenntnisvor-
über kritisch WAarT, ist bekannt. Selbst wenn I1a  - gang, der allein ıne adäquate Erfassung des

Seinsflussesbei diesem Schüler der ‚„‚Brüder VOoO (‚emeinsa- ewährleistet.
INe eben  4: treiten kann, ob ‚„„‚Mystiker“ 1m Für die heo Oß1' das ZUT Folge, daß uch
Sinn eines geistlichen Schriftstellers WAaäarT, dar- ihre Gegenstände, Dogmen, Kirchenstrukturen,
über, Wäas In seinem Herzen ‚‚dogmatisch”‘ VOT Verfassung, ıten, Sakramente ın ihrer g-sich ist, kann eın Historiker urteilen schichtlichen Bedingtheit gesehen werden Onn-
Im übrigen ist für eın Buch danken, das ten un mußten. Dabei ergab siıch für den Theo-
INa  - gerN 5ANZ un: mıiıt Vergnügen liest 10 die Schwierigkeit ! verhindern, daß der
Regensburg erharı Wınkler f enbarende ott als konstantes Wort ın der

Heilsgeschichte, bei der ‚‚Erziehun des Men-
schengeschlechtes‘“ mit Hegels bso tem Geist

PADBERG Erasmus UON Rotterdam gleich esetzt ird Denn dann hätte sich der
Seine 5Spiritualität, Grundlage SEINES Reform- Proze verabsolutiert. Ott waäre ıIn den Fleisch-
PTo Tammns Bonifaciusdruck, Paderborn olf des es tlie(st‘‘ eraten, nicht mehr der
197 Kart., lam sprechende, sinngeben Herr der Geschichte
Erasmus (1466—-1536) gehört offensichtlich Z Je- geblieben, sondern MNUur mehr der Ausgedrückte,
1E Bewe ern der Geschichte, denen sich die Ausgesprochene, der 1UNM seinerseıts der Sinn-
Geister eiden mussen, weil SIE wıe twa eın deutung durch den ‚„individuellen e1s be-

dartf.Origines der Augustin rofßformatig
VO  j einer Partei aussch efßßlich vereinnahmt Dazu kam, da der Hegelschen Geschichtsphilo-

werden können. Seine Person könnte der sophie die Kontinuität mangelte, hne die ıne
Schlüssel Zzu erständnis des Reformations- kath Auffassung VOon Offenbarungsgeschichte
zeitalters Se1IN. Dabei spielt seın kontroverses undenkbar ist Genau auf dieses nliegen Velr-

geistliches Profil ıne zentrale Seine Pıetas, suchte dann die Neuscholastik des des Infal-
libilitätsdogmas UrCc ihr Insiıstieren auf ınedie ın vielem der eistigkeit der Devotio
satzhafte Unfehlbarkeit einzugehen. Die Tübın-derna un der ‚‚Nachfolge Christi““ eines Iho-

[Nas VO Kempen nahesteht, ıst uch och NIC| BCI meıinten den Hegelschen Geschichtsbegriff
annähernd ertforscht (vgl. der Leidener taufen Z können, indem sie ın der durch hri-
Ausgabe der er des Erasmus). Hier Anre- Stus gebrachten Offenbarung das eigentlich g-
gungen für die Forschung geben un: Begei- schichtliche Ereignis, ‚,‚das schlechthin Unableit-
sterung uch ür breitere Leserschichten wek- are un Neue  ‚44 sahen. Das stimmt ja
ken, i das je] dieses Büchleins. Es enthält uch weithin. uhn wollte darauf In romantı-

scher Weise folgern, da{(ß daher alle Geschichts-eistliche exte un Gebete, die für den Prakti-
vorzüglich brauchbar sSind und uch heute betrachtun UTr Von diesem Ereignis her SINN-

nıcht besser formuliert werden könnten Man voll auSs ührt werden onne kine Gefahr
darf einem der Altmeister un!: Piıonjere einer p ‚> bleibt da e1 bestehen, bei Hem Neuen ın der
siıtiven modernen Erasmusforschung für diese Person Jesu das Kontinuierliche twa mıit dem
Auswahl danken. werden damit Schätze kath und der Religions eschichte nıcht sehen.

Denn gehörte nicht 1ese Traditionsgebunden-Frömmigkeit gehoben, die Unrecht verschüt-
tet WarTreln. heit Jesu einer der notwendigen Konsequen-
Regensburg Erhari Wınkler 26  - aus der Menschwerdung?

Die übinger der ersten Hälfte des Jh Vel-
uchten Au diesen Slalomlauf zwiıischenTURK NS Der philosophisch-theo- Philosophie und kath. Glaubenstradition. In ih-logische Ansatz hbeı Johann Evangelıs Kuhn. (Theo- Ien Bemühungen sind s1e bis 7Ur Theologie derlogie 1m Übergang, 460.) Lang, Bern 1979

art sfr E an Gegenwart VOoO  - Interesse. Dem Verf gelingt e
ın seiner Münchner Doktorarbeit (bei Fries),

Die europäische Geistesgeschichte ach den die diesbezüglichen theol Versuche VOoO

mwälzungen Vo  - 1789 entdeckte namentlich uhn gut vermitteln Das Buch ist nıcht leicht
1Im Deutschen dealiısmus die Kategorie der Ge- Z lesen, ber voller nregungen. Soweit ich -
chichte Damit hatte INa  -} gleichsam hinterato hen konnte, erschien mMır methodisch sauber

78

nachweisbares Faktum, das Dogmatische wird 
nicht immer feststellbar sein. Mit dieser Unter­
scheidung wäre das Verdikt über eine der großen 
geistlichen Gestalten des 15. Jh., den bereits er­
wähnten Kusaner, zu vermeiden gewesen: 
„ Dieser Sohn eines Moselschiffers, der in einer 
fast unvorstellbaren Karriere zum Kard inal wird, 
is t schließlich nur ein Streber mit ausdauerndem 
Willen, nicht ein geistlicher Mensch" (196f). C. 
hat offensichtlich nicht die geistlichen Briefe des 
Kardinals an die Tegernseer Mönche u. a. gele­
sen. Andere Autoren haben m. E. zu Recht ke ine 
Bedenken, den Kirchenreformer auch literarhi­
storisch als „Mystiker" zu bezeichnen. Daß er 
dem Aberglauben und dem Mystizismus gegen­
über kritisch war, ist bekannt. Selbst wenn man 
bei diesem Schüler der „ Brüder vom Gemeinsa­
men Leben" streiten kann, ob er „Mystiker" im 
Sinn eines geistlichen Schrifts tellers war, dar­
über, was in seinem Herzen „ dogmatisch" vor 
sich gegangen ist, kann kein Historiker urteilen. 

Im übrigen ist C. für ein Buch zu danken, das 
man gern ganz und mit Vergnügen liest. 
Regensburg Gerhard B. Wink/er 

PADBERG RUDOLF, Erasmus 0011 Rollerdam. 
Seine Spiritualität, Grundlage seines Reform­
programms. (124.) Bonifaciusdruck, Paderborn 
1979. Kart., 1am. DM 9.80. 

Erasmus (1466-1536) gehört offensichtlich zu je-
. nen Bewegern der Geschichte, an denen sich die 
Geister scheiden müssen, weil sie wie etwa ein 
Origines oder Augustin zu großformatig waren, 
um von einer Partei ausschließlich vereinnahmt 
werden zu können. Seine Person könnte der 
Schlüssel zum Verständnis des Reformations­
zeitalters sein. Dabei spielt sein kontroverses 
geistliches Profil eine zentrale Rolle. Seine Pietas, 
die in vielem der Geistigkeit der Devotio mo­
derna und der „Nachfolge Christi" eines Tho­
mas von Kempen nahesteht, ist auch noch nicht 
annähernd erforscht (vgl. Bd. V der Leidener 
Ausgabe der Werke des Erasmus). Hier Anre­
gungen für die Forschung zu geben und Begei­
sterung auch für breitere Leserschichten zu wek­
ken, is t das Ziel dieses Büchleins. Es enthält 
geistliche Texte und Gebete, die für den Prakti­
ker vorzüglich brauchbar sind und auch heute 
nicht besser formuliert werden könnten. Man 
darf einem der Altmeister und Pioniere einer po­
sitiven modernen Erasmusforschung für diese 
Auswahl danken. Es werden damit Schätze kath. 
Frömmigkeit gehoben, die zu Unrecht verschüt­
tet waren. 
Regensburg Gerhard B. Wink/er 

TURK HANS GUNTHER, Der philosophisch-theo­
logische Ansatz bei Johann Evangelist Kuhn. (Theo­
logie im Übergang, Bd. 5) (460.) Lang, Bern 1979. 
Karl. sfr 72.-. 

Die europäische Geistesgeschichte nach den 
Umwälzungen von 1789 entdeckte namentlich 
im Deutschen Idealismus die Kategorie der Ge­
schichte. Damit hatte man gleichsam hinter Plato 

78 

und Aristoteles zurückgegriffen. Urplötzlich 
wurde das „schlechthin Unableitbare, Unvor­
hersehbare und stets Neue" (115) der Geschich­
te, mit anderen Worten nicht d ie metaphysische 
Statik ewiger Wahrheiten, sondern ein Prozeß 
des Kommens und Gehens, nach dem „ alles 
fließt", als Prinzip alles Existierenden entdeckt. 
Die Erkenntnisvorgänge mußten sich danach 
richten. 
Das hatte u. a. die Geburt der modernen Ge­
schichtswissenschaft zur Folge, einer Historie, 
der man nicht mehr so wie in früheren Jh. bloß 
unterhaltende, anekdotische, belehrende, ja so­
gar paränetische und prophetisch-chiliastische 
Bedeutung beimaß, sondern den Erkenntnisvor­
gang, der allein eine adäquate Erfassung des 
Seinsflusses gewährleistet. 
Für die Theofogie hatte das zur Folge, daß auch 
ihre Gegenstände, Dogmen, Kirchenstrukturen, 
Verfassung, Riten, Sakramente in ihrer ge­
schichtlichen Bedingtheit gesehen werden konn­
ten und mußten. Dabei ergab sich für den Theo­
logen die Schwierigkeit zu verhindern, daß der 
offenbarende Gott als konstantes Wort in der 
Heilsgeschichte, bei der „Erziehung des Men­
schengeschlechtes" mit Hegels absolutem Geist 
gleichgesetzt wird. Denn dann hätte sich der 
Prozeß verabsolu tiert. Gott wäre in den Fleisch­
wolf des „Alles fließt" geraten, nicht mehr der 
sprechende, sinngebende Herr der Geschichte 
geblieben, sondern nur mehr der Ausgedrückte, 
Ausgesprochene, der nun seinerseits der Sinn­
deutung durch den „ individuellen Geist'' be­
darf. 
Dazu kam, daß der Hegelschen Geschichtsphilo­
sophie die Kontinuität mangelte, ohne die eine 
kath. Auffassung von Offenbarungsgeschichte 
undenkbar ist. Genau auf dieses Anliegen ver­
suchte dann die Neuscholastik des Jh. des lnfal­
libilitätsdogmas durch ihr Insistieren auf eine 
satzhafte Unfehlbarkeit einzugehen. Die Tübin­
ger meinten den Hegelschen Geschichtsbegriff 
taufen zu können, indem sie in der durch Chri­
stus gebrachten Offenbarung das eigentlich ge­
schichtliche Ereignis, ,,das schlechthin Unableit­
bare ... und Neue" (115) sahen. Das stimmt ja 
auch weithin. Kuhn wollte darauf in romanti­
scher Weise folgern, daß daher alle Geschichts­
betrachtung nur von diesem Ereignis her sinn­
voll ausgeführt werden könne. Eine Gefahr 
bleibt dabei bestehen, bei allem Neuen in der 
Person Jesu das Kontinuierliche etwa mit dem 
AT und der Religionsgeschichte nicht zu sehen. 
Denn gehörte nicht diese Traditionsgebunden­
heit Jesu zu einer der notwendigen Konsequen­
zen aus der Menschwerdung? 
Die Tübinger der ersten Hälfte des 19. Jh. ver­
suchten nun diesen Slalomlauf zwischen neuer 
Philosophie und kath. Glaubenstradition. In ih­
ren Bemühungen sind sie bis zur Theologie der 
Gegenwart von Interesse. Dem Verf. gelingt es, 
in seiner Münchner Doktorarbeit (bei H. Fries), 
die diesbezüglichen theol. Versuche von J. E. 
Kuhn gut zu vermitteln. Das Buch ist nicht leicht 
zu lesen, aber voller Anregungen. Soweit ich se­
hen konnte, erschien es mi.r methodisch sauber 

., 


