
(16—28) 111 kinheit In der Vielfalt (29-38) Z sittlichen Autonomie des Menschen hne
Das offenbarte Mysterium (39-61) eleb- dessen theonome Abhängigkeit leugnen wol-

tes Mysterium (62-832) VI Ausblick 5Synodale len bekennen, wächst das Interesse der Fra-
(Gemeinschaft (83-87) Anhangsteile: Die 0) C, ob nıcht schon TIThomas als Ver-
thodoxen Kirchen. Autokephale ırchen, einer olchen Sicht des Ethischen gelten

Autonome Kıirchen, Weiıtere Kirchen hat, wıe seıit einıgen ren VO mehreren uto-
(89—91) DIie Oörthodoxen Kirchen in der BRD TE  —; behauptet wird [ Diese Würzburger Diss.
un Westberlin 92) un ndlich eın Verzeichnis schalte: siıch In diese Erörterungen eın und VOTI-

ausgewählter Literatur schließen diesen SUC ihnen eın besonderes Gepräge dadurch F
der VO  - hg eihe ab geben, da{fs SIE ausführlicher auf die chrittkom-
on 1m Kap. werden viele wichtige Intorma- entare des zurückgreift.
Honen dargeboten un: Einseitigkeiten bzw. eröffnet seıne Darlegungen miıt eıner umfang-
Mißverständnisse geklärt. Orthodoxie: reichen Einleitung über die Chronologie der CX -
‚Dabei läfßst man außer acht die Verbindung des getischen Werke des un deren Methode

riffs orthodox ZU erb DOSULW, das preisen Die hier gebotenen Informationen entsprechen
heißt Orthodoxie 1st cht abstrakte rechte Leh- dem gegenwärtigen Stand der Forschung. Im
I' sondern rechte Lobpreisung Gottes . befaflst sich mıiıt den ın der Vernünftigkeit
10) ‚‚UOstkirche un! Orthodoxie sind Iso keine des Menschen verankerten Grundlagen des sıtt-
SYNONYMEN Begriffe 12) SW Die Darstel- lichen andelns, wobel sich ber cdie TE
lung der historischen Entwicklung der orthodo- des VON der Möglichkeit und den renzen
XE  - Kirchen wird ihre konkreten Ohvatıo- der menschlichen Erkenntnis verbreitet un sich
MECeN un! Ereignisse geknüpft, hne die dabei annn dessen Auffassung Von der Gottebenbild-
vorhandenen geschichtlichen un zeitbedingten ichkeit des Menschen zuwendet. Der hat
Erscheinungen verschweigen; twa die Ent- die Lehre des VO den subjektiven und den
fremdung zwischen Westen un! Osten 20f objektiven Regeln des sittlichen Handelns (Ge:
Proselytismus 1mM Ih 1Im Osten 24) das Auf- wIissen un: Gesetz) Zu Gegenstand.

sieht 1ın eıinen Herold der menschlichendes Nationaliısmus un! des Phyletismus In
manchen Bereichen der orthodoxen Kirche (26 Autonomıie. Zwar raumt ein, da{fs den An-
us W Irotzdem beharrtt dıe orthodoxe Ekklesio- eıl (Gottes der Sittlichkeit des Menschen nicht
logie ın ihrer pneumatologischen Dimension auf schmälere: estehe ‚‚auf der göttlichen eleh-
dem 1INZ1Ip der Einheit In der Vielfalt un  / el die Vernunft allein weder dıe letzte
Während die westliche Theologie deduktiv VOT- och Clıe einzıge rammatıik des Menschseins
geht ‚„VonNn der Betrachtung der Gesamtkirche auf konstituilrer‘ 163) ber nichtsdestoweniger iıst

die Rede davon, daflß der Natur hre volle Aundie Sinndeutung der Ortskirche‘“ ‚„„geht die Ost-
theologie in ihrer Ekklesiologie induktiv VOT, auf ONOMIE verleihe 264) UrCcC cie Vernunft
dem Weg der Betrachtung der Ortskirchen g- nehme der Mensch göttlichen Frkennen teıl,
langt S1e der Gesam  rche, un! nıcht als ‚„‚wodurch ber seIiIn eigenes kErkennen gaNZ
ıne Additionsgröße, sondern als ıne Kategorie autonom verfügt” als Imago el werde
der Relation; denn die 1ITC! ist nicht die Summe In dıe volle Autonomie entlassen Was csOll
der einzelnen Ortskirchen, sondern ıIn eder INan siıch unter dieser Autonomie vorstellen?
Ortskirche in ihrer Fülle verwirklicht” (29 un: endiıier dahin, den Gehalt dieses Begriffs ziem-
ZW al auf der Basıs der eucharistischen es10- ıch weıt SPaNNEN; gehe die Selbst eE-

ogle Die verschiedenartigen Betrachtungswei- staltung des sittlıchen Lebens (49; 190); die Da-
SCI 1ın der Irinistätslehre (Z uch ın bezug auf seinsgestaltung SPe1 dem Menschen selbst über-
das filioque) 3l) ın der christlichen Gnoseologie antwortiet (DU; 172); der ensch trage Verantwor-

ıIn eiıner klaren un zusammentfassenden Orm
(41 ıIn der Liturglie (62 ff) finden ebenfalls

auch mit der menschlichen Freiheit wird dıe Au-
tung für sich selbst un!: für die anderen (DD: 124);

ihren Niederschlag, 111 uch gelegentlich ın onomı1e identifiziert Diese sıch auf die
einem harten Ton, der eın ehrliches Bedürfnis Subjekthaftigkeit des Menschen, seine elbstbe-
ZU: Klarstellung zeigt. stimmungsfähigkeit und Eigenständigkeit be-
Dieser gerichte her Theologen, un: zehenden Momente sind uch ın der Vergan-
die angekündigten weiıteren dieser Reihe genheit als TE des nıe bezweifelt worden;
werden dem heutigen Okumenischen Dialog G1 nNu sprach I1la  ' in diesem Zusammenhang NIC:
cherlich einen Dienst leisten. VO Autonomuie. Allerdings würde Ila nıcht
(Graz Gregor Larentzakıs cdie Ansicht zugeschrieben haben, da{fs durch die

Gottebenbildlichkeit der ensch ın die Lage VOTrT-

werde, ‚‚die Dinge ın der and aben,
wıe der Schöpfergott se 50)

MORALTHEOLOGIE Soll die erwendung des ortes Autonomie e1l-
nNne 1nnn aben, omMmm IMNan nıcht daran VOI-

BUJO BENEZEIT, Moralautonomie und Normenfin- bel, Autonomie als Selbstgesetzlichkeit fas-
dung bei Thomas on Aquin, nier kEinbeziehung seM. Bisweilen gebrauc. uch diesen Aus-
der nt! Kommentare. (Veröff. Grabmann- druck, hne da{s jedoch genü end klar wird, Was
Inst., 29) 382.) Schöningh, aderborn 1979 gemeint Seıin soll Kichtig ste |t fest, da{fß ach
art 44 — das Sich-selbst-Gesetz-Sein darin besteht,

‚‚daß der erechte das Gesetz cht als Last CIM D-In dem Madße, wıe sich heutige Moraltheologen

86

(16--28), lll. Einheit in der Vielfalt (29-38), 
IV. Das offenbarte Mysterium (39-61), V. Geleb­
tes Mysterium (62-82), VI. Ausblick: Synodale 
Gemeinschaft (83-87). 2 Anhangsteile: 1. Die or­
thodoxen Kirchen. A. Autokephale Kirchen, 
B. Autonome Kirchen, C. Weitere Kirchen 
(89-91); II. Die orthodoxen Kirchen in der BRD 
und Westberlin (92) und endlich ein Verzeichnis 
ausgewählter Literatur schließen diesen 1. Bd. 
der von K. hg. Reihe ab. 
Schon im 1. Kap. werden viele wichtige Informa­
tionen dargeboten und Einseitigkeiten bzw. 
Mißverständnisse geklärt. Z. B. Orthodoxie: 
„Dabei läßt.man außer acht die Verbindung des 
Begriffs orthodox zum Verb t>o; a~w, das preisen 
heißt. Orthodoxie ist nicht abstrakte rechte Leh­
re, sondern rechte Lobpreisung Gottes ... " 
(10). ,,Ostkirche und Orthodoxie sind also keine 
synonymen Begriffe . .. " (12) usw. Die Darstel­
lung der historischen Entwicklung der orthodo­
xen Kirchen wird an ihre konkreten Motivatio­
nen und Ereignisse geknüpft, ohne die dabei 
vorhandenen geschichtlichen und zeitbedingten 
Erscheinungen zu verschweigen; etwa die Ent­
fremdung zwischen Westen und Osten (20f), 
Proselytismus im 16. Jh. im Osten (24), das Auf­
treten des Nationalismus und des Phyletismus in 
manchen Bereichen der orthodoxen Kirche (26f) 
usw. Trotzdem beharrt die orthodoxe Ekklesio­
logie in ihrer pneumatologischen Dimension auf 
dem Prinzip der Einheit in der Vielfalt (29ff). 
Während die westliche Theologie deduktiv vor­
geht„ von der Betrachtung der Gesamtkirche auf 
die Sinndeutung der Ortskirche", ,,geht die Ost­
theologie in ihrer Ekklesiologie induktiv vor, auf 
dem Weg der Betrachtung der Ortskirchen ge­
langt sie zu der Gesamtkirche, und zwar nicht als 
eine Additionsgröße, sondern als eine Kategorie 
der Relation; denn die Kirche ist nicht die Summe 
der einzelnen Ortskirchen, sondern in jeder 
Ortskirche in ihrer Fülle verwirklicht" (29f), und 
zwar auf der Basis der eucharistischen Ekklesio­
logie. Die verschiedenartigen Betrachtungswei­
sen in der Trinitätslehre (z. B. auch in bezug auf 
das filioque) (31), in der christlichen Gnoseologie 
(4lf), inderLiturgie(62ff). u. a. finden ebenfalls 
in einer klaren und zusammenfassenden Form 
ihren Niederschlag, wenn auch gelegentlich in 
einem harten Ton, der ein ehrliches Bedürfnis 
zur Klarstellung zeigt. 
Dieser 1. Bd., gerichtet eher an Theologen, und 
die angekündigten weiteren Bd. dieser Reihe 
werden dem heutigen 0kumenischen Dialog si­
cherlich einen guten Dienst leisten. 
Graz Gregor Larentzakis 

MORAL THEOLOGIE 

BUJO BENEZET, Moralautonomie 1111d Normenfi11-
d1mg bei Thomas von Aq11i11. Unter Einbeziehung 
der ntl Kommentare. (Veröff. d. Grabmann­
Inst., NF 29) (382.) Schöningh, Paderborn 1979. 
Kart. DM 44.-. 
In dem Maße, wie sich heutige Moraltheologen 

86 

zur sittlichen Autonomie des Menschen - ohne 
dessen theonome Abhängigkeit leugnen zu wol­
len - bekennen, wächst das Interesse an der Fra­
ge, ob nicht schon Thomas v. A. (= 111.) als Ver­
treter einer solchen Sicht des Ethischen zu gelten 
hat, wie seit einigen Jahren von mehreren Auto­
ren behauptet wird. Diese Würzburger Diss. 
schaltet sich in diese Erörterungen ein und ver­
sucht, ihnen ein besonderes Gepräge dadurch zu 
geben, daß sie ausführlicher auf die Schriftkom­
mentare des Th. zurückgreift. 
B. eröffnet s~ine Darlegungen mit einer umfang­
reichen Einleitung über die O1ronologie der exe­
getischen Werke des Th. und deren Methode. 
Die hier gebotenen Informationen entsprechen 
dem gegenwärtigen Stand der Forschung. Im 
1. T. befaßt sich B. mit den in der Vernünftigkeit 
des Menschen verankerten Grundlagen des sitt­
lichen Handelns, wobei er sich über die Lehre 
des Th. von der Möglichkeit und den Grenzen 
der menschlichen Erkenntnis verbreitet und sich 
dann dessen Auffassung von der Gottebenbild­
lichkeit des Menschen zuwendet. Der 2. T. hat 
die Lehre des Th. von den subjektiven und den 
objektiven Regeln des sittlichen Handelns (Ge­
wissen und Gesetz) zum Gegenstand. 
B. sieht in Th. einen Herold der menschlichen 
Autonomie. Zwar räumt er ein, daß Th. den An­
teil Gottes an der Sittlichkeit des Menschen nicht 
schmälere: er bestehe „ auf der göttlichen Beleh­
rung, weil die Vernunft allein weder die letzte 
noch die einzige Grammatik des Menschseins 
konstituiert" (163). Aber nichtsdestoweniger ist 
die Rede davon, daß Th. der Natur ihre volle Au­
tonomie verleihe (264); durch die Vernunft 
nehme der Mensch am göttlichen Erkennen teil, 
„wodurch er über sein eigenes Erkennen ganz 
autonom verfügt" (367); als Imago Dei werde er 
in die volle Autonomie entlassen (ebd.). Was soll 
man sich unter dieser Autonomie vorstellen? B. 
tendiert dahin, den Gehalt dieses Begriffs ziem­
lich weit zu spannen: es gehe um die Selbstge­
staltung des sittlichen Lebens (49; 190); die Da­
seinsgestaltung sei dem Menschen selbst über­
antwortet (50; 172); der Mensch trage Verantwor­
tung für sich selbst und für die anderen (55; 124); 
auch mit der menschlichen Freiheit wird die Au­
tonomie identifiziert (271). Diese sich auf die 
Subjekthaftigkeit des Me nsche n, seine Selbstbe­
stimmungsfähigkeit und Eigenständigkeit be­
ziehenden Momente sind auch in der Vergan­
genheit als Lehre des Th. nie bezweifelt worden; 
nur sprach man in diesem Zusammenhang nicht 
von Autonomie. Allerdings würde man Th. nicht 
die Ansicht zugeschrieben haben, daß durch die 
Gottebenbildlichkeit der Mensch in d ie Lage ver­
setzt werde, ,,die Dinge in der Hand zu haben, 
wie der Schöpfergott selbst" (50). 
Soll die Verwendung des Wortes Autonomieei­
nen Sinn haben, so kommt man nicht daran vor­
bei, Autonomie als Selbstgesetzlichkeit zu fas­
sen. Bisweilen gebraucht auch B. diesen Aus­
druck, ohne daß jedoch genügend klar wird, was 
gemeint sein soll. Richtig s tellt B. fest, daß nach 
Th. das Sich-selbst-Gesetz-Sein darin besteht, 
,,daß der Gerechte das Gesetz nicht als Lastemp-



findet, weil er schon UrC| as innere Gehaben ıchtet wurde (S 50,4) och gibt al e1-
(habitus) 7 dem nelgt, Was das Gesetz VOT- ner Stelle dafß die ın der SchöpfungHE
schreibt‘‘ Das ıst ber Wirkung des dem ene atur uch die Vernunft bestimme und iıhr
begnadeten Menschen innewohnenden Gei- die Grenzen des sittlich Machbaren zeige
stes handelt sich Iso nıcht ıne kigen- Auft der 5Synode Macon autete die angeblich
schaft des Menschen als solchen, sondern dar- brutale Behauptung eiInNeEes Bischofs nıicht, „‚a
u dafs der OM göttlichen Pneuma Erfüllte das könne die Frau doch nicht als Menschen be-
iıhm auferlegte Sittengesetz seinem eigenen zeichnen“‘ Zum wahren Sachverhalt vgl
macht und hne wang beobachtet Das ıst dıe LIhK?* VI, 1261 Inwiefern eın Irrtum ach der
sittliche Autonomuıuie, wIıe SIE versteht, die Meinung des als Gnade angerechnet werden
[an ber eute wohl kaum en INa  — kö NNeE, ist nıcht ersichtlich 230) Die religiones,
dieses Wort gebraucht. VOoO denen Im Opusculum Von den beiden
Fragt I[Nanı, VOo  — wern bei die sittliche ()rd- Geboten 1158 spricht, sind N1IC. die nıcht-
NUung stamme, VO ott der VO Menschen, christlichen Keligionen sondern die christ-
MUu die neiwor lauten, dafß SIE sich aAaUuUSs der lichen UOrdensgemeinschaften. Leider über-
Vernunft ergebe, wobei ın erster Limne die nımmt (27/4 die Vo  —; einigen eueren vertre-
Vernunft Gottes denkt (lex aeterna) Per ntellec- tene absurde Ansicht, erkenne uch den
tu  3 divinı praecepti > 93,5) der negatıva des Naturgesetzes MNUur ıne
ensch a diesem übergeordneten Gesetz (in Geltung ın pluribus lehrt das Gegen-

teil Um 11UT ıne Stelle V NeNnnen (ın Kom 1 /abgeschwächtem Maßse) Anteil erhalten Was
iıhm ım (ewissen Zzu Bewußltsein kommt, ıst ect 2) Nullo Nnım empore est fturandum
dementsprechend nicht eın selbstgegebenes Ge- adulterandum. (Voraussetzung ıst natürlıich ıne
setz, sondern das Gebot Gottes (Ver. 16, D DaSs- razıse Formulierung des erbotes Darum iıst
sim) Von einer Autonomie 1Im eigentlichen das keine Ge enınstanz.) Was die 11a-
Sinne kann keine KRede SEe1IN: OMO NO acı! sıbıi

Unauftlöslichkeit
turgesetzliche Be run UNng der FEFinehe und ıhrer

legem (Ver. 17,3 adcl Das Sich-selbst-Gesetz- etrifft, stutzt sich allein auf
Sein ıst die P”rarogatıve CGottes 121,1 adl die (abschwächende) Lehre des Sentenzenkom-
Was die durch as Wiırken des Geistes sich entars (292 ff) Wie die { 11 124 zeigt,
ergebende ‚‚Autonomie”‘ betrifft, S tendiert nımmt spater eiınen anderen Sta ndpunkt eın
j star dahin, diese Z verall emenmnern und S1iE unter erufung auf den instinctus naturalis sieht
bereits IM Bereich des Schöp un smäßigen den naturgesetzlichen Charakter der SCHAaANN-
zusiedeln, wIıe auch auffällt, da häufig VO ten Eigenschaften der Ehe als voll gegeben
Schöpfergott spricht, mMan ine andere Be- Kann IMa  ; sıch uch nıicht als eiınem ın der
zeichnung erwarten würde. Für besteht Ja 1NSIC. zuverlässigen Führer ın die Gedanken-
das Endziel des Menschen nıcht einfach In der elt des anvertrauen, ıst doch lobend a1l-
Kückkehr zu Schöpfer als rsprung und Ziel zuerkennen, da{fßs sich seinem Thema mıit BTO-
alles natürlich uten, sondern ın der übernatür- Bem Fleiß gewidmet hat, WOVONMN uch seıne aUuUS-
lichen Vereinigung miıt ott als dem obiectum gedehnte Literaturkenntnis und seın des Ööfteren
beatitudinis (vgl 109,3 ad Ö.) Wenn zutage tretender kritischer Sinn Zeugnis gibt. In

allerdings ın der Schöpfung selbst schon tormaler Hinsicht präsentier siıch die Studie ın
Gnade sicht 250) muß sıch schwer tun, miıt bemerkenswerter Korrektheit
den Aussagen des zurechtzukommen, ın de- Graz Rıchard Bruch
nNe dieser die Schöpfungs- un: Gnadenord-
HNUNng deutlich auseına nderhält.
uch SONS! ließen sich kritische Bemerkungen LOTZ B., Die Drei-Einheit der ] :ebe.anbringen, wenn sich uch manche wenıger g- TOS Philia Agape. eCc: Frank-glückte Formulierungen dadurch erklären, da{fß furt/M 1979 Kln 29 80B., dem afrıkanischen Kontinent entstammend,
sich ın eiıner ıhm tremden 5Sprache auszudrücken Der Titel des Buches beschreibt seinen wegsentli-

Auf folgendes sSe1 och hingewiesen: hen Inhalt „‚‚Der LETros als das vorpersonale Stre-
spricht des Ööfteren davon, da{fs den Men- ben/Lieben (3 Teil, 53—-90), ‚„‚Die Philia als das
schen als Partner (‚ottes betrachte, der mıiıt die- personale Lieben/Streben‘‘ (4 Teil, 91—162) un
SIM einen Dialog führe Diese moderne Aus- ‚„‚Die Agape als das göttlich-personale Lieben”““
drucksweise sollte [1an nıcht 1n das Denken des (5. Teil, —22 Zuvor wirft einen Blick auf

hineintragen. Hıinsichtlich der Befugnisse, das Streben/Lieben iIm anorganischen, OTrga-
dıe der ensch egenüber der Natur hat, geht nisch-pflanzlichen und 1Im tierischen Bereich
über Ih weiıt hinaus, meiınt, der ensch (2 Teıl,k und schlief(t miıt eiıner Konkreti-
habe die atur ] entwerfen (D6); S1Ee werde sıerung des IThemas 1m Schrifttum ‚‚großer (3@e-
Urc den sittlich Handelnden definiert; natur- stalten‘‘: Platon, Aristoteles un: ugustinus
ich und widernatürlich würden durch den Men- (6 Teil, da der geschichtliche
schen bestimmt (242); er habe Cdie atur autonom Aspekt, obgleic nN1ıC thematisiert ırd (17),
u interpretieren Ih hingegen betont neben wiederholten Kückgriffen insbesondere
mehr als einmal, dafß der ensch N1IC der iınstı- auf Thomas (26f, 32f, 66, 108, 112, 115 4 Ö.)

naturae sel; durch uns un Vernunft BC- dennoch nicht ausgeklammert bleibt Zu Beginn
leitetes andeln mMuUSSe der atur gleichförmig erortert die Fragestellung nach der Liebe ın ih-
se1InN, wıe S1E VO  —; der göttlichen ernun einge- Ter Drei-Einheit (1 Teil, Ziel des (‚anzen

findet, weil er schon durch das innere Gehaben 
(habitus) zu dem neigt, was das Gesetz vor­
schreibt" (251). Das ist aber Wirkung des dem 
begnadeten Menschen innewohnenden 1-Il. Gei­
stes. Es handelt sid, also nicht um eine Eigen­
schaft des Menschen als sold,en, sondern dar­
um, daß der vom göttl.ichen Pneuma Erfüllte das 
ihm auferlegte Sittengesetz zu seinem eigenen 
macht und es ohne Zwang beobachtet. Das ist die 
sittliche Autonomie, wie sie TI, . versteht, an die 
man aber heute wohl kaum denkt, wenn man 
dieses Wort gebraucht. 
Fragt man, von wem bei Th. d ie sittliche Ord­
nung stamme, von Gott oder vom Menschen, so 
müßte die Antwort lauten, daß sie sich aus der 
Vernunft ergebe, wobei Th. in erster Linie an die 
Vernunft Gottes denkt (!ex aeterna). Per intellec­
tum divini praecepti (S. Th. III 93,5) vermag der 
Mensch an diesem übergeordneten Gesetz (in 
abgeschwächtem Maße) Anteil zu erhalten. Was 
ihm im Gewissen zum Bewußtsein kommt, ist 
dementsprechend nicht ein selbstgegebenes Ge­
setz, sondern das Gebot Gottes (Ver. 16, 2-5 pas­
sim). Von einer Autonomie im eigentlichen 
Sinne kann ke ine Rede sein: homo non facit sibi 
Iegem (Ver. 17,3 ad 1). Das Sich-selbst-Gesetz­
Sein ist die Prärogative Gottes (5 . Th. 121,1 ad 2). 
Was d ie durch das Wirken des HI. Geistes sich 
ergebende „Autonomie" betriff t, so tendiert B. 
zu stark dahin, d iese zu vera llgemeinern und sie 
bereits im Bereich des Schöpfungsmäßigen an­
zusiedeln, wie es auch a uffä llt, daß B. hä ufig vom 
Schöpfergott sprid , t, wo man eine andere Be­
zeichnung erwarten würde. Für Th. besteht ja 
das Endziel des Menschen nicht einfach in der 
Rückkehr zum Schöpfer als Ursprung und Ziel 
alles nat·ürlich Guten, sondern in der übernatür­
lichen Vereinigung mit Gott als dem obiectum 
beatitudinis (vgl. S. th. 111 109,3 ad 1 u . ö.). Wenn 
B. allerdings in der Schöpfung selbst schon 
Gnade sieht (250), muß er sich schwer tun, mit 
den Aussagen des Th. zurechtzukommen, in de­
nen dieser die Schöpfungs- und Gnadenord­
nung de utlich auseinanderhä lt. 
Auch sonst ließen sich kritische Bemerkungen 
anbringen, wenn sich auch manche weniger ge­
glückte Formul ierungen dadurch erklären, daß 
B., dem afrikanischen Kontinent entstammend, 
sich in einer ihm fremden Sprache auszudrücken 
hatte. Auf fo lgendes sei noch hingewiesen: B. 
spricht des öfteren davon, daß Th. den Men­
schen als Partner Gottes betrachte, der m it d ie­
sem einen Dialog führe. Diese moderne Aus­
druckswe ise sollte man nicht in das Denken des 
Th. hineintragen. - Hinsichtlich der Befugnisse, 
d ie der Mensch gegenüber der Natur hat, geht B. 
über Th. weit hinaus, wenn er meint, der Mensch 
habe d ie Natur zu entwerfen (56); s ie werde 
durch den sittlich Handelnden definiert; natür­
lich und widerna türlich würden d urch den Men­
schen bestimm t (242); er habe d ie Natur a utonom 
zu interpretiere n (274). TI,. hingegen betont 
mehr als einmal, daß der Me nsch nicht der insti­
tutor naturae sei; durch Kunst und Vernunft ge­
leitetes Handeln müsse der Natur gleichförmig 
sein, wie sie von der göttlichen Vernunft einge-

richtet wurde (S. th. II II 50,4). Doch gibt B. an ei­
ner Stelle zu, daß d ie in der Schöpfung vorgege­
bene Natur auch die Vernunft bestimme und ihr 
die G renzen des sit tlich Machbaren zeige (242). -
Auf der Synode zu Miicon lau tete d ie angeblich 
brutale Behauptung eines Bischofs nicht, ,,man 
könne die Frau doch nicht als Menschen be­
zeichnen" (170). Zum wahren Sachverha lt vgl. 
L ThK2 VI, 1261. - Inwiefern ein Irrtum nach der 
Meinung des Th. als Gnade angerechnet werden 
könne, ist nicht ersid,tlich (230). - Die religiones, 
von denen Th. im Opusculum von den beiden 
Geboten n. 1158 spricht, sind nicht d ie nicht­
christlid,en Religionen (255), sondern die christ­
lichen Ordensgemeinschaften. - Leider über­
nimmt B. (274 f) die von e inigen Neueren vertre­
tene absurde Ansicht, Th. erkenne auch den 
praecepta negativa des Naturgesetzes nur eine 
Geltung ut in pluribus zu. Th. lehrt das Gegen­
teil. Um nur eine Stelle zu nennen (in Rom. c. 13, 
lect. 2): Nullo enim tempere est fu randum et 
adultera ndum. (Voraussetzung is t natürlich eine 
präzise Formulierung des Verbotes. Darum ist 
das 5. Gebot keine Gegeninstanz.)- Was d ie na­
turgesetzliche Begründung der Einehe und ihrer 
Unauflöslichkeit betrifft, s tützt sich B. allein a uf 
die (abschwächende) Lehre des Sente nzenkom­
mentars (292ff) . Wie d ie ScG 111 123 u. 124 zeigt, 
nimmt Th. später e inen a nderen Standpu nkt ein: 
unter Berufung auf de n instinctus naturalis sieht 
er den naturgesetzlichen Charakter der genann­
ten Eigenschaften der Ehe als voll gegeben a n. 
Kann man sid, auch B. nicht als einem in der 
Hinsicht zuverlässigen Führer in die Gedanken­
welt des Th. anvertraue n, so ist doch lobend an­
zuerkennen, daß er sich seinem Thema mit gro­
ßem Fleiß gewidmet hat, wovon auch seine aus­
gedehnte Literaturkenntnis und sein des öfteren 
zutage tretender kritischer Sinn Zeugnis gibt. In 
formaler Hinsicht präsentiert sich die Studie in 
bemerkenswerter Korrektheit. 
G= R~m~Brn~ 

LOTZ JOHANNES B., Die Orei-Ei11heit der Liebe. 
Eros - Philia - Agape. (288.) Knecht, Frank­
furt/M. 1979. Kln. DM 29.80. 
Der Titel des Buches beschreibt seinen wesentli­
chen Inhalt: ,,Der Eros als das vor personale Stre- · 
ben/Lieben" (3. Teil, 53-90), ,,Die Ph il ia als das 
personale Lieben/Streben" (4. Teil, 91-162) und 
,,Die Agape als das göttlich-personale Lieben" 
(5. Teil, 163-221). Zuvor wirft L. einen Blick auf 
das Streben/Lieben im anorganischen, orga­
nisch-pflanzlirnen und im tie rischen Bereich 
(2. Teil, 39-51) und schließt m it einer Konkreti­
sierung des Themas im Schrifttum „großer Ge­
stalten": Platon, Aristoteles und Augustinus 
(6. Teil, 223- 282), so daß der geschichtliche 
Aspekt, obgle ich er nicht thema tisiert wird (17), 
neben wiederholten Rückgriffen insbesondere 
auf Thomas (26f, 32f, 66, 108, 112, 115 u. ö.) 
dennoch nicht ausgeklammert bleibt. Zu Beginn 
erörter t L. d ie Fragestellung nach der Liebe in ih­
rer Drei-Einh eit (1. Teil, 17--38). Ziel des Ganzen 

87 


