(16-28), II. Einheit in der Vielfalt (29-38),
IV. Das offenbarte Mysterium (39-61), V. Geleb-
tes Mysterium (62-82), VI. Ausblick: Synodale
Gemeinschaft (83-87). 2 Anhangsteile: I. Die or-
thodoxen Kirchen. A. Autokephale Kirchen,
B. Autonome Kirchen, C. Weitere Kirchen
(89-91); 1. Die orthodoxen Kirchen in der BRD
und Westberlin (92) und endlich ein Verzeichnis
ausgewdhlter Literatur schliefen diesen 1. Bd.
der von K. hg. Reihe ab.

Schonim 1. Kap. werden viele wichtige Informa-
tionen dargeboten und Einseitigkeiten bzw.
MiBverstindnisse geklirt. Z. B. Orthodoxie:
,,Dabei lifit man aufser acht die Verbindung des
Begriffs orthodox zum Verb doilw, das preisen
heifit. Orthodoxie ist nicht abstrakte rechte Leh-
re, sondern rechte Lobpreisung Gottes. . ."”
(10). ,,Ostkirche und Orthodoxie sind also keine
synonymen Begriffe . . .”’ (12) usw. Die Darstel-
lung der historischen Entwicklung der orthodo-
xen Kirchen wird an ihre konkreten Motivatio-
nen und Ereignisse gekniipft, ohne die dabei
vorhandenen geschichtlichen und zeitbedingten
Erscheinungen zu verschweigen; etwa die Ent-
fremdung zwischen Westen und Osten (20f),
Proselytismus im 16. Jh. im Osten (24), das Auf-
treten des Nationalismus und des Phyletismus in
manchen Bereichen der orthodoxen Kirche (26f)
usw. Trotzdem beharrt die orthodoxe Ekklesio-
logie in ithrer pneumatologischen Dimension auf
dem Prinzip der Einheit in der Vielfalt (29ff).
Wiahrend die westliche Theologie deduktiv vor-
geht,,von der Betrachtung der Gesamtkirche auf
die Sinndeutung der Ortskirche”, ,,geht die Ost-
theologie in ihrer Ekklesiologie induktiv vor, auf
dem Weg der Betrachtung der Ortskirchen ge-
langt sie zu der Gesamtkirche, und zwar nicht als
eine Additionsgrofe, sondern als eine Kategorie
der Relation; denn die Kirche ist nicht die Summe
der einzelnen Ortskirchen, sondern in jeder
Ortskirche in ihrer Fiille verwirklicht”” (29f), und
zwar auf der Basis der eucharistischen Ekklesio-
logie. Die verschiedenartigen Betrachtungswei-
sen in der Trinitdtslehre (z. B. auch in bezug auf
das filioque) (31), in der christlichen Gnoseologie
(41f), in der Liturgie (62ff). u. a. finden ebenfalls
in einer klaren und zusammenfassenden Form
ihren Niederschlag, wenn auch gelegentlich in
einem harten Ton, der ein ehrliches Bediirfnis
zur Klarstellung zeigt.

Dieser 1. Bd., gerichtet eher an Theologen, und
die angekiindigten weiteren Bd. dieser Reihe
werden dem heutigen Okumenischen Dialog si-
cherlich einen guten Dienst leisten.

Graz Gregor Larentzakis

MORALTHEOLOGIE

BUJO BENEZET, Moralautonomie und Normenfin-
dung bei Thomas von Aquin. Unter Einbeziehung
der ntl Kommentare. (Verdff. d. Grabmann-
Inst., NF 29) (382.) Schoningh, Paderborn 1979.
Kart. DM 44.-.

In dem Mafle, wie sich heutige Moraltheologen

86

zur sittlichen Autonomie des Menschen — ohne
dessen theonome Abhingigkeit leugnen zu wol-
len — bekennen, wichst das Interesse an der Fra-
ge, ob nicht schon Thomas v. A. (= Th.) als Ver-
treter einer solchen Sicht des Ethischen zu gelten
hat, wie seit einigen Jahren von mehreren Auto-
ren behauptet wird. Diese Wiirzburger Diss.
schaltet sich in diese Erorterungen ein und ver-
sucht, ihnen ein besonderes Geprage dadurch zu
geben, daB sie ausfiihrlicher auf die Schriftkom-
mentare des Th. zuriickgreift.

B. erdffnet skine Darlegungen mit einer umfang-
reichen Einleitung iiber die Chronologie der exe-
getischen Werke des Th. und deren Methode.
Die hier gebotenen Informationen entsprechen
dem gegenwirtigen Stand der Forschung. Im
1. T. befaBt sich B. mit den in der Verniinftigkeit
des Menschen verankerten Grundlagen des sitt-
lichen Handelns, wobei er sich iiber die Lehre
des Th. von der Méglichkeit und den Grenzen
der menschlichen Erkenntnis verbreitet und sich
dann dessen Auffassung von der Gottebenbild-
lichkeit des Menschen zuwendet. Der 2. T. hat
die Lehre des Th. von den subjektiven und den
objektiven Regeln des sittlichen Handelns (Ge-
wissen und Gesetz) zum Gegenstand.

B. sieht in Th. einen Herold der menschlichen
Autonomie, Zwar raumt er ein, dafd Th. den An-
teil Gottes an der Sittlichkeit des Menschen nicht
schmiilere: er bestehe ,,auf der gottlichen Beleh-
rung, weil die Vernunft allein weder die letzte
noch die einzige Grammatik des Menschseins
konstituiert”” (163). Aber nichtsdestoweniger ist
die Rede davon, daB Th. der Natur ihre volle Au-
tonomie verleihe (264); durch die Vernunft
nehme der Mensch am gottlichen Erkennen teil,
»wodurch er iiber sein eigenes Erkennen ganz
autonom verfiigt’” (367); als Imago Dei werde er
in die volle Autonomie entlassen (ebd.). Was soll
man sich unter dieser Autonomie vorstellen? B.
tendiert dahin, den Gehalt dieses Begriffs ziem-
lich weit zu spannen: es gehe um die Selbstge-
staltung des sittlichen Lebens (49; 190); die Da-
seinsgestaltung sei dem Menschen selbst iiber-
antwortet (50; 172); der Mensch trage Verantwor-
tung fiir sich selbst und fiir die anderen (55; 124);
auch mit der menschlichen Freiheit wird die Au-
tonomie identifiziert (271). Diese sich auf die
Subjekthaftigkeit des Menschen, seine Selbstbe-
stimmungsfihigkeit und Eigenstindigkeit be-
ziechenden Momente sind auch in der Vergan-
genheit als Lehre des Th. nie bezweifelt worden;
nur sprach man in diesem Zusammenhang nicht
von Autonomie. Allerdings wiirde man Th. nicht
die Ansicht zugeschrieben haben, daf durch die
Gottebenbildlichkeit der Mensch in die Lage ver-
setzt werde, ,,die Dinge in der Hand zu haben,
wie der Schopfergott selbst” (50).

Soll die Verwendung des Wortes Autonomie ei-
nen Sinn haben, so kommt man nicht daran vor-
bei, Autonomie als Selbstgesetzlichkeit zu fas-
sen. Bisweilen gebraucht auch B. diesen Aus-
druck, ohne dafi jedoch geniigend klar wird, was
gemeint sein soll. Richtig stellt B. fest, daf nach
Th. das Sich-selbst-Gesetz-Sein darin besteht,
,,daB der Gerechte das Gesetz nicht als Last emp-



findet, weil er schon durch das innere Gehaben
(habitus) zu dem neigt, was das Gesetz vor-
schreibt” (251). Das ist aber Wirkung des dem
begnadeten Menschen innewohnenden Hl. Gei-
stes. Es handelt sich also nicht um eine Eigen-
schaft des Menschen als solchen, sondern dar-
um, dafl der vom gottlichen Pneuma Erfiillte das
ihm auferlegte Sittengesetz zu seinem eigenen
macht und es ohne Zwang beobachtet. Das ist die
sittliche Autonomie, wie sie Th. versteht, an die
man aber heute wohl kaum denkt, wenn man
dieses Wort gebraucht.

Fragt man, von wem bei Th. die sittliche Ord-
nung stamme, von Gott oder vom Menschen, so
miifite die Antwort lauten, daf sie sich aus der
Vernunft ergebe, wobei Th. in erster Linie an die
Vernunft Gottes denkt (lex aeterna). Per intellec-
tum divini praecepti (S. Th. 111 93,5) vermag der
Mensch an diesem iibergeordneten Gesetz (in
abgeschwichtem Mafe) Anteil zu erhalten. Was
ihm im Gewissen zum Bewuftsein kommt, ist
dementsprechend nicht ein selbstgegebenes Ge-
setz, sondern das Gebot Gottes (Ver. 16, 2-5 pas-
sim). Von einer Autonomie im eigentlichen
Sinne kann keine Rede sein: homo non facit sibi
legem (Ver. 17,3 ad 1). Das Sich-selbst-Gesetz-
Seinist die Prirogative Gottes (5. Th. 121,1ad 2).
Was die durch das Wirken des HI. Geistes sich
ergebende ,, Autonomie’ betrifft, so tendiert B.
zu stark dahin, diese zu verallgemeinern und sie
bereits im Bereich des Schépfungsmifigen an-
zusiedeln, wie es auch auffillt, da B. hiufig vom
Schipfergott spricht, wo man eine andere Be-
zeichnung erwarten wiirde. Fiir Th. besteht ja
das Endziel des Menschen nicht einfach in der
Riickkehr zum Schépfer als Ursprung und Ziel
alles natiirlich Guten, sondern in der iibernatiir-
lichen Vereinigung mit Gott als dem obiectum
beatitudinis (vgl. S. th. 111109,3 ad 1 u. 6.). Wenn
B. allerdings in der Schopfung selbst schon
Gnade sieht (250), muf er sich schwer tun, mit
den Aussagen des Th. zurechtzukommen, in de-
nen dieser die Schépfungs- und Gnadenord-
nung deutlich auseinanderhalt.

Auch sonst liefen sich kritische Bemerkungen
anbringen, wenn sich auch manche weniger ge-
gliickte Formulierungen dadurch erkliren, daf§
B., dem afrikanischen Kontinent entstammend,
sichin einer ihm fremden Sprache auszudriicken
hatte. Auf folgendes sei noch hingewiesen: B.
spricht des Gfteren davon, daf Th. den Men-
schen als Partner Gottes betrachte, der mit die-
sem einen Dialog fiihre. Diese moderne Aus-
drucksweise sollte man nicht in das Denken des
Th. hineintragen. — Hinsichtlich der Befugnisse,
die der Mensch gegeniiber der Natur hat, geht B.
tiber Th. weit hinaus, wenn er meint, der Mensch
habe die Natur zu entwerfen (56); sie werde
durch den sittlich Handelnden definiert; natiir-
lich und widernatiirlich wiirden durch den Men-
schen bestimmt (242); er habe die Natur autonom
zu interpretieren (274). Th. hingegen betont
mehr als einmal, da3 der Mensch nicht der insti-
tutor naturae sei; durch Kunst und Vernunft ge-
leitetes Handeln miisse der Natur gleichférmig
sein, wie sie von der gottlichen Vernunft einge-

richtet wurde (S. th. I11150,4). Doch gibt B. an ei-
ner Stelle zu, daf die in der Schépfung vorgege-
bene Natur auch die Vernunft bestimme und ihr
die Grenzen des sittlich Machbaren zeige (242). —
Auf der Synode zu Mdcon lautete die angeblich
brutale Behauptung eines Bischofs nicht, ,,man
konne die Frau doch nicht als Menschen be-
zeichnen” (170). Zum wahren Sachverhalt vgl.
LThK? VI, 1261. - Inwiefern ein Irrtum nach der
Meinung des Th. als Gnade angerechnet werden
konne, ist nicht ersichtlich (230). - Die religiones,
von denen Th. im Opusculum von den beiden
Geboten n. 1158 spricht, sind nicht die nicht-
christlichen Religionen (255), sondern die christ-
lichen Ordensgemeinschaften. — Leider iiber-
nimmt B. (274f) die von einigen Neueren vertre-
tene absurde Ansicht, Th. erkenne auch den
praecepta negativa des Naturgesetzes nur eine
Geltung ut in pluribus zu. Th. lehrt das Gegen-
teil. Um nur eine Stelle zu nennen (in Rom. c. 13,
lect. 2): Nullo enim tempore est furandum et
adulterandum. (Voraussetzung ist natiirlich eine
priazise Formulierung des Verbotes. Darum ist
das 5. Gebot keine Gegeninstanz.) - Was die na-
turgesetzliche Begriindung der Einehe und ihrer
Unaufloslichkeit betrifft, stiitzt sich B. allein auf
die (abschwichende) Lehre des Sentenzenkom-
mentars (292 ff). Wie die ScG 111123 u. 124 zeigt,
nimmt Th. spéter einen anderen Standpunkt ein:
unter Berufung auf den instinctus naturalis sieht
er den naturgesetzlichen Charakter der genann-
ten Eigenschaften der Ehe als voll gegeben an.
Kann man sich auch B. nicht als einem in der
Hinsicht zuverlissigen Fithrer in die Gedanken-
welt des Th. anvertrauen, so ist doch lobend an-
zuerkennen, daf er sich seinem Thema mit gro-
Bem Fleil gewidmet hat, wovon auch seine aus-
gedehnte Literaturkenntnis und sein des 6fteren
zutage tretender kritischer Sinn Zeugnis gibt. In
formaler Hinsicht prasentiert sich die Studie in
bemerkenswerter Korrektheit.

Graz Richard Bruch

LOTZ JOHANNES B., Die Drei-Einheit der Liebe.
Eros — Philia - Agape. (288.) Knecht, Frank-
furt/M. 1979. Kin. DM 29.80.

Der Titel des Buches beschreibt seinen wesentli-
chen Inhalt: ,,Der Eros als das vorpersonale Stre-’
ben/Lieben’” (3. Teil, 53-90), ,,Die Philia als das
personale Lieben/Streben’” (4. Teil, 91-162) und
,Die Agape als das gottlich-personale Lieben”
(5. Teil, 163-221). Zuvor wirft L. einen Blick auf
das Streben/Lieben im anorganischen, orga-
nisch-pflanzlichen und im tierischen Bereich
(2. Teil, 39-51) und schliefit mit einer Konkreti-
sierung des Themas im Schrifttum ,,grofer Ge-
stalten”: Platon, Aristoteles und Augustinus
(6. Teil, 223-282), so daf der geschichtliche
Aspekt, obgleich er nicht thematisiert wird (17),
neben wiederholten Riickgriffen insbesondere
auf Thomas (26f, 32f, 66, 108, 112, 115 u. 6.)
dennoch nicht ausgeklammert bleibt. Zu Beginn
erdrtert L. die Fragestellung nach der Liebe in ih-
rer Drei-Einheit (1. Teil, 17-38). Ziel des Ganzen

87



