WOLFGANG BEINERT

Das Griindonnerstagsschreiben Papst Johannes Pauls II.
tiber die Eucharistie

Wenn dem Leser diese Gedanken iiber das 2. Griindonnerstagsschreiben des Papstes zu Gesicht
kommen, geraten ihm maglicherweise Nachrichten iiber ein 3. fiir das Jahr 1981 zu Gehér. Das sollte
nicht daran hindern, weiter iiber das ,, Schreiben Seiner Heiligkeit Papst Johannes Pauls 1. an alle
Bischife der Kirche tiber das Geheimnis und die Verehrung der heiligsten Eucharistie” vom 24. Fe-
bruar 1980 zu reflektieren. Wiihrend der Brief des neuen Pontifex vom 1. Griindonnerstag seiner
Amtszeit?lebhafte Kommentare und ein engagiertes Buch hervorrief3, blieb es um den 2. Brief merk-
wiirdig still. Zwar gab es ein paar scharfe Bemerkungen in der Tagespresse und einige beflissene in
den Kirchenzeitungen, aber mitwenigen Ausnahmen haben sich wissenschaftliche und pastoraltheo-
logische Organe sehr zuriickhaltend gezeigt®. Damit scheint sich eine Tendenz abzuzeichnen, die be-
denklich stimmen sollte. Man mufi bis in die Anfangszeiten des Pontifikats Pius” IX. zuriickgehen,
um wieder eine idhnliche Begeisterung, analoge Sympathiebekundungen fiir den romischen Bischof
zu findens. Diesem Konsens zur Person entspricht aber keineswegs eine Zustimmung zur Parinese,
die Johannes Paul 11. als Inhaber des Petrusamtes vortrigt. So wenig Amt und Person chemisch rein
getrennt werden kinnen und so wichtig das einnehmende Wesen des Amtstrigers fiir das Amt selber
ist, so sehr ist doch gerade darauf zu achten, daf die wesentliche Richtungsweisung pipstlicher
Worte zur Kenntnis genommen wird.

Nachstehende Ausfiithrungen wollen eine Art Anstof§ sein, diese Beschiiftigung eigenstindig aufzu-
nehmen. Sie bilden darum keinen ausfiihrlichen Kommentar, sondern weisen lediglich auf einige
Tendenzen hin, die im pipstlichen Brief sichtbar werden und nicht nur Tendenzen des hohen Autors,
sondern zugleich Prigelinien der augenblicklichen kirchengeschichtlichen Situation sind. Nach ei-
nem kurzen Uberblick iiber den Inhalt des Dokumentes (1), der die Lektiire nicht ersetzen, sondern sie
als Desiderat erscheinen lassen méchte, wird versucht, den hermeneutischen Zugang zu ihm zu er-
dffnen (2). Die Ausfiihrungen schliefen mit der Untersuchung tiber die wesentliche Perspektive des
Schreibens (3).

1. Die Grundgedanken des Briefes

Das Dokument ist in 13 Abschnitte unterteilt. Zieht man Einleitung und Schluf§
ab, so bleiben 11 Kapitel, die in 3 groe Teile gegliedert sind.

In der Einleitung bemerkt der papstliche Korrespondent, daf seine Ausfithrungen
als Fortsetzung des Griindonnerstagsbriefes von 1979 verstanden werden sollen.
Beide Briefe bieten keine abgeschlossene Darstellung des jeweiligen Themas,
sondern einige Aspekte, die aus gegebenem Anlafl dargelegt werden.

! Epistula ad universos Ecclesiae Episcopos de SS. Eucharistiae Mysterio et Cultu: AAS 72/1980,
113-148. Deutsche Ausgabe, die am leichtesten zugédnglich ist: Ein Leib und ein Geist werden in
Christus. Schreiben iiber die Eucharistie Papst Johannes Pauls II. Mit einem Kommentar von Wal-
ter Kasper, Freiburg 1980.

2 Schreiben Seiner Heiligkeit Johannes Pauls II. an alle Priester der Kirche zum Griindonnerstag
1979: Pressedienst des Sekretariats der Deutschen Bischofskonferenz 9/79 vom 6. 4. 1979.

3 G. Denzler (Hg.), Priester fiir heute. Antworten auf das Schreiben Papst Johannes Pauls II. an die
Priester. Mit Dokumentation des Papstschreibens vom 8. April 1979, Miinchen 1980.

4 Wichtige Kommentare: von evang. Seite K.-H. Bierifz, Sorgen um die Eucharistie. Das Schreiben
Johannes Pauls 1I. ,,Uber das Geheimnis und die Verehrung der heiligsten Eucharistie’: MD 31
(1980), 58-60; von kath. Seite W. Kasper in der Ausgabe des Briefes, die Anm. 1 genannt wird
(69-95), und Th. Schneider, Eucharistie-Kirche-Theologie. Der Griindonnerstagsbrief des Papstes
und die gegenwirtige Eucharistietheologie: HerKorr 34 (1980), 252-256, 304-311.

5 Vgl. dazu R. Zinnhobler, Pius IX. in der katholischen Literatur seiner Zeit. Ein Baustein zur Ge-
schichte des Triumphalismus: G. Schwaiger (Hg.), Konzil und Papst. Historische Beitrdge zur Frage
der hichsten Gewalt in der Kirche (FS f. H. Tiichle), Miinchen 1975, 387-432.

114



,,Das Geheimnis der Eucharistie im Leben der Kirche und des Priesters’” behandelt der
1. Teil (Nr. 2-7)¢. Der tragende Gedanke besteht darin, dafd die Priester,,in einzig-
artiger und herausragender Weise mit der Eucharistie verbunden’’ sind, so daf sie, ,aus
ihr" und ,,fiir sie’ leben (2/14). Der Priester wird darum immer gern bereit sein,
die Verehrung dieses Mysteriums zu foérdern. Der Papst setzt sich beredt ein fiir
die Wiederaufnahme der traditionellen Formen eucharistischer Frémmigkeit au-
Berhalb der hl. Messe (3/17-19). Ganz aus dem Geist des II. Vat. und der dahin-
terstehenden Tradition weist er dann auf die Wechselwirkung zwischen Euchari-
stie und Kirche hin, die bereits in seiner Antrittsenzyklika zur Sprache gekom-
men war’: ,, Wie die Kirche die Eucharistie vollzieht, so erbaut die Eucharistie ihrerseits
die Kirche'* (4/19). Diese wird so zum Hort echter Briiderlichkeit und Einheit. Als
,,Seele des gesamten christlichen Lebens’* wird sie darum zum innersten Motiv und
Grund tatiger Nachstenliebe unter den Christen (5/23). Damit aber hat die Teil-
nahme am eucharistischen Leben sehr reale Konsequenzen: die Wiirde des Men-
schen ist zu achten, Gemeinschaft und Briiderlichkeit sind zu mehren. ,, Die Eu-
charistie, in ihrem wahren Sinn verstanden, wird von selbst zur Schule titiger Nichsten-
liebe’" (6/25). Sie verleiht dem Christenleben eine sakramentale Struktur. Alles
Menschliche erfahrt ,,eine einzigartige Umwandlung und Erhdhung’* (7/30).

Der Mittelteil des Briefes behandelt,,Den sakralen Charakter der Eucharistie und das
Opfer” (Nr. 8-9). Unter ersterem versteht der Papst das Wesen der Eucharistiefei-
er, der die Eigenschaft des,,sacrum’’ zukomme, d. h. ,,eine Sakralitit, die Christus
verfiigt hat' (8/35). Insofern der zelebrierende Priester in persona Christi handelt,
wird er selber und mit ihm alle Teilnehmer an der Feier in dieses sacrum einge-
fithrt und eingefiigt. Sind schon diese Gedanken nicht ganz einfach zu verstehen
in einer Situation, die auch theologisch die durch die Erlosung grundlegend auf-
gehobene Scheidung von heiliger und profaner Sphiare betont hat, die Legitimitat
sdkuldrer Stromungen nicht von vornherein mehr bestreitet, so ruft besonders
der2. Gedanke dieses Hauptteils kritische Aufmerksamkeit hervor:,, Die Euchari-
stie ist vor allem ein Opfer”” (9/38). Denn hier wird der entscheidende Kontrovers-
punkt zur protestantischen Theologie genannt. Wie die Konsensdokumente der
letzten Jahre allerdings zeigen, besteht heute kaum mehr Streit hinsichtlich der
Tatsache, da8 auch nach katholischer, bereits auf dem Tridentinum dargelegter
Lehre (der Papst beruft sich in der zur Debatte stehenden Nr. 9 ausdriicklich dar-
auf) die hl. Messe Vergegenwirtigung des einmaligen und unwiederholbaren
Kreuzesopfers Christi, also kein zusétzliches Opfergeschehen ist. Eine gewisse
Irritation diirfte jedoch nach wie vor die Frage bereiten, ob und inwieweit sie als
Opfer der Kirche bezeichnet werden diirfe. Unser Dokument bejaht sie dezidiert.
,, Brot und Wein werden gewissermafien zum Symbol fiir alles das, was die Gemeinde bei
der Eucharistiefeier Gott zum Opfer bringt und im Geist darbietet’” (9/40). In diesem Zu-
sammenhang betont der Autor auch den sazerdotalen Charakter des ntl. Priester-
tums (9/39). Man mag in diesen Auflerungen eine Art regressiven Denkens se-
hen. Doch sollte bedacht werden, daff einerseits auch im katholisch-reformatori-
schen Dialog weitgehende Ubereinstimmung iiber die Moglichkeit besteht, von
einem echten Opfer der Kirche zu sprechen?, da8 andererseits durch die Worte

6 Das Schreiben wird nachfolgend nach der Anm. 1 genannten deutschen Ausgabe zitiert. Dabei
gibt die Ziffer vor dem Schrigstrich die Nummer des Dokumentes an, die Ziffer hinter dem
Schrigstrich die Seite der Ausgabe.

7 Enzyklika ,,Redemptor hominis” Nr. 20 (AAS 71/1979, 311).

115



des Schreibens wichtige Daten in Erinnerung gerufen werden, deren Ausfall
nichtzu verantworten wire. Nach christlichem Verstindnis ist menschliches Op-
fer nicht Darbringung von Eigenem, sondern Riickgabe dessen, was Gottes ist,
also Einbeziehung der eigenen Existenz in den Willen Gottes und gerade darin
Selbstverwirklichung des Menschen. Der Papst spricht von einer,, Riickgabe’ im
eucharistischen Geschehen: ,, Daher werden gerade bei der Gegenwiirtigsetzung dieses
einen Opfers unseres Heiles Mensch und Welt durch das neue dsterliche Geschenk der Er-
losung Gott zuriickgegeben™ (9/39)°. Aber diese Riickgabe geschieht einzig und all-
ein in der Kraft der versohnenden Hingabe des Mahlherrn am Kreuz, dessen Pri-
mat in allem gewahrt bleibt.

Der 3. Hauptteil des Briefes tragt die Uberschrift: ,, Die beiden Tische des Herrn und
das Gemeinwohl der Kirche" (Nr. 10-12). Ausgehend von einem Wort der Liturgie-
konstitution ,,Sacrosanctum Concilium*1? ruft der Papst einige Verhaltenswei-
sen in Erinnerung, die beim Vollzug der Eucharistiefeier zu beachten seien. Er
stellt sich auf den Boden der Liturgiereform, legt sie aber deutlich mehr auf ihre
Verbindung mit den vorangegangenen Traditionen aus. So plddiert er fiir die la-
teinische Sprache (10/46), die Beachtung der Rubriken (10/48, vgl. auch 12/57 f),
eine grofiere Ehrfurcht beim Kommunionempfang (11/51 f). Deutliche Reserven
zeigt der Papst gegeniiber der Handkommunion!! und der Austeilung der Eucha-
ristie durch Laien (11/55 f), stellt dies aber nicht grundsétzlich in Frage. Die Sorge
wird offensichtlich, die nachkonziliare Pluralitit konne die Einheit gefihrden, die
doch gerade die wichtige Frucht des Altarsakramentes fiir die Kirche ist. Daraus
erkldren sich auch die in Nr. 12 enthaltenen Monita zur Beachtung der liturgi-
schen Vorschriften und der vatikanischen Ausfiihrungsbestimmungen (etwa zur
Frage der ,,communicatio in sacris’). Ihre Vernachlidssigung , kann’* ,,als man-
gelnde Ehrfurcht vor der Eucharistie ausgelegt werden, die vielleicht vom Individualis-
mus, von fehlendem kritischem Sinn gegeniiber den herrschenden Meinungen oder auch
von einem gewissen Mangel an Glaubensgeist herriihren” (12/60 f). Offenbar sollen
hier nicht pauschal alle pastoral oft von hoher Verantwortung getragenen Versu-
che zur zeitgerechten Darstellung des eucharistischen Geheimnisses verurteilt,
wohl aber Auswiichse beschnitten werden, die nicht nur im Raum der kath. Kir-
che wuchern. In seinem ansonst durchaus kritischen Kommentar bemerkt K.-H.
Bieritz:,, Es gibt hier so etwas wie eine Okumene der Besorgten — quer durch die Konfessio-
nen hindurch’12,

2. Das genus litterarium des Schreibens

Der Brief will ausdriicklich nur,,einige Aspekte des eucharistischen Geheimnisses und
seiner Bedeutung fiir das Leben derjenigen, die in seinem Dienst stehen”, darlegen
(2/13). Wir haben also keinen auch nur anndhernd vollstindigen Traktat tiber das
Altarssakrament zu erwarten, ja es geht in erster Linie {iberhaupt nicht um dog-

8 Vgl. S. Regli, Okumenische Konsenserklirungen mit rom.-kath. Beteiligung iiber Taufe, Euchari-
stie und Amt: Ergebnisse: |. Pfammatter/F. Furger (Hg.), Theologische Berichte IX. Ziirich, 1980,
142-144.

? Vgl. W. Kasper, Kommentar a. a. O. (Anm. 1) 87-89.

10 Vgl. Nr. 48 und 51.

11 Esistbekannt geworden, dag der Papst es auf seiner Deutschlandreise urspriinglich abgelehnt hat,
die Kommunion den Gliubigen in die Hand zu reichen, dies aber ausdriicklich als seine personli-
che Haltung gesehen wissen wollte.

12 A a. O. (Anm. 4) 60.

116



matische, sondern um existentiell-praktische Probleme. Sie betreffen nicht so
sehr die ganze Kirche als vielmehr einen Teil in ihr, ndmlich neben den direkt an-
gesprochenen Bischéfen die Diakone und Priester, wie es ausdriicklich an der zit.
Stelle heifst. Obschon natiirlich in diesem Zusammenhang deutliche Lehraussa-
gen unumganglich sind (und auch nicht umgangen werden), muff doch fiir ein
angemessenes Verstindnis schon hier darauf hingewiesen werden, da8 der her-
meneutische Schliissel, der uns das Dokument erschliefst, nicht von der streng
wissenschaftlichen Dogmatik, sondern eher von der Pastoraltheologie zu liefern
sein diirfte. Dabei ist weiter in Rechnung zu stellen, daf$ sich der Papst in seinen
bisherigen Griindonnerstagsbriefen eines sehr personlichen, fast intimen Stils
bedient. Er sucht den Dialog mit seinen Mitbriidern im kirchenleitenden Amt,
will auf gewisse in seinen Augen bedenkliche Erscheinungen hinweisen und Kor-
rekturen anbringen — dem dialogischen Charakter entsprechend nicht durch
strenge disziplindre Weisungen als vielmehr dadurch, daff er auf die Tiefenstruk-
tur der behandelten Probleme aufmerksam macht, um so gleichsam von innen
her die Richtung zu benennen, die man einschlagensolle. Gerade diese Weise der
Amtsausiibung 148}t es aber auch zu, in freier Rede den Dialog aufzunehmen und
die eigene Meinung respektvoll ins Spiel zu bringen. Dabei sollte man davon aus-
gehen diirfen, daf auch die kritischen Stimmen den Grundkonsens mit dem
Papst teilen, daf es in allem um das Reich Gottes in Christus durch die Kirche
geht. Weder die Theologie noch die Parinese noch die pastorale Arbeit vor Ort
kénnen innerhalb der Kirche ein anderes Interesse haben. In der Vergangenheit
hat man sicher zu wenig diese Vorgabe den differierenden Meinungen gegeniiber
gemacht. Das ist einer der Griinde fiir das vom Papst apostrophierte ,, Argernis
und Unbehagen beziiglich der Interpretation der Lehre und der Verehrung” (12/62) der
Eucharistie, die im Zusammenhang mit dem II. Vat. aufgetreten sind.

Damit aber ist bereits ein weiterer Zugang zur Interpretation festgestellt. Die Eu-
charistie ist das Band der Einheit der Kirche. Die Turbulenzen im Gefolge des
Konzils aber haben dazu gefiihrt, dafs eben sie gefihrdet wurde, und zwar nicht
von auflen, sondern von innen her, d. h. durch Gruppen innerhalb der rém.-
kath. Glaubensgemeinschaft, die Schwierigkeiten mit der Rezeption der konzilia-
ren Beschliisse haben und dies gerade durch Opposition zu den liturgischen Re-
formen bekunden. Sprecher dieser Kreise ist der ehemalige Erzbischof Lefebvre
geworden, der mit der GrofSkirche faktisch in einem Schisma lebt, ohne daf3 dies
je formell erklart worden ist. Sein Name fillt auch im ganzen Brief nicht, es ist
aber offensichtlich, daf8 die sich um ihn scharende Bewegung wichtige Passagen
provoziert hat. Die Intention des Papstes ist eindeutig: ,, Es dringt mich vorallen zu
unterstreichen, dafl die Probleme der Liturgie und besonders jene der eucharistischen Li-
turgie nicht Anlaf zu Spaltungen unter den Katholiken und zur Bedrohung fiir die Einheit
der Kirche werden diirfen’ (13/64). Mit geradezu beschworenden Worten bittet er
die Adressaten, ,,dafl wir” (er schlieit sich also ausdriicklich ein) ,,jede Opposition
und Spaltung hinter uns lassen und uns alle in dieser grofien Heilssendung vereinen, die
zugleich Preis und Frucht unserer Erlosung ist. Der Heilige Stuhl wird alles tun, was
maglich ist, um auch weiterhin nach Mitteln und Wegen zu suchen, welche die hier ge-
meinte Einheit sichern konnen’’ (13/65). Damit sind weitere Schritte angekiindigt,
die die Absicht des Briefes prizisieren sollen. Einer ist denn auch bereits erfolgt:
unter ausdriicklichem Bezug auf den Brief verdffentlichte die Sakramenten- und
Gottesdienstkongregation unter dem Datum von Griindonnerstag 1980 die In-

117



struktion,,Inaestimabile donum’ {iber einige Normen zur Feier und Verehrung des
Geheimnisses der heiligen Eucharistie'3. Die konkreten Hinweise des Briefes und
die Anordnungen des Behérdendokumentes lassen sich nicht verstehen, wenn
man nicht diesen Hintergrund vor Augen hat. Ein Weg zur Versshnung mit dem
ungebeugten Erzbischof wird gesucht! So erkldren sich Mahnungen an die Prie-
ster, die ohne Not auf die liturgischen Gewénder verzichten, die Reinigung der
hl. Gefdfe nicht sorgfiltig genug vornehmen, die Vorbehalte gegen die Hand-
kommunion und das Mahlverstindnis der hl. Messe, die lobenden Hinweise auf
die lateinische Sprache.

Es scheint naheliegend, an dieser Stelle bereits die gern geiibte Einordnung in
eine vorhandene Schublade vorzunehmen: also ein stockkonservatives Schrei-
ben. Wenn man jedoch genauer liest, versagt sich dieser bequeme Ausweg. Der
pépstliche Briefverfasser stellt sich dezidiert auf den Boden des letzten Konzils.
Auch hier ist wieder das SchluBwort erhellend. Die Liturgiereform bildet fiir Jo-
hannes Paul 1. ,,in gewissem Sinne das Mafl und die Bedingung fiir die Verwirklichung
der Lehre dieses I1. Vatikanischen Konzils, die wir mit tiefem Glauben annehmen wollen”.
Die Orientierungslinie bleibt nichtim dunkeln. ,, Es wird weiter unser besonderes An-
liegen sein, die Erneuerung der Kirche gemdfl der Lehre des 11. Vatikanischen Konzils zu
fordern und im Geist einer stets lebendigen Tradition weiterzufiihren. Gehort es doch zum
Wesen einer recht verstandenen Tradition, dafd man auch die ,Zeichen der Zeit' richtig
deutet, nach denen es gilt, aus dem reichen Schatz der Offenbarun ¢ ,Neues und Altes” her-
vorzuholen” (13/63). Das ist eine deutliche Abgrenzung gegen lefebvrianische Be-
strebungen. Der Papst bekennt sich unmiiverstindlich zur Grundtendenz des
Konzils, die in klassisch zu nennender Weise Johannes XXIII. bei der berithmten
Konzilseréffnungsansprache formuliert hatte. Er stellt sich auch insofern auf den
Boden des II. Vat., als er den rémischen Zentralismus nicht frohliche Urstand fei-
ernlassen will, sondern eine , ,zugleich behutsame und schipferische Zusammenarbeit”’
kollegialer Art mit den Bischofskonferenzen fordert (13/64). Sein Blick ist also si-
cher in die Vergangenheit gerichtet, aber er geht von dort immer wieder in die
Zukunft. Die geistigen Strémungen und sozialen Wandlungen der Gegenwart
machen nicht nur Schwierigkeiten, ,,sondern befihigen auch zu einer neuen Weise der
Teilnahme an diesem grofen Geheimnis des Glaubens’ (13/64). Das Kirchen- und
Weltverstindnis des Konzils ist somit ein 3. Schliissel zum rechten Verstehen un-
seres Briefes.

Es gibt noch einen 4. Der Brief trigt unverkennbar die persdnliche Handschrift
seines Verfassers. Das zeigt nicht nur die geistliche Ténung, die eine ebenso zarte
wie mannliche Frommigkeit verrit, sondern auch die in der Mitte (nicht nur des
Schriftstiickes [Nr. 6], sondern auch in seiner Absicht) stehende Konzentration
des eucharistischen Geheimnisses auf den Menschen. Die persénliche Spirituali-
tit des Papstes aus Polen macht das lebhafte Pladoyer fiir traditionelle Formen
eucharistischer Frommigkeit auch auflerhalb der Mefifeier einsichtig. Der ehema-
lige Ethiker meldet sich zu Wort, wenn er erkliart: ,, Wenn unsere eucharistische
Frommigkeit echt ist, muf sie in uns das BewufStsein von der Wiirde eines jeden Menschen
wachsen lassen. Das Wissen um diese Wiirde wird das tiefste Motiv fiir unsere Beziehung

13 5, Congregatio pro Sacramentis et Cultu Divino, Instructio de quibusdam normis circa cultum my-
sterii eucharistici , Inaestimabile donum”: AAS 72/1980, 331-343. Deutsche Ubersetzung u. a. in:
L’Osservatore Romano, Wochenausgabe in deutscher Sprache 10 (1980), Nr. 22 v. 30. Mai 1980,
12 f.

118



zum Niichsten” (6/25). Vor diesem Beweggrund tritt das Bemiihen um theologi-
sche Rezeption der zeitgengssischen Erkenntnisse der Glaubenswissenschaft in
einen gewissen Hintergrund. Der Papst argumentiert weniger aus der Bibel als
aus der tridentinischen Tradition und iibernimmt damit von selbst auch die heute
recht deutlich erkannten Bedingtheiten der damaligen Glaubensinterpretation,
die nicht in der Lage war, eine integrale Theologie vorzulegen, sondern nur die
wichtigsten Irrtiimer der Reformation zuriickweisen wollte. Das Priesterbild, das
Opferverstindnis der Eucharistie, auch die auf das kirchliche Amt zentrierte Ek-
klesiologie des Briefes sind daraus zu erklaren. Th. Schneider hat in einer um-
fanglichen und sorgsamen Analyse darauf hingewiesen'?. Solche Hinweise min-
dern nicht den Wert der Papstworte, aber sie verhindern eine Uberinterpretation.
Es handelt sich um ein sehr personliches, sehr engagiertes, sehr lebensvolles
Schreiben — das ist wiederholt zu betonen.

Ein letzter Schliissel sei noch kurz erwihnt. Es biirgert sich in unseren Landen
ein, romische Dokumente (urspriinglich in Latein publiziert) nur noch in deut-
scher Sprache zugénglich zu machen. Man konnte das (resigniert iiber die
schwindenden Kenntnisse klassischer Idiome selbst bei Theologen) achselzuk-
kend hinnehmen, wiren nur die gelieferten Ubersetzungen hinlanglich exakt. Bei
der hierzulande abgedruckten Fassung des Briefes ist das leider nicht der Fall.
Auch darauf hat bereits mit eindrucksvollen Beispielen Th. Schneider hingewie-
sen'S. Eine wirklich genaue theol. Kommentierung muf also vom Urtext ausge-
hen. Aber ihn muf man sich aus den ,,AAS’* (nicht immer ohne Miihe zu konsul-
tieren) beschaffen. Entspriche es nicht den Wiinschen des Papstes, gerade auch
in diesem Brief, wenn man kiinftige Veroffentlichungen seiner Akten um den la-
teinischen Text anreicherte, sei es auch nur als Kleindruck unter dem Strich?
Moglicherweise veranlafite das den einen oder anderen Leser, einmal nachzu-
schauen, was der Verfasser wirklich gesagt hat.

Wenn man 4 oder 5 Schliissel braucht, um eine Verschlufisache zu 6ffnen, wird
sie von selber komplex. Das gilt auch vom Griindonnerstagsbrief d. J. 1980. Er ist
ein sehr vielschichtiges, hintergriindiges Dokument; das hat zur Folge, daf$ er un-
terschiedliche Ausdeutungen erfihrt. Fiir die einen ist er ein Dokument des
Riickschritts, fiir andere konsequentes Gehen des konziliaren Weges, manche
halten ihn fiir eine Kapitulation vor Lefebvre. Man kann in ihm ein Signal fiir die
Offnung nach den Ostkirchen sehen, aber auch ein Zeichen der Sperre vor der
Reformation. In allen diesen Fillen hat man immer nur mit dem einen oder ande-
ren Schliissel hantiert. Man benétigt alle zugleich, um den Inhalt offenzulegen.
Dann aber kann man die Achtung nicht versagen. Der Brief erscheint als sehr
ausgewogen, dialogisch weiterfithrend - eine Einladung zum Nachdenken nach
allen Seiten in der Kirche. Gerade deswegen verdient er es, gelesen zu werden.

3. Wegweisende Perspektiven

Die grundlegende theol. Bedeutsamkeit des Griindonnerstagsbriefes von 1980
liegt darin, daf er in entscheidender Weise die anthropologische Dimension des
eucharistischen Geschehens freilegt. Damit wird eine Kurskorrektur abendlindi-
scher Theologie des Altarssakramentes weitergefiihrt, die seit der Zwischen-

4 Vgl. a. a. O. (Anm. 4) 304-311.
15 A a. O. (Anm. 4) 253.

119



kriegszeit eingeleitet und vom II. Vat. aufgenommen worden warlé. Der
Schwund des Urbild-Abbild-Denkens der Antike in Verbindung mit dem realis ti-
schen Denken der Germanen hatte bereits im Friihmittelalter dazu gefiihrt, dafl
die universalistische Perspektive der griechischen Theologie in der Eucharistie-
lehre aufgegeben wurde. Die Kommunion wurde dort verstanden als Wirkkraft
der ekklesialen Communio, die in ihrer pluralen Einheit nicht nur Realisierung
der Heilsfiille des trinitarischen Gottes, sondern auch Zeichen fiir die Schip-
fungsfiille war, die eben durch die Abendmahlsfeier im Herrengedichtnis neuer-
lich in die Gemeinschaft mit Gott einbezogen werden sollte und tatsichlich sa-
kramental auch einbezogen wurde. Seit dem Frithmittelalter aber riickt zuneh-
mend eine andere Frage in den Vordergrund, die bald als die einzige erschien: Ist
und wie ist Christus unter den Gestalten gegenwiirtig? Es geht bald nur noch um
die Realprésenz. Uber die beiden Abendmahlsstreitigkeiten des Mittelalters
bis zu den Auseinandersetzungen im 16. Jh. beherrschte dieses Problem die Sa-
kramententheologie so sehr, daf die anderen in den Hintergrund traten. Dahin-
ter steht das gliubige Verlangen, mit dem Mahlherrn in Kontakt zu kommen,
weshalb man sich dieser Kontaktmoglichkeit genauestens versichern mufte,
doch Idfst sich nicht abstreiten, daf dadurch eine gewisse Hypertrophie eines
zwar wesentlichen, aber doch nicht des zentralen Gesichtspunktes veranlafit
wurde. Demgegeniiber stellt die neuere Theologie wieder den altkirchlichen Ge-
meinschaftsgedanken in den Vordergrund. A. Ganoczy zeichnet ihre Anliegen
wie folgt: ,,Es geht nunmehr vorab darum, jene Linie fiir zentral zu erachten, die
von der Mahlgemeinschaftspraxis des historischen Jesus iiber den paulinischen
Ein-Leib-Gedanken und die augustinisch-thomanische caritas-Theorie, bis zu
lehramtlichen Aussagen iiber die eucharistische Vereinigung der Gldubigen mit
Christus und, in ihm, untereinander lduft’’17. Damit sind bereits die Elemente der
Tradition benannt, auf die sich dieser Neuansatz stiitzt.

Die tiber die Tagesprobleme hinausreichende Bedeutung dieses pipstlichen Do-
kumentes liegt darin, dafl dieser Neuansatz nicht nur aufgenommen, sondern in
bedeutungsvoller Weise weitergefiihrt wird. Der dogmatische Tenor beruht auf
dem Gedanken, daf die Kirche von der Eucharistie her konzipiert und darum von
ihr her zu verstehen ist. Vom ersten Abendmahl an ,,bis zum Ende der Zeiten baut
sich die Kirche durch diese Gemeinschaft mit dem Sohne Gottes auf, die das Angeld auf ein
ewiges Ostern in sich birgt’ (4/20). Dadurch aber wird die Kirche selbst zu einer
., geistlichen Begegnung und Vereinigung unter den Menschen”'. Beides aber,, formt und
verwirklicht die Kirche" (4/21). Kirche ist also Communio — der Papst greift aus der
Meditation iiber das Altarssakrament von neuem den Grundgedanken der Kir-
chenkonstitution ,,Lumen gentium” auf, die die Glaubensgemeinde als sakra-
mentale Gemeinschaft geschildert hatte. Diese ist freilich nicht in sich selber ge-
niigsam, sondern steht als communio im Dienst des kosmosumgreifenden
Heilswerkes Christi. Kirche ist wesentlich Mission. In der Pastoralkonstitution
,»Gaudium et spes’” wurde diese Konsequenz vom Konzil bedacht.

Johannes Paul II. insistiert nun wesentlich auf dieser anthropologischen Ausrich-
tung des eucharistischen Geschehens. Christliche Mission besteht immer in der

16 Der Papst selber weist 4/19 f, Anm. 16auf H. de Lubac, Méditation surl’Eglise hin, wohl stellvertre-
tend fiir viele andere einschligige Studien.
7 A. Ganoczy, Einfithrung in die katholische Sakramentenlehre, Darmstadt 1979, 74.

120



Verwirklichung des Hauptgebotes der Liebe zu Gott und Néchstem. ,, Die Eucha-
ristie zeigt diese Liebe an, sie erinnert uns daran, setzt sie gegenwirtig und verwirklicht sie
zugleich” (5/23). Die theol. Reflexion iiber die Eucharistie, die eucharistische
Frommigkeit und der eucharistische Kult konvergieren darum, so sie recht gestal-
tet sind, immer auf die Verwirklichung der je groferen Liebe. Was aber bedeutet
das in der Praxis? Die erste Antwort des Papstes heif8t: ,, Die Vervollkommnung des
Bildes Gottes, das wir in uns tragen und das mit dem Bild iibereinstimmt, das Christus uns
offenbart hat” (5/24). Der Mensch gewinnt so seine eigentliche Wiirde, die nach
Ausweis der Genesis in der Gottgleichbildlichkeit begriindet ist. Die Eucharistie
istalso m. a. W. die Grundlage eines christlichen Humanismus, das Fundament
und die Legitimation des Einsatzes fiir Menschenrecht und Menschenwiirde.

Dieser Einsatz ist seinerseits nicht in das Belieben des Glaubigen gesetzt, sondern

entspringt mit theo-logischer Konsequenz der Zuwendung zur Eucharistie: ,, Die

Eucharistie, in ihrem wahren Sinn verstanden, wird von selbst zur Schule titiger Niich-

stenliebe’” (6/25). Denn dieses Sakrament ist fiir alle da; allen hat der Herr sich hin-

geschenkt; alle aber haben damit die Wiirde des Bruders bzw. der Schwester fiir

jeden anderen Menschen. ,, Das Wissen um diese Wiirde wird das tiefste Motiv fiir un-.
sere Beziehung zum Niichsten” (6/25). Der Einsatz fiir den anderen, die Bekimpfung

von Leid und Ungerechtigkeit, die Ehrfurcht vor dem Mitmenschen - kurz, jede

Form von Mitmenschlichkeit wird um ein Unendliches (den géttlichen Einsatz fiir

den Menschen, der sich in der Eucharistie zeigt) vertieft und erst dadurch in einer
nicht mehr iiberbietbaren Weise menschliche Verpflichtung. ,, Wie dndert sich das

Bild aller und jedes einzelnen, wenn wir uns dieser Wirklichkeit bewufit werden, wenn wir

hieriiber nachdenken!"* (6/26). Diese Gedanken scheinen der eigentliche Kern des

ganzen Schreibens zu sein. Von ihnen her werden alle anderen verstindlich, aber
auch auf sie hin und von ihnen her relativiert. Ausdriicklich erkldrt dies Johannes

Paul II. gegen Ende der Nr. 7. So bleibt als Zusammenfassung seiner Intention

der Satz, der dort steht: ,, Tatsichlich erfihrt alles Menschliche in diesem Sakrament

von Brot und Wein, von Speise und Trank, eine einzigartige Umwandlung und Erhéhung.

Die Verehrung der Eucharistie ist nicht so sehr die Verehrung einer unzuginglichen

Transzendenz als vielmehr die Verehrung der gottlichen Herablassung; zugleich wird da-

durch die Welt im Herzen des Menschen durch Gottes erldsende Barmherzigkeit umge-

formt” (7/30). %

Das Griindonnerstagsschreiben fiigt sich somit nahtlos in die zentrale Glaubens-
verkiindigung dieses Papstes ein, die in der 1. wie in der kiirzlich erschienenen
2. Enzyklika ,,Dives in misericordia” deutlich zutage tritt. Weil es ihm in allem
und jedem um Christus geht, geht es ihm bei allem und jedem um den Menschen.
Daraus erkldren sich die geistigen wie geistlichen Impulse, die von ihm ausgehen,
daraus aber auch ein gut Teil der Faszination, die sie wecken. Die Theologie Jo-
hannes Pauls II. offenbart sich auf diese Weise als eine grandiose Konzeption ei-
ner,,Politischen Theologie”, die aus einem genauen Bedenken christlicher Tradi-
tion Wege fiir eine zukunftweisende Befreiung der Menschheit aus den immer
unerbittlicher scheinenden Zwingen zu 6ffnen scheint, die die Welt gegen Ende
des 2. Jahrtausends in Angst und Furcht versetzen. Man sollte diese Perspektive
entschieden in Theorie und Praxis aufnehmen! Jenseits aller eher kleinlichen
Auseinandersetzungen um die Feinstruktur der Auflerungen des Schreibens
wiirde daraus eine echte Erneuerung der Kirche hervorgehen, die von nicht ab-

121



sehbaren weltgeschichtlichen Konsequenzen sein kénnte. Kann man nicht die
Ereignisse der letzten Zeit bereits als Hinweis darauf deuten? Jedenfalls sind die
fundamentalen Anregungen iiber das Zentralmysterium des christlichen Glau-
bens fiir die ganze Ukumene aktueller Anstof, sich der welterneuernden Kraft
christlicher Liebe zuzuwenden, die in der Eucharistie ihre Quelle hat.

Kéaserei und Glasmalerei Ges. m. b. H.

A-4553Schlierbach,00.,Tel.(07582)8250/8221

glasmalerei

|I| Werkstatte fiir Echt-Antik- und Betonglasfenster
und Mosaiken im Kloster Schlierbach, OU.

landauf- ~ Ober-
landab msmm OSterreichische

Wechselseitige Oberdsterreichische Versicherungsanstalt

Linz, GruberstraBe 32
A-4010 Linz, Postfach 97
Telefon (0732) 76511 -0

122



