HERMENEGILD BIEDERMANN

Gotteslehre und Kirchenverstandnis

Zugang der orthodoxen und der katholischen Theologie*

Einleitung

Im theol. Gesprich zwischen der kath. und der orth. Kirche sind es immer wieder zwei
ganz konkrete Hindernisse, die den Weg zur Einheit zu versperren scheinen. Es geht dabei
nicht nur um zwei zentrale Fragen der kirchlichen Dogmatik, sondern zugleich um Aussa-
gen des Glaubens, die schon immer auch unser religitses und kirchliches Leben hier wie
dort entscheidend geformt und bestimmt haben, ob wir uns dessen bewufit waren und
sind oder nicht. Wir meinen die Lehre vom Dreieinigen Gott, niherhin vom Ausgang des
HI. Geistes, und das Verstindnis der Kirche hinsichtlich einer wesentlichen Seite ihrer
Verwirklichung in Welt und Zeit, der gottgewollten Ordnung namlich ihrer Verfassung
und Leitung. Um es mit den Termini der lateinischen Theologie zu sagen: Es handelt sich
um die Klausel des Filiogue im Nizino-konstantinopolitanischen Glaubensbekenntnis und
um das Papstdogma, wie es vom Vat. I ausformuliert und vom Vat. II ohne Abstriche
durchgehalten wurde, in seinem Kern schon auf dem Florentinum entwickelt, in seinem
Grundverstindnis wenigstens in Rom, wenn nicht von Anfang an, so doch sehr friih ir-
gendwie immer vorhanden und bezeugt.

Es sieht oftmals so aus, als sei hierin der Tat die uniiberschreitbare Grenze fiir den Dialog,
die groe Kluft, iiber die keine Briicke zueinander fithre; denn schliefilich scheinen beide
Kirchen in ihrem innersten Glauben und Leben betroffen?. Nicht wenige Theologen (im
Osten mehr als im Westen) vertreten diese Auffassung, und die Seelsorger tragen sie unter
das glidubige Volk: Glaubenswahrheiten seien nicht austauschbar wie modische Jacken.
Das ist gewif richtig, und niemandem wird etwas Derartiges zu verlangen in den Sinn
kommen.

Kath. Christen und erst recht kath. Theologen sollten indessen Aussagen des II. Vat. eher
zum Nachdenken anhalten; da heifit es namlich im Okumenismusdekret: ,,Das von den
Aposteln iiberkommene Erbe ist in verschiedenen Formen und auf verschiedene Weise
{ibernommen, und daher schon von Anfang an in der Kirche hier und dort verschieden
ausgelegt worden; dabei spielte auch die Verschiedenheit der Mentalitit und der Lebens-
verhiltnisse eine Rolle” (Art. 14). Es ist nicht zu iibersehen, daB bereits die Uberlieferung
im NT von dieser Tatsache lebhaft Zeugnis gibt.

Noch eindrucksvoller heifit es im gleichen Dekretim Blick auf die theol. Aussage des Glau-
bens: ,, Auch bei der Erklirung der Offenbarungswahrheit sind im Orient und im Okzident
verschiedene Methoden und Arten des Vorgehens zur Erkenntnis und zum Bekenntnis
der gttlichen Dinge angewandt worden. Daher darf es nicht wundernehmen, daf§ von der
einen und von der anderen Seite bestimmte Aspekte des offenbarten Mysteriums manch-
mal besser verstanden und deutlicher ins Licht gestellt wurden, und zwar so, daf8 man bei
jenen verschiedenartigen theologischen Formeln oft mehr von einer gegenseitigen Ergéin-
zung als von einer Gegensitzlichkeit sprechen muf8”” (Art. 17). Das Dekret erkennt eigens
an, daf die Traditionen der Orientalen ,,in ganz besonderer Weise in der Hl. Schrift ver-
wurzelt sind” (ebd.); es verweist damit auf den genuinen Charakter 6stlicher Theologie,
die im Unterschied zur westlichen (besonders zur scholastischen und von der Scholastik
herkommenden) Theologie verhiltnismifig geringes Gewicht auf die philosophisch-ra-

* Der Artikel bietet den Text einer Gastvorlesung, die Vf. 1979 an der Kath. Universitat Lublin (Polen)
und an der kath.-theol. Fakultdt der Universitit Wien gehalten hat.

1 Vgl. N. A. Nissiotis, Die Theologie der Ostkirche im ékumenischen Dialog. Kirche und Weltin or-
thodoxer Sicht, Stuttgart 1968, bes. 19 ff.

131



tionale Erschliefung der Glaubenswahrheiten legt, obwohl diese natiirlich nicht fehlt und
nicht fehlen kann, wofiir schon die grofen Alexandriner Klemens und Origenes beste
Zeugen sind.

In den angefiihrten Sitzen des Konzils scheint uns ein Doppeltes klar ausgesagt: 1. es gibt
berechtigterweise verschiedene Methoden hermeneutischen Vorgehens, die gleiche
Wahrheit zu erkennen und zu bekennen; 2. die Ergebnisse, die auf solche Weise erzielt
wurden oder werden, miissen keineswegs von vornherein Gegensitze bedeuten, sie kén-
nen ebenso gut fruchtbare Ergianzung sein. Genau hier éffnet sich u. E. nicht nur der Zu-
gang zu unserem Thema, sondern auch zum Gesprich der Kirchen und ihrer Theologien
und Theologen miteinander. Dabei miissen wir uns immer gegenwirtig halten: Das Den-
ken des Orients bewegt sich eher kreisend von auflen auf die Mitte und Tiefe hin; das des
Westens geht vor allem logisch folgernd geradlinig von den Pramissen zu den Konsequen-
zen. Diese verschiedene Denkweise hat sich nicht zuletzt in der Betrachtung der Gottes-
frage und des Kirchenverstindnisses niedergeschlagen, handelt es sich doch gerade hier
um die existentiellen Fragen des christlichen Glaubens und Lebens.

1. Der Weg des Ostens

Im Lexikon fiir Theologie und Kirche kinnen wir unter dem Stichwort ,,Gotteslehre” wie
im Vorbeigehen , eine griechisch orientierte Dreifaltigkeitslehre’” angemerkt finden; sie
wird in einer Klammer naher bestimmtals von , linearer Artauf die Welt hin’'2. V. des Ar-
tikels ist K. Rahner. Von ihm stammt auch der zusammenfassende Beitrag zum Lemma
+,Gott”". Sehr kritisch wird darin die griechische Patristik dargestellt, und der,, Widerstand
gegen das Filioque”, neben anderen Gefihrdungen und Einseitigkeiten griechischer Vi-
tertheologie, nach der Meinung des Vf, wird damit begriindet: ,,weil die Trinitit doch in
etwa als blo auf die Welt hin gedacht wird* (ib. 1084). Damit scheint eines sehr klar ge-
sagt: Fiir K. Rahner (und mit ihm wohl fiir viele Vertreter westlicher Theologie) leidet die
ostliche Trinitdtslehre unter einem ganz wesentlichen Mangel. Sieist, linearer Art auf die
Welt hin"” konzipiert, die Trinitit selbst ,,in etwa als blo auf die Welt hin gedacht”, und
das schon von den Vitern her! Wir miissen (fast notwendig) den Eindruck gewinnen, daf
wir es bei der 6stlichen Theologie mit einer Verkiirzung des trinitarischen Dogmas zu tun
haben. Vielleicht klingt aber in unseren Ohren noch die Konzilsaussage nach, dag die Tra-
ditionen der Orientalen ,,in ganz besonderer Weise in der HI. Schrift verwurzelt” seien.
Damit wire dann diesen Traditionen mindestens eine solide Basis zugestanden, eben die
HI. Schrift.

Erinnern wir uns: Es war der christliche Osten, dem wir vor allem die Entfaltung und For-
mulierung des frinitarischen Dogmas verdanken. Ihm war also das Verlangen nach der ver-
nunftgemiBen Erhellung des in der Schrift verkiindeten Gottesgeheimnisses keineswegs
fremd. Dafiir zeugen gerade die Hiresien, dieihnim 4. Jh. zutiefst erschiitterten: der Aria-
nismus und der Makedonianismus. Sie sind im Grunde nichts anderes gewesen als Versu-
che, auf rationalem Weg die Aussagen des NT tiber den einen Gott und Vater mit jenen
tiber den Sohn und Herrn Jesus Christus und iiber den HI. Geist {ibereinzubringen und
die Reinheit des christlichen Gottesglaubens, des Glaubens an den einen Gott, gegen alle
Gefihrdung durch den Polytheismus, zu wahren. Den Arianern und Pneumatomachen,
stellten sich Viter und Synoden entgegen, und ihre,,,Waffe”’ (wenn man es so nennen will)
war das Evangelium, ja die ganze HI. Schrift einschlieflich des AT, in dem man Bilder und
Hinweise auch fiir das trinitarische Dogma glaubte entdecken zu kénnen, um sie fiir die
Verkiindigung wie fiir das liturgische Gebet fruchtbar zu machen.

Entscheidend wurden die beiden, heute von allen christlichen Kirchen als ,,ékumenisch*’
anerkannten Synoden des 4. Jh., die von Nikaia 325 und von Konstantinopel 381. Hat erstere
die Gleichwesentlichkeit des Sohnes mit dem Vater definiert, so die zweite jene des

2 Vgl. LThK 4 (1960) 1120.

132



HI. Geistes mit dem Vater und dem Sohn. Die Doxologie, die bis dahin ,,dem Vater durch
den Sohn im HI. Geist'” dargebracht wurde, erhielt eine neue, bis heute giiltige Form:
,,Ehre sei dem Vater und dem Sohn und dem HI. Geist”, und diese Ordnung gilt ,,jetzt
und immer und in die Ewigkeiten der Ewigkeiten. Amen.”” Das christliche Dogma von dem
einen Gott des Himmels und der Erde, einfach in seinem Wesen und dreifach in den Per-
sonenistam Ende des 4. Jh. klar umschrieben und definiert, und ohne Zweifel war das vor
allem Werk und (man wird es so nennen diirfen) Verdienst der Viter des Ostens.

Es war das Zeugnis der HI. Schrift, das sie und mitihnen die Kirche dahin gefiihrt hat. Am
Anfang stand, im Bekenntnis wieim Gebet, derbiblische ,, Gottesbegriff': Gott der Schop-
fer, der Herrscher und Erhalter der Welt und des Menschen. Der AB hatte ihn so verkiin-
det, Jesus Christus und (auf Grund seines Evangeliums) seine Apostel haben ihn vertieft
und bedeutsam erweitert. Sicher, im hellenistischen Raum habenauch die Philosophien (be-
sonders der Neuplatonismus) auf die nachfolgenden Theologen eingewirkt bei ihrem Be-
mithen, das Gottesgeheimnis zu erhellen. Aber dieser Einfluf bedeutet (sieht man ge-
nauer zu) nicht sehr viel und vor allem nicht Entscheidendes neben dem Zeugnis der Of-
fenbarung. Es war allein diese Offenbarung, die zuverldssige Kunde brachte von dem le-
bendigen Gott, der weder einsam in sich verschlossen noch ein statisches Prinzip noch ein
unpersonliches oberstes Eines ist, sondern der liebende Vater seines eingeborenen Soh-
nes. Und dieser Sohn kam vom Vaterin die Welt und wurde Mensch, den Menschen zu er-
16sen, durch die Kraft des Geistes?. Als der Sohn sein Werk vollendet hatte, sandte er de-
nen, die an ihn glauben, den Geist vom Vater, als den Geist der Sohnschaft, in dem auch
sie rufen diirfen: ,,Abba — Vater’4.

Der eine Gott hat sich in Wahrheit als der drei-einige zum Menschen, zur Welt hin geof-
fenbart. Es ist Gottes eigener Weg, auf den er sich begeben hat, um sich uns mitzuteilen
und uns mit seiner Gemeinschaft zu beschenken. Die Viter haben darum recht, wenn sie
diesen Aspekt vor allem und zuerst sehen. Denn nicht seine metaphysische Wesenheit hat
er uns geoffenbart, sondern seine drei- persdnliche Liebe, mit der es ihn nach unserem Heil
verlangt. Auf sie, diese Liebe, zu antworten, ist deshalb des Menschen vornehmste Auf-
gabe. Von daher miissen wir es verstehen, wenn die Ostkirche sich in ihren Gebeten mit
besonderer Freude an die ,,allheilige Trias’’ unmittelbar wendet, und wenn sie nicht miide
wird, inimmer neuen Doxologien den dreieinigen Gott zu verherrlichen. Fiir den Osten ist
Pfingsten das Fest der hl. Trias, weil mit der Sendung des Geistes ihre Offenbarung end-
giiltig vollendetist. Der Westen feiert den Dreifaltigkeitssonntag, Fest nicht eines Heilser-
eignisses, sondern eines ausformulierten Glaubensgeheimnisses, eines Dogmas. Es ist
bedenkenswert, daf darin ein ganz wesentlicher Unterschied zwischen orth. und kath.
Frommigkeit zu liegen scheint. Zeichen dafiir ist nicht am wenigstens, daf die jiingste Li-
turgiereform das letzte Gloria Patri aus der lateinischen Messe entfernt und die grofe Do-
xologie des Gloria auf nur wenige Tage eingeschriankt hat.

Natiirlich haben auch die griechischen Viter dartiber nachgedacht, wie das Verhiltnis der
Personen zu der einen Wesenheit und wieder das Verhiltnis der Personen zueinander zu
begreifen sei. Sie gehen einig mit jeder christlichen Theologie, wenn sie nicht nachlassen,
die Verborgenheit und Unzuginglichkeit des gottlichen Wesens fiir jede geschopfliche
Einsicht zu betonen. Doch sie tun es ungleich hidufiger und intensiver als wir im Westen;
die Mystiker des Ostens sind ihnen darin gefolgt, und die Liturgie flief3t gleichsam iiber
vom Bekenntnis des unbegreiflichen Gottes, der nach einem Wort von Johannes Damaski-
nos ,,iiber jede Wesenheit erhaben, {iberwesentlich, alliiberragend, tibergéttlich, iibergut,
tibervollkommen’’ ist®. Die Viter sprechen im Blick auf das eine gottliche Wesen von der
Ungeteiltheit und Unteilbarkeit; unvermischbar, unverwechselbar und unaustauschbar aber sind
die Personen. Dem Vater kommt zu das Ungeborensein und die Vaterschaft, dem Sohn das

3 Vegl. Lk 1, 35 mit Mt 1, 20.
4 Vgl. Rom 8, 15; Gal 4, 6.
5 De fide orth. 1, 8, PG 94, 808 D.

133



Geborenwerden und die Sohnschaft und dem HI. Geist der Hervorgang. Es waren vor al-
lem die 3 grofien Kappadoker Basilius, Gregor von Nazianz und Gregor von Nyssa, die
den entscheidenden Beitrag zur Klirung der Trinititslehre geleistet haben.

Da sie dabei wesentlich von der Schrift, nicht von der Philosophie herkamen, ergab es sich
fiir sie wie von selbst, daf sie nicht so sehr auf das fiir uns ,unzugingliche’” eine Wesen
Gottes schauten, wenn sie nach der letzten Begriindung der Einheit in Gott fragten. Sie se-
hen diese vielmehr vor allem in der povagyic tov nutedc, d. h. in der Erst- und Allursédch-
lichkeit des Vaters. Der Vater allein ist ohne Ursache und ohne Ursprung, er ist Ursache
und Ursprung einfachhin. Aus ihm ist gezeugt der Sohn, und von ihm geht aus der
HI. Geist. Diese Aussage beziiglich des HI. Geistes ist bei den Vitern zunichst schlicht
schriftbegriindet durch Jo 15, 26, ohne jeden polemischen Gedanken. So verstand sie
auch die 2. 6kumenische Synode des Jahres 381. Sehr plastisch dazu ein Wort des hl. Basi-
lius: ,,Der Weg der Gotteserkenntnis gehtalso von dem einen Geist durch den einen Sohn
zu dem einen Vater. Umgekehrt geht die wesenhafte Giite und Heiligkeit und Kénigsherr-
schaft vom Vater durch den Eingeborenen zum Geist. So bekennt man sich zu den Hypo-
stasen, ohne die Glaubenslehre von der Monarchie anzutasten’’¢. Es ist nicht zu tiberho-
ren: Der Bezugspunkt der 3 Hypostasen oder Personen ist nicht das Wesen, sondern die
,.Monarchie’’, die Alleinursédchlichkeit des Vaters. Mit Nachdruck betont der Osten, daf3
die gdittliche Wesenheit nur in den konkreten gittlichen Personen existiert. Es kann (fiir ihn je-
denfalls) nicht einmal logisch ihnen voraus oder losgelést von ihnen gedacht werden.
Darum findet er auch am Ende seines Weges zur Erkenntnis Gottes nicht eigentlich die
eine Wesenheit Gottes, sondern die allheilige und allerhabene Trias, zu der er Geist und
Herz im Gebet erhebt und die ihm gegenwirtig ist, auch wenn er nur den Gottesnamen
gebraucht. Es istder Weg von den ,, Verschiedenen’* und ,, Unterschiedenen’” zu dem ,,Ei-
nen”, aber auch in dem ,,Einen” sind die ,,Unterschiedenen’’ noch ganz und zuerst in ih-
rer Eigenart gesehen”.

Wenn aber der christliche Osten auf solche Weise sich dem Geheimnis Gottes nicht nur mit
einer gewissen Vorliebe, sondern fast ausschliellich zu nihern sucht, so muf3 sich dies ge-
radezu mit Notwendigkeit auch auf sein Verstindnis der Kirche auswirken. Das bedeutet:
Die ganze dstliche Christenheit gehtauch da zunéchst von derkonkreten Ortskircheaus, und
erstam Ende gelangt sie zur universalen Kirche; doch auch inihr sieht sie weiterhin vor allem
die Einheit und Gemeinschaft der,,Kirchen je anihrem Ort”’. Zeugnis dafiir sind schon die
Konzilien des Anfangs. Sie haben es alle mit den Ortskirchen und ihrer Ordnung zu tun.
Die Kanones 6 von Nikaia und 9 von Antiocheia mit dem 35. Apostolischen Kanon, aber
auch Kan. 3 von Konstantinopel und Kan. 28 von Chalkedon sind von daher in ihrem ei-
gentlichen, d. h. typisch &stlichen Anliegen zu verstehen. Vergebens suchen wir auf die-
sen Synoden nach einem unmittelbaren Bezug auf die Gesamtkirche. Die Ortskirche st fiir
die Betrachtung und Erfahrung des Ostens die konkrete Verwirklichung der von Jesus
Christus gegriindeten Kirche, und in ihr ist durch Taufe und Eucharistie bereits die Fiille
des gottlichen Lebens gegenwirtig, wie in ihr auch das Zeugnis des Glaubens weitergege-
ben wird. Sie ist die katholische Kirche je an ihrem Ort®, Die Gesamtkirche fiigt dem nichts
hinzu, so wie auch in der Dreieinigkeit das eine gottliche Wesen nicht ein Mehr bedeutet
gegeniiber den Personen. In dieser Sicht erscheint dann die Universalkirche nicht so sehr
als das Umfassend-Eine, erst recht nicht als ein iibergeordnetes kirchliches Sein iiber den
Ortskirchen, sondern sie ist die Viel-Einheit, in der Vielheit und Einheit nicht Gegensitze
bilden, die sich ausschlieffen, sondern aufgenommen und dadurch iiberschritten sind auf
eine neue Ordnung hin und in einer neuen Ordnung, die bereits der Ordnung der gottli-
chen Oikonomia der Erlésung, d. h. der Ordnung Gottes selbst zugehoren.

6 De Spiritu Sancto, c.18., PG 32, 153 BC; iibers. M. Blum, Basilius von Cisarea, Uber den HI. Geist.
Freiburg 1967, 75.

7 Vgl. P. Edvokimov, L'Orthodoxie, Neuchatel 21965, 135 ff.

5 So scheint es schon Ignatios von Antiocheia, Smyrn. 8, gesehen zu haben; jedenfalls glaubt der
Osten ihn in diesem Sinn verstehen zu miissen.

134



Es versteht sich von selbst, daf# diese Viel-Einheit nach orth. Verstindnis nicht zusam-
mengehen will mit Uniformitit, aber ebensowenig mit einem wie auch immer gearteten
und begriindeten Zentralismus der Leitung. Denn auch (so betont man) in der Dreieinig-
keit, die allein Urbild und Urgrund der Kirche sein kann (vgl. Jo 17), bewahren die Perso-
nenihre Proprietiten, und auch in ihr bedeutet die Monarchie des Vaters keine Uber- oder
Unterordnung der drei Personen untereinander. Die bekannte Dreifaltigkeitsikone des
Ostens ist die beste ikonographische Darstellung dieser Theologie, zumal im Vergleich mit
gebrauchlichen westlichen Dreifaltigkeitsbildern®. Genau hier setzt die orth. Ekklesiologie
an, nach der die Kirche vor allem als ¢izdv des dreieinigen Gottes zu verstehen ist. Darin
sieht die Theologie den tiefsten Grund des ausschlielich und notwendig synodalen Cha-
rakters der Kirche und ihrer Leitung, und von diesem Dreieinigkeitsverstindnis her be-
griindet sie schliefSlich die Ablehnung jedes Jurisdiktionsprimats eines einzelnen Bischofs.
Sie glaubt sich dazu nicht nur berechtigt, sondern verpflichtet um der Treue willen gegen-
iiber dem {iberlieferten Gottesglauben der Kirche. Die heute von den meisten Theologen
tiibernommene Sobornost-Lehre (um die Mitte des 19. Jh. von den russischen Laientheo-
logen Aleksij S. Chomjakov zuerst in dieser Form entwickelt) hat hier ihre Wurzel 1°.

Wir miissen abbrechen, so verlockend es wire, die Vorstellungen orth. Theologie noch
weiter zu verfolgen. Es war bereits klar genug zu erkennen, wie sehr der Weg, das Myste-
rium des christlichen Gottesglaubens anzugehen, und die Art, es zu betrachten und theol.
darzustellen, entscheidend auch die Weise, das Geheimnis der Kirche zu verstehen und zu
entfalten, bestimmen muBten und immer noch bestimmen. Die Parallelitit wird noch ein-
mal, gleichsam von der negativen Seite her, sichtbar, wenn wir nach der besonderen Ge-
tihrdung fragen, der jede Theologie als Lehre von Gott, also auch die orth. Theologie im
strikten Sinn ausgesetzt ist. Solche Gefihrdung hat ihren unvermeidbaren Grund in der
Tatsache, dafs wir mit menschlichen Methoden und Begriffen das Geheimnis des unbe-
greiflichen und unaussprechbaren Gottes gewissermafen zu ,,erfassen”, also gleichsam
das Unmdégliche mdglich zu machen suchen. Fiir den Osten trat diese Gefahr in einer Art
Tritheismus zutage, als der Arianismus, angeblich um die Einheit Gottes zu wahren, zu ei-
ner Dreiheit von gewissermafien ,,abgestuften’” Gottheiten gelangte. In einer anderen Ge-
stalt offenbarte sich die Not aus einer Uberbetonung der Personen vor der Naturin der So-
phiologie unserer Zeit''. Wir miissen aber betonen: Es ist die Gefahr, die insgeheim dro-
hende Gefdahrdung des 6stlichen Weges. Der Osten istihr nie erlegen in der Verkiindigung
des christlichen Gottesglaubens.

Genau so ist sein Kirchenverstindnis von einer analogen Gefahr bedroht: von der Uberbe-
tonung der Ortskirche zu Lasten der Gesamtkirche, so sehr, daf die Einheit der letzteren ge-
schwicht wird und zu zerbrechen droht, ihre Tatigkeit jedenfalls gelahmt erscheinen
kann. Die Orthodoxie hat immer (das ist unumwunden zuzugestehen) die Einheit des
Glaubens, des sakramentalen Lebens und der hierarchischen Verfassung in allen wesent-
lichen Punkten vertreten und bewahrt, Auf der anderen Seite war die Bindung der jeweili-
gen Ortskirche an Staat, Volk und Regierung (als Folge des 6stlichen Kirchenverstindnis-
ses) doch die Ursache vielfacher Einengung ihres Lebens, eines zuweilen einseitigen Tra-
ditionalismus und einer Unbeweglichkeit gegentiber den Problemen der Zeit, auch inihrer
Verkiindigung und in ihrer Anteilnahme an den Entwicklungen der menschlichen Ge-
meinschaft. Die Gefihrdung, die hierin liegt, zeigt sich gegenwiirtig wieder (auch wenn sie
nichtleicht eingestanden wird) bei den Bemiithungen um eine panorthodoxe Synode, ob es
sich um die zu behandelnde Thematik oder um die Einberufung, um den Vorsitz, um die
Annahme gegebenenfalls der Beschliisse handelt. Da die Orthodoxie grundsiitzlich nur
dann fiir alle verbindliche Synodenbeschliisse fassen kann, wenn auch alle Ortskirchen an

? Vgl. R. M. Mainka, A. Rublev’s Dreifaltigkeitsikone. Geschichte, Kunst und Sinngehalt des Bildes,
Ettal 1964, bes. 47 ff.

10 Veal. Evdokimov, a. a. O., 158 f.

11 Dazu VI. Lotsky, Die mystische Theologie der morgenlindischen Kirche, Graz 1961, 68-81.

135



der Synode mitwirken, so kiinnte eine einzelne Ortskirche, wenn sie aus eigener Initiative
oder durch Eingreifen der staatlichen Machthaber der allorthodoxen Synode fernbleibt
oder fernbleiben muf, deren Tatigkeit entscheidend lihmen, wenn nicht verhindern. Zu-
dem haben orthodoxe Theologen ernsthafte Bedenken erhoben, ob alle Ortskirchen, auch
wenn sie teilnehmen, inihren Entscheidungen so frei sind, wie es fiir gemeinsame und alle
verpflichtende Beschliisse notwendig sei?. Allerdings kénnte man diese Bedenken
ebenso schon gegen manche Synoden des ersten Jahrtausends erheben; denn die Autoritit
des byzantinischen Kaisers {iberschattet so gut wie alle sog. ckumenischen Konzilien die-
ser Epoche, weshalb man sie mit gleichem Recht auch ,,Reichskonzilien” nennen diirfte.
Hier erhebt sich noch einmal eine eng mit dem orth. Kirchenverstindnis verbundene Fra-
ge, welche Bedeutung der 6stlichen Ausformung des trinitarischen Gottesglaubens fiir das
Weltverstindnis und Weltverhdltnis des orth. Christen zukomme. Da ist es zunichst be-
zeichnend, daf Basilius ausdriicklich auch fiir die Schépfung die Monarchie des Vaters
hervorhebt, wenn er ihn als noozataoztizy ailtic bezeichnet, wihrend der Sohn die
onovoyiz, der Geist die tekewwtizy (2. altie) sind!3. Die Welt aber ist nicht nur Offen-
barung Gottes, indem sie durch ihre Kontingenz auf ihn als den Schépfer hinweist (im
Sinn etwa von Weisheit 13,1-9 und Rom 1, 20). Sie ist wesentlich zugleich Abbild Gottes,
seine ez v auch ihrerseits durch die Vermittlung des Sohnes, der selbst ganz Abbild des
Vaters ist als der ,,Erstgeborene vor aller Schopfung”, nach Kol 1, 15-17. Es besteht also
eine gewisse Analogia der Erschaffung der Welt zur Zeugung des Wortes. Darin griindet
die vertikale Beziehung der Welt zu Gott: die Vielheit der konkreten Weltdinge soll durch
die Menschwerdung des Sohnes ,,eingeholt’ werden in die Einheit Gottes. In ihm, dem
Gottmenschen, ist der Sinn der Welt, die gottliche Oikonomia erfiillt (vgl. Eph 1, 3-10).
Der Mensch und die ganze ihm zugeordnete Schopfung nehmen an dieser Erfiillung be-
reits teil durch Vorwegnahme kraft der Mysterien Christi, vor allem der Taufe und der Eu-
charistie. Darin wird das Werk Christi vollendet durch den Hl. Geist, der vom Vater aus-
geht und den der Sohn uns sendet (Jo 15, 26). Wenn aber die Menschwerdung die verti-
kale Linie von Gott zur Schopfung und von der Welt zu Gott darstellt, so bedeutet die Sen-
dung des HI. Geistes die horizontale Ausweitung des Gott-Welt- Verhdltnisses. Denn es
ist der Geist, der vom Haupt herin die Glieder einstrémt und sie zu einem Leib verbindet,
so daf die Vielheit der Erlisten zur Viel-Einheit des Leibes Christi, zum Pleroma der Kirche
wird. Der gleiche Geist erfat und verwandelt dann auch die Schépfung, indem er sie mit
gottlicher Kraft erfiillt und ihre Elemente zu einem Organismus des Heils verbindet.
Darum vor allem legt der Osten so grofien Wert auf die Epiklese des HI. Geistes beim Voll-
zug aller Sakramente wie in allen Weihungen und Segnungen der Kirche: Ohne das Wir-
ken des Geistes kann es keine Taufe, keine Eucharistie geben, weil ohne den Geist keine
»Wandlung” (uetufiori)) des Menschen und der Schopfung geschehen kann.

Der Osten iibersieht nicht, daf§ eine solche Betrachtung der Welt und ihres Verhiltnisses
zum Dreieinigen Gott viele Antinomien einschlieit, solange der gegenwértige Aion be-
steht. Das Bekenntnis zur horizontalen Einheit der Menschen und der Welt kraft der Aus-
giefung des Hl. Geistes steht hart neben und gegen die Erfahrung der Uneinheit und
der Gegensitzlichkeit im Leben der Kirchen und Menschen. Und der Glaube, da8 im
HI. Geist geeint, Kirche und Welt durch den menschgewordenen Sohn in vertikaler Be-
wegung an Gott und Gottes Leben teilnehmen, st68t sich wund an der Siinde des Men-
schen, am Gesetz des Todes und der Verganglichkeit. Aberim Blick auf das Geheimnis der
unaussprechbaren Trias, die fiir die Einsicht des Menschen die Ur-Antinomie bleibt, be-
kennt sich die Orthodoxie zur Uberwindung aller Antinomien in der endlichen und voll-
kommenen Teilnahme am gottlichen Leben im kommenden Aion. In diesem Sinn spre-
chen heute manche Theologen von einer fortschreitenden ,, Triadisierung” der Schop-

12 So der inzwischen verstorbene serbische Theologe Justin Popovié: Vestnik Russkago Studenceskago
Dvizenie Nr. 100 (1971) 69-73.
13 De Spiritu Sancto, c. 16, PG 32, 136 AB; iibers. M. Blum, a. a. O., 63.

136



fung, bis die Vielen und das Viele teilhaben an der Einheit nach dem Bild der Einheitin der
allheiligen Trias, in der die Unterschiede die Einheit nicht zerstéren und die Einheit die
Unterschiede nicht aufhebt?4,

Es handelt sich bei solchen Aussagen nicht um reine Spekulationen einiger Theologen,
dhnliche Gedanken durchziehen schon die liturgischen Texte aller Ostkirchen, iiber den
Raum der Orthodoxie hinaus. Man kann die Geschlossenheit einer solchen Sicht der
Heilsokonomie Gottes wie der Bestimmung des Menschen nicht leicht iibersehen, und
ihre Affinitdt zu nicht wenigen Sédtzen auch des NT ist ebenso leicht zu erkennen. Auf der
anderen Seite kdnnen wir nicht verschweigen, daB dieses Weltverstindnis wieder seine
spezifische Gefahr in sich birgt. Denn jeder Versuch, die ganze Wirklichkeit (und diese
noch einmal in ihrer Zuordnung zu Gott) zu erkennen und auszusprechen, muf notwen-
dig einseitig bleiben. So erwuchs dem Osten aus seiner grolartigen Schau auch die Versu-
chung, im Blick auf das wunderbare Ziel den miihsamen Weg dahin zu sehr aus dem Auge
zu verlieren. Die mit Ostern beginnende Vorwegnahme der Einheit mit Gott, verwirklicht
in Christus, in seinen Geheimnissen, den Sakramenten, keimhaft dem Menschen und der
Schopfung bereits mitgeteilt, erfiillte so sehr das gliubige BewuBtsein der Kirche, daf viele
dabei am liebsten gleich hitten verweilen wollen. Sie vergafien dariiber allzu leicht, daf
Keim und Anfang der ,,neuen Schpfung” auch der Sorge des Christen anvertraut sind,
daf} die Verwandlung der Welt auch den Dienst des Menschen voraussetzt; wiewohl der
Osten auf der anderen Seite nicht miide wurde, das Prinzip der svveoyeiu noch in seiner
hochsten Mystik zu betonen. Nur ging die Praxis in der Wahrnehmung der Weltverant-
wortung nicht selten an den Forderungen daraus vorbei. Nicht von ungefihr hat die mar-
xistische und kommunistische Revolution ihre erste und radikalste Ausprigung in einem
Land des orth. Christentums gefunden. Wir haben es darin mit der radikalen Umkehr sei-
nes Weltverstindnisses zu tun. Auch sie ist nur zu verstehen und versteht sich selbst nur
aus dem Glauben an einen , kommenden Aion”, wenn auch an einen rein innerweltli-
chen, in dem die vollkommene Einheit aller in der umfassenden Menschengemeinschaft
sich erfiillen soll. Durch die kommunistische Gesellschaft will sie schon ,,vorweggenom-
men’’ werden, und die Vorwegnahme geschieht ebenfalls erst in Antinomien und darum
notwendigerweise noch unvollkommen. Andererseits verdanken es die Christen und die
Kirchen des Ostens wahrscheinlich nicht zuletzt ihrem Verstindnis des Gott-Welt-Ver-
héltnisses, dafs sie Jahrhunderte schwerster Priifungen haben ungebrochen durchstehen
konnen.

2. Der katholische Zugang zu Gottes- und Kirchenverstindnis

Die Aufschrift des Traktats, der die Lelire von Gott darbietet, lautet seit den Tagen eines
Thomas v. A. in der Regel: De Deo uno et trino'S. Damit ist bereits Wesentliches ausgesagt:
Der Weg fiihrt uns von der Einheit des Wesens zur Dreiheit der Personen in dem einen
Gott. Diesen Weg ging bereits Augustinus, der die westliche Gotteslehre zuerst in einem
groflen Entwurf entfaltete. Thomas v. A. wurde bestimmend fiir die Schultheologie seit
der Hochscholastik. An seiner Summa Theologiae orientierten sich die meisten kath.
Dogmatiken bis in die Gegenwart. Und Thomas widmet gleich die Quaest. 2-26 seiner
Summa ausschliefilich der Frage nach dem einen Wesen in Gott. Dann erst wendet er sich
dem Geheimnis der Trinitat zu. Was die lateinischen Viter begannen, kommt bei Thomas
zur vollen Entfaltung: Fast die ganze westliche Theologie sieht zuerst auf den einen Gott,
d. h. auf Gottes Wesen und Natur, um von da fortzuschreiten zur Offenbarung Gottes in
den drei Personen. Das bedeuet, dafy die Philosophie, die Metaphysik stirker zu Wort
kommt, um die entsprechenden Aussagen iiber Gottes Wesen machen zu konnen. Wir
sprechen von einem ,,Gottesbegriff und suchen ihn auf vielfache Weise zu entfalten. Und
wihrend wir die Einheit und die Einzigkeit Gottes (und das gewiff mit Recht) betonen,

4 Vgl. H. Petzold, Weltvollendung und Verklirung der Schipfung: OstkSt 18 (1969) 314 ff.
15 Dazu K. Rahner in J. Feiner/M. Léhrer, Mysterium Salutis 11 323-327.

137



kann sehr schnell der (natiirlich ungewollte) Eindruck entstehen, als komme dem Wesen
gewissermafien ein Vorrang, die Prioritit vor den Personen zu. Manchmal méchte es so
aussehen, als triiten Wesen und Personen allzu sehr auseinander, dann wieder, als seien
die Personen nur verschiedene Weisen, in denen das eine Wesen sich offenbare. Und
wenn die Gefahr des Ostens der Tritheismus sein kénnte, dann die Gefahr des Westens
der Modalismus.
Auf der anderen Seite war es gerade der Zugang von dem einen Wesen her, der unserer
westlichen Theologie das Filiogue nicht nur erméglichte, sondern als notwendige Konse-
quenz erscheinen lie!6. Ebenso ist die Formulierung Augustins: Christus est qui baptizat'?
nur auf diesem Hintergrund so denkbar. Es versteht sich von selbst, daf8 wir uns dabei bi-
blisch abgesichert haben, genau wie es auch der Osten fiir seinen Weg getan hat. Wir ver-
weisen etwa auf Jo 16, 14.150der 1 Tim 2, 2,5. Jo 16,15heifdt es: ,,Alles, was der Vater hat,
ist mein”, und wir verstehen das ebenso von dem einen Wesen, das Vater und Sohn ge-
meinsam ist, wie von dem Ausgehen-Lassen des Hl. Geistes aus dem Vater und dem
Sohn; und 1 Tim 2,5 kann uns durch die (zweifellos richtige) Betonung des einzigen Mitt-
lertums Christi dahin fithren, daf wir das Wirken des HI. Geistes beinahe schon tiber-
sehen, so daf der Geistim Westen fast zum unbekannten Gott werden konnte. Der Osten
glaubt darum gerade hier ebenso die Monarchie des Vaters gefahrdet, wie er einen Chri-
stomonismus fiirchtet, der unser Verhiltnis zum Dreieinigen Gott verarmen lassen miis-
sels,
Wir kénnen dieser speziellen Problematik hier nicht nachgehen. Wichtig ist in unserem
Zusammenhang, daf auch unser Ansatz zum Verstindnis des Gottesgeheimnisses (und
darin begriindet unseres Christusverstindnisses) die westliche Ekklesiologie und das
westliche Verhiltnis zur Welt ebenso wesentlich bestimmt, wie wir es im Osten erkennen
konnten, ob wir uns dessen bewuft sind oder nicht. Wie die Einheit der einen gottlichen
Natur und Wesenheit die Dreiheit der Personen gleichsam ,,trdgt”, so ,, trdgt”” auch die
eine Universalkirche als das gemeinsame Fundament die Vielfalt der Lokalkirchen, die hier
in der Regel bezeichnenderweise Teilkirchen heiflen. Und wie dort im Verhéltnis von
Wesen und Personen die eine Wesenheit den Vorrang zu haben scheint, so entsteht der
Eindruck, als lige die universale Kirche den Ortskirchen voraus, ja, als fithre sie ein eigenes
Leben iiber den Ortskirchen. DaB8 wir iiberhaupt wieder von Ortskirchen im kath. Sprach-
gebrauch reden, ist erst eine Errungenschaft vor allem des 1I. Vat. Wir waren bis dahin so
gutwie ausschlieflich gewohnt, von ,, Teilen”” der Kirche zusprechen. Wo man aber ,, Teil”
sagt, da sagt man zugleich ,,Unvollkommenheit”. Wir haben darum nie mit der Ortskirche
als solcher den Gedanken der kath, Fiille so recht verbinden kénnen. ,,Katholisch’* wurde
fiir uns in der Regel gleichbedeutend mit,,allgemein”’, ,,universal”’. Jedenfalls dachten wir
bei diesem Wort nicht zuerst an die innere Fiille des Heilswerkes Christi, das er seiner Kir-
che anvertraut hat. Konkret gesagt: Wir verstanden und wir verstehen ,, Kirche” vor allem
von der umfassenden Wirklichkeit des ganzen Volkes Gottes, wir gehen von der Einheit
der Kirche, die alle und alles umfingt, weiter zu den Teilen des Ganzen, zur Darstellung
dieses Einen und Ganzen je an ihrem Ort, genau wie wirvon dem einen Wesen zu den Per-
sonen in Gott gelangen. Die Umkehr dieser Bewegung gegeniiber jener des Ostens ist also
auch in der Ekklesiologie deutlich zu erkennen.
Die Einheit aber der Universalkirche sah der lateinische Westen zu allen Zeiten (und das
nicht nur in Rom) garantiert in dem ,,Felsen”” Petrus, auf den der Herr seine Kirche ge-
griindet hat. Eben darum kann dieser ,,Felsen’ der Kirche Gottes niemals fehlen. Cyprian,
der Nordafrikaner, hat in seiner Schrift De unitate ecclesiae diese Idee am klarsten entfal-
tet. Er hat, soweit wirsehen, dabei keineswegs an einen romischen Primatim Sinn derwei-
teren Entwicklung, gar des Vat. I gedacht: alle Bischife haben vielmehr nach seiner Auf-
16 Zur Geschichte des Filioque: J. Gill in LThK 4, 126-128; zur Theologie: M. Schmaus, Kath. Dogma-
tik I. Miinchen ¢1960, 474-480; K. Rahner, a. a. O., 360 f.

17 Vgl. In Jo V und VI passim, CCSL XXXVI 40 ff.
18 Vgl. N. A. Nissiotis, a. a. O., 64-85.

138



fassung teil an der einen cathedra Petri'?. Aber es war gerade diese Idee von der einen ca-
thedra Petri als der Garantin der Einheit sowohl der Kirche wie ihrer Hierarchie, durch die
er das westliche Kirchenverstandnis einschlieBlich des Primatgedankens ganz entschei-
dend geformt und gefiillt hat. Man versteht darum das Papsttum, gemessen an seinem in-
neren Selbstverstindnis schon von den ersten Jh. an, sicher falsch, wenn man es (gar ein-
zig und allein) aus einem Machtanspruch der romischen Bischofe erklaren will. Aus dem
BewuBtsein, Nachfolger des Felsenapostels Petrus zu sein, muflten sie sich auch dem Auf-
trag Petri?® fiir die Kirche in einmaliger Weise verbunden und verpflichtet wissen.

Vom theol. Ansatz des Westens aus ergab sich darum ebenso eine vollkommene Analogie:
Der eine Gott in drei Personen — die eine Kirche in den vielen Ortskirchen. Wie selbstver-
stiindlich ergab sich dann die ,,Konkretisierung’’ des zweiten Gliedes dieser Analogie: die
eine Kirche, reprisentiert in dem einen Bischof von Rom, entfaltet in den vielen Kirchen,
vertreten durch ihre Ortsbischofe. Wir haben es also auch hier mit einem Imago-Denken
zu tun, nur eben in umgekehrter Richtung, gemif dem umgekehrten Zugang zum Got-
tesverstindnis. Bemerkenswertist, daf dabei neben der Einheit des Wesens doch auch der
Gedanke von der Monarchie des Vaters durchaus fruchtbar wurde; dafiir zeugt erst wieder
die dogmatische Konstitution Lumen gentium, wenn es dort (Art. 23) vom rémischen Bi-
schof heift: Romanus Pontifex, ut successor Petri, est unitatis, tum episcoporum tum fide-
lium multitudinis, perpetuum ac visibile principium et fundamentum. Eindeutig geht es
hier um eine personale Begriindung der Einheit, wie sie in der Dreieinigkeit ursprunghaft
von der Alleinursichlichkeit des Vaters her gegeben ist. Keine geringe Versuchung ist es
andererseits, Jesu Wort von der einen Herde und dem einen Hirten (Jo 10, 16) -, kurzge-
schlossen” gleichsam — von der kath. Kirche und dem Papst verstehen zu wollen.
Denn der Papst ist nach kath. Uberlieferung zugleich vicarius Christi. Der Stellvertreter
jenes Christus, der der einzige Mittler ist zwischen Gott und den Menschen (nach 1 Tim
2,5), und in dem als dem einen Haupt (Kol 1,18) und dem einen Schlufistein (Eph 2,20)
selbstverstindlich die Einheit der Kirche ebenso ihren Grund hat. Christi Mittlertum wird
vor allem wirksam in den Sakramenten der Kirche, wir sahen dies fiir die ganze westliche
Theologie bereits klar ausgesprochen in dem Augustinuszitat: Christus est qui baptizat.
Der Osten wiirde dem ohne weiteres zustimmen, und kénnte dennoch einen Satz wie den
Augustins nie formulieren und so, wie er da steht, nur sehr schwer nachvollziehen. Denn
das vertikale Heilsereignis vom Vater durch Christus hin zur Welt (das unbestritten gelten
muf) wird horizontal fruchtbar fiir die Kirche und ihre Gldubigen nach der Uberzeugung
des Ostens immer erst durch das Wirken des Hl. Geistes in den Gliedern des Leibes Christi
wiedann in derganzen Schépfung. So nursieht es die Orthodoxie?!. Darum hat sie keinen
Zugang zur Vorstellung von einem vicarius Christi, der als Abbild des ,,Hauptes” Christus
die Einheit des Leibes ,,darstellen”” und gar ,,begriinden’” kénnte. Die Einheit begriinden
und schaffen, das vermag nach orth. Uberzeugungallein der Hl. Geist. Gewifs bejahtauch
die kath. Theologie die einende Gnade des Geistes, aber im Bewufitsein der Theologen
und der Gliubigen wurde und wird sein Wirken oftmals gleichsam tiberspielt von der
Funktion des Primats als principium et fundamentum unitatis. In Verbindung mit der Idee
vom vicarius Christi erhielt diese Funktion in der Geschichte und in der Theologie, nicht
zuletzt auch aus rdmischem Rechtsdenken, eine betont juridische Auspragung. Ordo und
Jurisdiktion traten gewissermafien auseinander als zwei unterscheidbare Grofien. Wih-
rend der Ordo auch nach kath. Theologie wesentlich als Gabe des Geistes gesehen wird,
herabgerufen unter Handauflegung, erscheint die Jurisdiktion als Konsequenz aus der
Stellung des Hauptes im Ganzen des Leibes; Haupt aber ist Christus, sein vicarius auf Er-
den der Bischof von Rom, dem darum Jurisdiktion iiber die ganze Kirche zukommt.
Dabei diirfen wir nicht iibersehen: Auch diese Sicht der kirchlichen Ordnung zielt auf die

19 De unit. eccl. ¢. 4 u. 5, PL 4, 512-518.
20 Vgl. Lk 22, 32; Jo 21, 15-17.
21 Vgl. Lossky, a. a. O., 170 ff: ,,Die Heilstat des Sohnes”, u. 198 ff: ,, Die Heilstat des HI. Geistes”.

139



Einheit als Fundament des kirchlichen Lebens iiberhaupt. Und sie wird getragen von
einem Verstindnis des Heilsplanes Gottes, das die kath. Theologie glaubt, aus der Schrift
erheben zu konnen: Der Vater hat den Sohn gesandt, die zerstreuten Kinder Gottes zu
sammeln; der Sohn hat Petrus berufen, stellvertretend fiir ihn seine Herde zu weiden;
Nachfolger des Petrus ist der Bischof von Rom, der darum auch in die Aufgabe des Petrus
eintreten muf. Die Not liegt beim 3. Glied; denn die Nachfolge Petri ist nicht mehr dem
Zeugnis der Schrift zu entnehmen. Hier tritt fiir die kath. Kirche das Zeugnis der Tradition
als Quelle des Glaubens ein. Auf das gleiche Zeugnis der Tradition beruft sich der Osten,
wenn er die Synodalitit als Wesensmerkmal der Kirche von seinem triadischen Verstindnis
her hervorhebt, und sich hinter die Tradition zuriick auf Schriftaussagen (vor allem
Apg 15,6-29) beruft. Und seine Notist die gleiche, wenn auch fiirihn selbst vielleicht nicht
so eklatant und darum nicht so leicht zugegeben.

Natiirlich kann man die innere Kraft und Geschlossenheit des westlichen (oft auch ,,r6-
misch’” genannten) Kirchenverstindnisses kaum iibersehen. Nicht selten hat der
kath. Westen sich mit Stolz darauf berufen und auf seine missionarische Fruchtbarkeit von
daher verwiesen wie auch auf seine Lebenskraft nach innen und aufien; in jiingster Zeit
freilich sind wir darin mit Recht bescheidener geworden. Wir wollen und kénnen die rich-
tigen und fruchtbaren Elemente des Ansatzes und die positiven Werte seiner geschicht-
lichen Verwirklichung gewif8 nicht in Frage stellen. Aber es bestand und besteht auf der
anderen Seite (wenn dieses Verstindnis der Kirche als allein giiltig angesehen wird) auch
die Gefahr, der tatsdchlichen Fiille der kirchlichen Wirklichkeit Gewalt anzutun und sie
nicht unwesentlich zu verkiirzen, genau wie die Vereinseitigung des Gottesverstindnis-
ses ihre spezifische Gefahr enthalt.

Zwarist der gittlichen Idee nach die eine Kirche, der eine Leib Christi, das eine Gottesvolk
das Erste und Letzte zugleich; in der Ordnung der Verwirklichung aber beginnt die una,
sancta, catholica et apostolica ecclesia ohne Zweifel in den vielen Ortskirchen von Jerusa-
lem und Ephesus und Rom und Konstantinopel, ,,offenbart’’ sich gleichsam in ihnen je an
ihrem Ort. Wird die Ordnung des Wachstums, der inneren und dufleren Entfaltung des
Leibes (von der Eph 4 so eindringlich spricht) nach der Analogia eines Organismus, eben
des Leibes Christi, tibersehen oder als irrelevant auf die Seite geschoben, dann sind schnell
eine allzu juridische Idee vom Wesen der Kirche, in ihrem Gefolge eine iiberbetonte Uni-
formitat ihres Lebens und ein einseitiger Zentralismus ihrer Leitung die Folge. Die Versu-
chung des Modalismus, den wir als die Gefihrdung des Westens hinsichtlich seines Trini-
titsverstindnisses erkannten, als waren die gottlichen Personen nur modi, Erschei-
nungsweisen des einen Wesens Gottes, begegnet uns als Gefahr seiner Ekklesiologie von
neuem: Die wahre, die zuletzt einzige Wirklichkeit scheint die Universalkirche (als die
..katholische Kirche’) zu sein; die Ortskirchen dagegen sind nur ¢riliche ,,Erscheinung”
der Universalkirche, die hinter und iiber allen 6rtlichen Erscheinungen steht; nur Teile
sind sie, ohne eigene selbstindige ,,Subsistenz’’, ohne wirkliches Selbstsein. Und auch die
, Hiupter” der Ortskirchen kommen notwendig in den Ruch, als leiteten sie ihre Hirtenge-
walt von der hinter und iiber allen stehenden Gewalt des Bischofs von Rom ab, statt von
Christus iiber die Apostel, und als seien sie nicht viel mehr als ,, Vertreter’” des ,,Stellver-
treters” oder ,,Statthalters”” Christi. Weltlich ausgedriickt: als seien sie ,,Beamte’’ der Zen-
tralgewalt in oder gar iiber der Kirche??. Hinsichtlich des Trinititsdogmas hat die kath.
Theologie die Gefahr des Modalismus vermieden, im ekklesiologischen Bereich ist sie ihr
nicht immer so unbedingt entgangen.

Das Vat. II hat darum mit gutem Grund in Art. 26 der Konstitution tiber die Kirche eine
wichtige Korrektur eingebracht. Hier heifit es: ,,Der Bischof ist, mit der Fiille des Weihe-
sakramentes ausgezeichnet, Verwalter der Gnade des hochsten Priestertums, vorziiglich
in der Eucharistie, die er selbst darbringt oder darbringen ldft, und aus der die Kirche im-

22 Go konnte noch Pius XI. die Bischofe mit dem Pridikat Exzellenz ,,auszeichnen’’, wie es die Fiir-
sten des 19. Jh. mit ihren Ministern und Beamten taten.

140



merfort lebt und wichst. Diese Kirche Christi ist wahrhaft in allen rechtm@gigen Ortsge-
meinschaften anwesend, und sie heilen in der Verbundenheit mit ihren Hirten im Neuen
Testament auch selbst Kirchen’’ (und sie sind es, fiigen wir hinzu, vielmehr, glauben wir
hinzufiigen zu miissen). In dhnlichem Sinn sagt das Okumenismusdekret sogar von den
,.getrennten” Ostkirchen (Art. 15): ,,So baut sich auf und wichst durch die Feier der Eu-
charistie des Herrn in diesen Einzelkirchen die Kirche Christi”. Auch die Betonung der
Kollegialitit durch das Konzil kann wenigstens den Ansatz zu einer Korrektur des kirchli-
chen Selbstverstindnisses in gleichem Sinn bedeuten. Es hat also seinen guten Grund,
wenn das Konzil das Wirken des Hl. Geistes fiir die Kirche so sehr hervorhebt und auch
hier neue Akzente setzt, die Wesen und Leben der Kirche tiefer erkennen und erfassen las-
sen. Denn ohne den Beitrag des Menschen zu iibersehen, wird das Verstindnis der Kirche
und des kirchlichen Lebens wesentlich durch ihre Beziehung zum Dreieinigen Gott be-
stimmt (s. Jo 17,20-26); damit werden diesem Verstindnis bisher oft oder zu sehr ver-
schlossene Weiten ertffnet. .

Nicht zuletzt fithrt diese Tatsache dann auch fiir die katholische Kirche zu neuen Wegen
der Begegnung mit der Welt. Natiirlich bekennt sie gleich den Ostkirchen den Glauben,
daB in Jesus Christus, dem Gott-Menschen, die ganze Schopfung bereits ,, heimgeholt”,
und umgekehrt das gottliche Leben in dieser Weltzeit bereits ,,angebrochen” und ,,ge-
genwirtig” ist. Aber wie die lateinische Theologie den Weg ging von der Einheit des We-
sens zu den drei Personen in Gott, und wieder von der Universalkirche zu ihren Teilkir-
chen, so erkannte sie auch ihre Sendung fiir die Welt vor allem darin, alle Menschen in die
eine Kirche unter der einen Leitung des einen Stellvertreters Christi zu versammeln, als
unter dem ,,einen Hirten”, und so die ganze Schpfung mit dem Geiste Christi zu durch-
dringen. Das bedeutete immer ein starkes Engagement der kath. Kirche in der Geschichte
der Menschen, und sicher vielfach zum Segen. Es sollte Dienst sein??. Nur, aus dem Dienst
konnte leicht ein Herrschaftsanspruch sich erheben. Hierarchen und Theologen sind die-
ser Gefahr nicht immer entgangen. Die ,,Kirche”’ glaubte im Namen Gottes Entscheidun-
gen geben zu diirfen und schon zu miissen auch auf Gebieten, auf denen sie von ihrem
Wesen her nicht zustindig sein konnte. Dabei ging ihr Blick sicher immer auf die Einheit:
dereine Gott, dieeine Kirche, dieeine christliche Welt. So wurde sie, gewif3 gegen ihren Wil-
len, oftmals selbst zum Hindernis fiir ihre missionarische Sendung, verlor Vilker und ge-
sellschaftliche Gruppen aus ihrer Gemeinschaft, mufite es hinnehmen, da8 sie sich ihrer
religisen Fithrung entzogen. Und das Papsttum, verstanden als ,,Prinzip und Fundament
der Einheit’’, konnte zum Stein des Anstofles und zum Keil der Spaltung werden. Wir
kennen alle noch die bewegte und bewegende Klage Pauls VI. iiber diese Erfahrung,
gleich in seiner ersten Enzyklika ,,Ecclesiam suam®24,

Wir fassen zusammen: Beide Wege (von den Personen zur Einheit des Wesens im Osten,
von der Einheit des Wesens zu den Personen im Westen) haben je ihre eigene Berechti-
gung und ihren besonderen Wert im Miihen der Christenheit, Gott, der sich geoffenbart
hat als Gott fiir die Menschen, und gemif seiner Offenbarung und gehorsam gegeniiber
seinem Anruf zu erkennen und erkennend zu lieben. Beide Wege sind in Gott und in sei-
ner Offenbarung, aber auch im Wesen des Menschen begriindet; und sie entsprechen da-
bei zugleich der Eigenart je des Ostens und des Westens. Darum entfalten sie auch jeweils
ihre besondere Kraft und Fruchtbarkeit entsprechend dieser Eigenart. Denn unsere Gottes-
erkenntnis, unsere Gottesverehrung, unser ganzes Verhiltnis zu Gott sind (soweit die
menschliche Seite in Frage kommt) immer mitbestimmt von der je besonderen Verfassung
des Menschen, und das meint seine persénlichen Anlagen ebenso wie seine geschicht-
liche, nationale, kulturelle Situation und Tradition. Es ist unsere gemeinsame Not, dafd wir
jahrhundertelang im inner- und zwischenkirchlichen Bereich dieses Gesetz aller mensch-
lichen Erfahrung iibersehen oder gar milachtet haben. Wir haben im Osten wie im Westen

23 G, Vat I, Pastoralkonstitution Gaudium et spes, Art. 3.
24 AAS 56 (1964) 609 ff, hier 656.

141



unsere Besonderheit zum Ausdruck allgemeiner Ordnung erhoben und einander daran
gemessen. Daraus konnten nur Mifiverstindnis und Spaltung entstehen?*.

Je aufrichtiger wir umkehren und nicht mehr nur die Berechtigung unseres eigenen Weges
betonen, sondern zugleich seine notwendige Einseitigkeit uns selber und den andern ein-
gestehen, desto eher wird ein gutes Gesprich moglich sein, desto eher werden wir aber
auch an dem Reichtum anderer Weisen, das Geheimnis Gottes zu erkennen und zu vereh-
ren, verstehend teilnehmen kénnen. Wir werden einander gegenseitig annehmen kénnen
und wir werden einander beschenken kénnen. Dann, nur dann, kann sich auch der Weg
zur Einheit der Kirchen und der Christen 6ffnen. Denn das ist genau der Weg, den Gott
selber gegangen ist und immer geht durch seinen menschgewordenen Sohn in seinem
HI. Geist.

25 Dies fast iiberdeutlich erkennen zu lassen, dazu konnten zwei Synoden des ersten Jahrtausends
dienen: in Trullon 691, Quinisextum genannt, und in Frankfurt 794 - eine byzantinische und eine
frankische , Reichssynode”! Vgl. auch Vat. II, Dekret iiber den Ukumenismus, Art. 14 u. 16.

/Dr. jur. et phil.

Wilhelm Lorenz

wirkt derzeit als Presse- und
Kulturrat an der Usterreichi-
schen Botschaft in Prag.
Dariiber hinaus lehrt er
Bahmische Geschichte an

der Universitit in Graz.

Willy Lorenz
A.E I O. U

Allen Ernstes ist Oesterreich
Unersetzlich

160 Seiten, 59 Bilder, farbiges Titel-
bild, Efalin. 65 178.-.

Willv Larenz

Heiter, ironisch und ein bifichen
sentimental - typisch Gsterreichisch,
michte man sagen - schreibt der er-
folgreiche Autor Willy Lorenz. Mit
dem villig iiberarbeiteten und neu
gestalteten OLV-Geschenkband
»ACE L O, U.” hilter dem Osterrei-
cher gleichsam einen Spiegel vor:

|
‘ | barock, nostalgisch, doch nicht
: gﬁ . ﬁ@ ﬁ@@@&%@ | minder klar und kritisch in der Wie-

dergabe der Charakterziige. Ge-
wandt und diplomatisch vereint er

| ALLEN ERNSTES | historisch fundierte Argumente mit
| IST OESTERREICH UNERSETZLICH | geinen eigenen, meist recht eigen-

willigen Ideen.

Erhaltlich in Ihrer Buchhandlung

D|QLV-
Buchverlag

Oberdsterreichischer
Landesverlag

\ 3779

142



