
NO  EG

Zum Toleranzpatent Kalser Josephs H

Im Stadel des Nömergutes 1n Pilling bei Rutzenmoos, Bezirk Vöcklabruck,
Oberösterreich, ist auf einer afel, die ursprünglich der inzwischen abgetrage-
e  - Wagenhütte des gleichen (utes angebracht WAal, och folgendes lesen:
'x  edenke aber die vorigen age Ebr 10, 32) In diesem Gebäude wurde
Dezember 1782 der erste evangelische Gottesdienst abgehalten.“ Im Nömer-
hause fand VO diesem ersten Adventsonntag 1782 acht onaten hintereinan-
der unter großem Zulauf und, wıe der TONIS bemerkt, ‚,‚unter vielen Iranen
der Versammelten”“‘ regelmäßig Gottesdienst sta IDhiesen elt der 25jährige Jo-
annn Gottlieb ritschel, erster evangelischer Pfarrer VO Rutzenmoos, ab Er
stammte aus Eßlingen un 1n übingen un UrIıC. eologie studiert.
Quartier fand er zunächst 1ın BanZ bescheidener Weise zwel Jahre lang eim Vor-
steher der dortigen evangelischen Gemeinde, dem Besitzer des besagten Nömer-
gutes Pılling 1as Lenzenweger*,
Dieser atthias Lenzenweger ist muiıt mir 1m rad verwandt. Zureit der T1as-
Sung des Toleranzpatentes saßen drei Lenzenweger auf verschiedenen Gütern ın
der Gemeinde Regau* Matthias unterstand der Herrschaft des kath Pfarrhotes
1n Ööcklabruck un! ekannte sich sofort eiım Erscheinen des Toleranzpatentes
als evangelisch?. Etwa 150 Jahre WarTr eın Teil seiner, bzw meıiner Vorfah-
ren, bereits ausgewandert, dafßs heute 1m Gebiet VO Ansbach un! Gunzen-
hausen Mittelfranken och viele evangelische Träger des Namens Lenzenwe-
geI ansässıg sind* Sie werden verstehen, dafß mich gefreut hat, als S1e bei mM1r
nfragten, ob ich bereit sel, diesen Vortrag ZUT Vorbereitung ihres Toleranz-Jubi-
läums halten Ich an für das Vertrauen, WäarTr doch auch meln Großvater
mütterlicherseits eın überaus frommer und euer Pietist. Ich hoffe, das nötige
Einfühlungsvermögen verbunden mıit tischer Objektivität als Voraussetzung
mitzubringen.
Bei meinen Ausführungen beschäftige ich mich mit dem Toleranzpatent, seiner
Vorgeschichte un! Einordnung 1n die Universalgeschichte und ich O:  e, el
ihre Zustimmung en Meine Worte sind auch als eın Ausdruck des Ver-
ständnisses gedacht, das Von ka  S Seite Ihrem uDUlaum entgegenbringen.
unachs einmal das Toleranzpatent selbst Die Voraussetzungen sind geläufig
In Osterreich herrschte seit 1740 Marıa Theresia. Sie hatte ach dem Tode ihres
geliebten Gemahıls, des Kailsers Franz Stephan, 1763 ihren Sohn Joseph I1 zu

Mitregenten ANSCHNOMIMECN, der auch Zu Kaiser gewählt wurde. Am NOo-

> Überarbeiteter Text 1Nes ortrages, gehalten bei der Rüstzeit der evangelischen Pfarrer Osterreichs
1n Pölten August
Steffen Meiter-Schomburg, Rutzenmooser Chronik, Vöcklabruc| 1959, 21
en Matthias (l I1 1756), der das besagte Nömergut ın Pılling innehatte, sein Bruder Wolf-
SaNg (l 111 1753), auf dem Gangljöringergut Kirchberg 3, sSOWw1e Ferdinand *3 1747) auf
dem (zut Lenzenweg ın der Ortschaft Eck
Meiter-Schomburg aaQ.,
Freundliche Mitteilung Vo  - Herrn Pfarrer G Kuhr, Vorsitzenden un Schriftleiter des ereines
für bayerische Kirchengeschichte, VO X IL 196:

3728

JOSEF LENZENWEGER 

Zum Toleranzpatent Kaiser Josephs II.* 

Im Stadel des Nömergutes in Pilling 4 bei Rutzenmoos, Bezirk Vöcklabruck, 
Oberösterreich, ist auf einer Tafel, die ursprünglich an der inzwischen abgetrage­
nen Wagenhütte des gleichen Gutes angebracht war, noch folgendes zu lesen: 
,,Gedenket aber an die vorigen Tage! (Ebr 10, 32) In diesem Gebäude wurde am 1. 
Dezember 1782 der erste evangelische Gottesdienst abgehalten." Im Nömer­
hause fand von diesem ersten Adventsonntag 1782 an acht Monaten hintereinan­
der unter großem Zulauf und, wie der Chronist bemerkt, ,,unter vielen Tränen 
der Versammelten" regelmäßig Gottesdienst statt. Diesen hielt der 25jährige Jo­
hann Gottlieb Tritschel, erster evangelischer Pfarrer von Rutzenmoos, ab. Er 
stammte aus Eßlingen und hatte in Tübingen und Zürich Theologie studiert. 
Quartier fand er zunächst in ganz bescheidener Weise zwei Jahre lang beim Vor­
steher der dortigen evangelischen Gemeinde, dem Besitzer des besagten Nömer­
gutes Pilling 4: Matthias Lenzenweger1 . 

Dieser Matthias Lenzenweger ist mit mir im 6. Grad verwandt. Zur Zeit der Erlas­
sung des Toleranzpatentes saßen drei Lenzenweger auf verschiedenen Gütern in 
der Gemeinde Regau2 • Matthias unterstand der Herrschaft des kath. Pfarrhofes 
in Vöcklabruck und bekannte sich sofort beim Erscheinen des Toleranzpatentes 
als evangelisch3 • Etwa 150 Jahre zuvor war ein Teil seiner, bzw. meiner Vorfah­
ren, bereits ausgewandert, so daß heute im Gebiet von Ansbach und Gunzen­
hausen in Mittelfranken noch viele evangelische Träger des Namens Lenzenwe­
ger ansässig sind4 • Sie werden verstehen, daß es mich gefreut hat, als Sie bei mir 
anfragten, ob ich bereit sei, diesen Vortrag zur Vorbereitung ihres Toleranz-Jubi­
läums zu halten. Ich danke für das Vertrauen, war doch auch mein Großvater 
mütterlicherseits ein überaus frommer und treuer Pietist. Ich hoffe, das nötige 
Einfühlungsvermögen verbunden mit kritischer Objektivität als Voraussetzung 
mitzubringen. 
Bei meinen Ausführungen beschäftige ich mich mit dem Toleranzpatent, seiner 
Vorgeschichte und Einordnung in die Universalgeschichte und ich hoffe, dabei 
ihre Zustimmung zu finden. Meine Worte sind auch als ein Ausdruck des Ver­
ständnisses gedacht, das wir von kath. Seite Ihrem Jubiläum entgegenbringen. 
Zunächst einmal das Toleranzpatent selbst. Die Voraussetzungen sind geläufig. 
In Osterreich herrschte seit 1740 Maria Theresia. Sie hatte nach dem Tode ihres 
geliebten Gemahls, des Kaisers Franz Stephan, 1765 ihren Sohn Joseph II. zum 
Mitregenten angenommen, der auch zum Kaiser gewählt wurde. Am 29. No-

• überarbeiteter Text eines Vortrages, gehalten bei der Rüstzeit der evangelischen Pfarrer Osterreichs 
in St. Pölten am 25. August 1980. 

1 Steffen Meier-Schomburg, Rutzenmooser Chronik, Vöcklabruck 1959, 21 f. 
2 Neben Matthias (•8. m. 1756), der das besagte Nömergut in Pilling innehatte, sein Bruder Wolf­

gang (•18. ill 1753), auf dem Gangljöringergut in Kirchberg 8, sowie Ferdinand (•3. III. 1747) auf 
dem Gut Lenzenweg in der Ortschaft Eck. 

3 Meier-Schomburg aaO., 15 u. 18. 
• Freundliche Mitteilung von Herrn PfarrerG. Kuhr, 1. Vorsitzenden und Schriftleiter des Vereines 

für bayerische Kirchengeschichte, vom 10. XII. 1968. 

328 



vember 1780 starb Marıa Theresia, und annn folgte ın den österreichischen Erb-
landen Joseph Il bis seinem Tode Februar 1790
Die ntwicklungZToleranzpatent ahm VO  > ähren ihren Ausgang. Dies hat
erst jJungst 1973 einho. Joseph olny ın seiner Veröffentlichung ‚„‚Die josephi-
nische Toleranz unter besonderer Berücksichtigung ihres gelstigen Wegbereiters
Johann Leopold Hay  44 dargelegt?. Übrigens beruft sich olny 1in seiner infüh-
rung immer wieder auf die bisher einzige deutsche onographie ber das Tole-
ranzpatent Kaiser Josephs IEx die 1881 der ehem. Professor der amaligen
Evang.-theol. Lehranstalt ın Wıen, Dr Gustav rank, herausgebracht hat olny
rühmt die Wissenschaftlichkeit und kritische Objektivität dieser Festschrift.
In der Gegend VO Ungarisch-Hradisch (heute Uherske-Hradiste) sudlich VO

Kremsier hatte die evangelische ewegung ın den siebziger ahren solche Aus-
maße aNngENOMMEN, dafß der HaANZE staatliche Apparat 1n ewegung gesetzt WUulI -

de [ie Berichte ach Wiıen sprachen davon, da{f eine sehr große Nnza VO

‚‚Untertanen sich ungescheut ZUT Ilutherischen Religion bekennen, ihre utherı1-
schen Lieder 1n katholischen Kirchen öffentlich absingen”. Kaiserin Marıa
Theresia befahl er mıit Hofdekret VO Maı dem mährischen Landes-
grem1um, hne Verzug eine Untersuchung (Ort un Stelle durchzuführen Die
ädels  Trer un Verführten, wıe S1€e sich ausdrückte, selen ohl verwahren
und abzusondern un: die überwiesenen Verbrecher ach dem olitischen (36-
setze bestrafen.
Die ehorden bestrebt, die ber die ntwicklung bestürzte Kalserin ach
Möglichkeit wieder beruhigen. S1ie baten, die Untersuchungskommiss1ion SO
wieder eruien werden. Inzwischen aber hatte die Kaliserin ihren Kanzler,
enze Anton Fürst Kaunuıitz VOIl Rietberg, mıit der Angelegenheit befaßt. Er stellt
1ın seinem Gutachten fest Dieses bel se1l cht NeU, un bestehe keine off-
NUunNng, da{fs sich das Gift der Ketzerel 1n kurzer eıt UrCcC gewaltsame AaUS-

rotten lasse. Im Gegenteil, sagte Kaunuitz, die rfahrung habe vielfach bestätigt,
dafß UrC Furcht un: wang die Gemüter och mehr erhärtet un ın ihrem ana-
HiSmus gestär. werden. Er schlug VOIL, I1la  — solle die Abfallsbewegung OKalhlısıe-
ren, un die Irgläubigen ollten sich mit der bisher geübten Praxis des geheimen
ottesdienstes begnügen“®.
Marıa Theresia ahm diese Vorschläge ihres einflußreichen Kanzlers auf un
richtete mıiıt Hofdekret VO Juni 1777 die Geistliche Hofkommission eın Deren
Vorsitzender WaTlT Baron Tanz arl TE VO  — Qualtenberg und dessen 1tarDel-
ter Propst MarTrx Anton Wittola, Pfarrer VO  - Schörfling ın Oberösterreich un seit
17 VO Probsdortf bel Wıen®*, un Johannes Leopold VOIIN Hay, seıit 1775 Propst
VO Nikolsburg und annn 1780 Bischof VO  —j Königsgrätz’.
Es wurde eine Instruktion die Geistlichkeit erlassen, die durchaus pOsI1t1V
klang: die kath Geistlichen wurden nämlich ZUT eifrigen Lesung der HI Schrift
und der wichtigsten Autoren der kirchlichen Reformbewegung ermuntert, g-
meıint damıt die Jansenisten. Sie ollten die Abgefallenen eine Art
Amneste walten lassen und ihnen keine Vorwürtfe machen, sondern G1E Z.UTI Le-

München Wissenschaftl. Materialıen un Beiträge ZU!r Geschichte und Landeskunde der böh-
mischen Länder, hg V. oll Carolinum, Forschungsstelle für die böhmischen er, eft 15)
Wolny, aaQ., 42-

b  « anfred Brandl, Der ‚‚österreichische Pfarrer“ Marx nton Wıttola, eyr 19/4
Vgl Anonymus. Die Freimaurerei Usterreich-Ungarns, Wiıen 1897,

329

vember 1780 starb Maria Theresia, und dann folgte in den österreichischen Erb­
landen Joseph II. bis zu seinem Tode am 20. Februar 1790. 
Die Entwicklung zum Toleranzpatent nahm von Mähren ihren Ausgang. Dies hat 
erst jüngst 1973 Reinhold Joseph Wolny in seiner Veröffentlichung „Die josephi­
nische Toleranz unter besonderer Berücksichtigung ihres geistigen Wegbereiters 
Johann Leopold Hay" dargelegt5 • übrigens beruft sich Wolny in seiner Einfüh­
rung immer wieder auf die bisher einzige deutsche Monographie über das Tole­
ranzpatent Kaiser Josephs II., die 1881 der ehern. Professor der damaligen 
Evang.-theol. Lehranstalt in Wien, Dr. GustavFrank, herausgebracht hat. Wolny 
rühmt die Wissenschaftlichkeit und kritische Objektivität dieser Festschrift. 
In der Gegend von Ungarisch-Hradisch (heute Uherske-Hradlste) südlich von 
Kremsier hatte die evangelische Bewegung in den siebziger Jahren solche Aus­
maße angenommen, daß der ganze staatliche Apparat in Bewegung gesetzt wur­
de. Die Berichte nach Wien sprachen davon, daß eine sehr große Anzahl von 
,, Untertanen sich ungescheut zur lutherischen Religion bekennen, ihre lutheri­
schen Lieder sogar in katholischen Kirchen öffentlich absingen". Kaiserin Maria 
Theresia befahl daher mit Hofdekret vom 14. Mai 1777 dem mährischen Landes­
gremium, ohne Verzug eine Untersuchung an Ort und Stelle durchzuführen. Die 
Rädelsführer und Verführten, wie sie sich ausdrückte, seien wohl zu verwahren 
und abzusondern und die überwiesenen Verbrecher nach dem politischen Ge­
setze zu bestrafen. 
Die Behörden waren bestrebt, die über die Entwicklung bestürzte Kaiserin nach 
Möglichkeit wieder zu beruhigen. Sie baten, die Untersuchungskommission solle 
wieder abberufen werden. Inzwischen aber hatte die Kaiserin ihren Kanzler, 
Wenzel Anton Fürst Kaunitz von Rietberg, mit der Angelegenheit befaßt. Er stellt 
in seinem Gutachten fest: Dieses übel sei nicht neu, und es bestehe keine Hoff­
nung, daß sich das Gift der Ketzerei in kurzer Zeit durch gewaltsame Mittel aus­
rotten lasse. Im Gegenteil, sagte Kaunitz, die Erfahrung habe vielfach bestätigt, 
daß durch Furcht und Zwang die Gemüter noch mehr erhärtet und in ihrem Fana­
tismus gestärkt werden. Er schlug vor, man solle die Abfallsbewegung lokalisie­
ren, und die Irrgläubigen sollten sich mit der bisher geübten Praxis des geheimen 
Gottesdienstes begnügen6 • 

Maria Theresia nahm diese Vorschläge ihres einflußreichen Kanzlers auf und 
richtete mit Hofdekret vom 1. Juni 1777 die Geistliche Hofkommission ein. Deren 
Vorsitzender war Baron Franz Karl Kreßl von Qualtenberg und dessen Mitarbei­
ter Propst Marx Anton Wittola, Pfarrer von Schörfling in Oberösterreich und seit 
1774 von Probsdorf bei Wien6a, und Johannes Leopold von Hay, seit 1775 Propst 
von Nikolsburg und dann 1780 Bischof von Königsgrätz7

• 

Es wurde eine Instruktion an die Geistlichkeit erlassen , die durchaus positiv 
klang: die kath. Geistlichen wurden nämlich zur eifrigen Lesung der HI. Schrift 
und der wichtigsten Autoren der kirchlichen Reformbewegung ermuntert, ge­
meint waren damit die Jansenisten. Sie sollten gegen die Abgefallenen eine Art 
Amnestie walten lassen und ihnen keine Vorwürfe machen, sondern sie zur Le-

5 München(= Wissenschaft!. Materialien und Beiträge zur Geschichte und Landeskunde der böh-
mischen Länder, hg. v. Coll. Carolinum, Forschungsstelle für die böhmischen Länder, Heft 15). 

6 Wolny, aaO., 42-44. 
oa S. Manfred Brand!, Der „österreichische Pfarrer" Marx Anton Wittola, Steyr 1974. 
7 Vgl. Anonymus. Die Freimaurerei Osterreich-Ungarns, Wien 1897, 104. 

329 



SUuNg des Wortes Gottes un andererTBücher vaterlic ermahnen. Kein Prie-
Ster SO sich unterstehen, die Häuser ach häretischen Büchern durchsu-
chen, Was ja sehr oft eschehen war®. och der gewünschte Erfolg blieb Au  N
Schuld daran WarTr ach Auffassung der Hofkommission einmal die n  ung
der Geistlichen un och vielmehr die och gelegentlich angewandte Gewalt,

1n der acC VO auf Juni 1777 ıIn der ähe VO Ungarisch-Hradisch,
nämlich 1ın Rautschka
In einem Bericht VO August 1777 sprach Propst Hay das erste Mal den Ge-
danken aus, Urc. Herausgabe eines Patentes ollten klare Verhältniss geschaf-
fen werden?. och zunächst gab eES och einen Rückschlag. UrcC eine kaiserli-
che Resolution VO eptember 1777, die och nicht VO Geist der Toleranz
gepragt Warl, sollte das Missionsgeschäft wieder dem bischöflichen Konsistorium
übertragen werden, 1in die widerspenstigen Dörtfer sollte ar gelegt und ein
Teil des Zuchthauses 1n TUNnNn in ein Missionshaus für die Bekehrung der Irrgläu-
bigen verwandelt werden. Beli Fortdauer der Kenitenz würden strengste
Zwangsmittel angewendet werden, un ZWar Abstellung Zu riegsdienst, ZUT
Schanzarbei: bei Olmütz, Abordnung 1NSs uchthaus ach rünn, Zwangsaus-
siedlung ach ngarn etc., cht aber, hiefß C5, ach Slebenbürgen, sich
ihre Bekehrung Sarl cht erhoffen ieße, weil ort schon viele evangelische
Transmigranten waren!®.
Diese Verordnung trug die Unterschri der Kaiserin Marıa Theresia. Joseph be-
fand sich damals In einem Truppenlager ın der ähe VO  3 Brünn. Dort erfuhr
VO Patent un! schrieb daraufhin September 1777 einen flammenden
Brief seline Multter. Leidenschaftlich protestierte er die verhängten (3@e-
waltmafisnahmen. Der Gegensatz zwischen Mutltter un Sohn erschien diesem
el  un unüberbrückbar Joseph drohte, unter diesen mständen sähe sich
ZWUNgECN, VOonNn der Mitregentschaft In Osterreich zurückzutreten. Was tat Marıa
Theresia ıIn dieser prekären Situation? S1ie ZWaTt ihren Sohn, WäarTr aber mit
seinen Reformideen nicht 5aMZ einverstanden. S1e wandte sicher Kaunitz,
der ihr Vertrauen 1ın vollem Ausma(ldfs esa eın Gutachten VO Oktober 1777
tellte die Grundlage einer geänderten österreichischen Protestanten- und Kir-
chenpolitik dar ach den erlassenden Richtlinien würde en Akatholiken
eine öffentliche Religionsausübung zugestanden werden. INnzZ1Ig un!: allein Autf-
wiegeln un Stören der öffentlichen Ordnung ollten bestraft werden. INa  —
diese Formel der stillen Duldung allerdings verschieden auslegen konnte, mufß
eingeräumt werden. Ruhe aber trat auch ach dieser Erklärung cht ein Außer-
dem hatte Marla Theresia VO  - ihrer religiösen Einstellung her Gewissensbeden-
ken!! Es gelang cht einmal ihrem Beichtvater, dem Propst lgnaz üller VO  - St
Dorothea??, ihre Gewissensskrupel vollständig zerstreuen
Auf der anderen Seite ihrer Berater stand der Erzbischof VO Wiıen, Kardinal
Christoph Anton raf Migazzl*>, der jedes Entgegenkommen ablehnen wollte
DIie Entwicklung zıng aber unautfhaltsam weiıter. Die irklichkeit WAar, wWwI1e olny
feststellt (ich hätte 05 nicht schön formulieren können) Da die eglerung
ratlos, die ehorden machtlos, die Erlässe erfolglos, die Strafen nutzlos und jede

olny, aaQ., Q  Q Ebd., Ebd., 53 11 Ebd., 54-56
Josef 0i  A, Kirche 1ın OÖsterreich, Wien 1959, 295; vgl azu Wolny, aaU., 105-108

13 Leider exishert außer der panegyrischen Biographie VO Cölestin Wolfsgruber, Saulgau 1890, noch
keine wissenschaftliche Lebensbeschreibung.

33()

sung des Wortes Gottes und anderer guter Bücher väterlich ermahnen. Kein Prie­
ster solle sich unterstehen, die Häuser nach häretischen Büchern zu durchsu­
chen, was ja sehr oft geschehen war8 • Doch der gewünschte Erfolg blieb aus. 
Schuld daran war nach Auffassung der Hofkommission einmal die Unbildung 
der Geistlichen und noch vielmehr die noch gelegentlich angewandte Gewalt, 
z. B. in der Nacht vom 8. auf 9. Juni 1777 in der Nähe von Ungarisch-Hradisch, 
nämlich in Rautschka. 
In einem Bericht vom 25. August 1777 sprach Propst Hay das erste Mal den Ge­
danken aus, durch Herausgabe eines Patentes sollten klare Verhältnisse geschaf­
fen werden 9. Doch zunächst gab es noch einen Rückschlag. Durch eine kaiserli­
che Resolution vom 12. September 1777, die noch nicht vom Geist der Toleranz 
geprägt war, sollte das Missionsgeschäft wieder dem bischöflichen Konsistorium 
übertragen werden, in die widerspenstigen Dörfer sollte Militär gelegt und ein 
Teil des Zuchthauses in Brünn in ein Missionshaus für die Bekehrung der Irrgläu­
bigen verwandelt werden. Bei Fortdauer der Renitenz würden strengste 
Zwangsmittel angewendet werden, und zwar Abstellung zum Kriegsdienst, zur 
Schanzarbeit bei Olmütz, Abordnung ins Zuchthaus nach Brünn, Zwangsaus­
siedlung nach Ungarn etc., nicht aber, so hieß es, nach Siebenbürgen, wo sich 
ihre Bekehrung gar nicht erhoffen ließe, weil dort schon viele evangelische 
Transmigranten waren 10• 

Diese Verordnung trug die Unterschrift der Kaiserin Maria Theresia. Joseph be­
fand sich damals in einem Truppenlager in der Nähe von Brünn. Dort erfuhr er 
vom Patent und schrieb daraufhin am 23. September 1777 einen flammenden 
Brief an seine Mutter. Leidenschaftlich protestierte er gegen die verhängten Ge­
waltmaßnahmen. Der Gegensatz zwischen Mutter und Sohn erschien zu diesem 
Zeitpunkt unüberbrückbar. Joseph drohte, unter diesen Umständen sähe er sich 
gezwungen, von der Mitregentschaft in Osterreich zurückzutreten. Was tat Maria 
Theresia in dieser prekären Situation? Sie liebte zwar ihren Sohn, war aber mit 
seinen Reformideen nicht ganz einverstanden. Sie wandte sich daher an Kaunitz, 
der ihr Vertrauen in vollem Ausmaß besaß. Sein Gutachten vom 13. Oktober 1777 
stellte die Grundlage einer geänderten österreichischen Protestanten- und Kir­
chenpolitik dar. Nach den zu erlassenden Richtlinien würde allen Akatholiken 
eine öffentliche Religionsausübung zugestanden werden. Einzig und allein Auf­
wiegeln und Stören der öffentlichen Ordnung sollten bestraft werden. Daß man 
diese Formel der stillen Duldung allerdings verschieden auslegen konnte, muß 
eingeräumt werden. Ruhe aber trat auch nach dieser Erklärung nicht ein. Außer­
dem hatte Maria Theresia von ihrer religiösen Einstellung her Gewissensbeden­
ken 11

. Es gelang nicht einmal ihrem Beichtvater, dem Propst Ignaz Müller von St. 
Dorothea12

, ihre Gewissensskrupel vollständig zu zerstreuen. 
Auf der anderen Seite ihrer Berater stand der Erzbischof von Wien, Kardinal 
Christoph Anton Graf Migazzi13 , der jedes Entgegenkommen ablehnen wollte. 
Die Entwicklung ging aber unaufhaltsam weiter. Die Wirklichkeit war, wie Wolny 
feststellt (ich hätte es nicht so schön formulieren können): ,,Daß die Regierung 
ratlos, die Behörden machtlos, die Erlässe erfolglos, die Strafen nutzlos und jede 

• Wolny, aaO., 46. 9 Ebd., 53. 10 Ebd., 53f. 11 Ebd., 54-56. 
12 S. Josef Wodka, Kirche in Osterreich, Wien 1959, 295; vgl. dazu Wolny, aaO., 105-108. 
13 Leider existiert außer der panegyrischen Biographie von Cölestin Wolfsgmber, Saulgau 1890, noch 

keine streng wissenschaftliche Lebensbeschreibung. 

330 



Hoffnung auf Rekatholisierung aussichtslos waren/‘14. Die Führer der evangeli-
schen ewegung aber traten 1n Mähren und anderen Gebieten SEeIDSTIDE-
wulßster auf Erst der Tod der Kailiserin un die Übernahme der egierung UrcCc
Joseph I1 November 1780 ebneten den Weg ZUuU Toleranzpatent.
on Dezember, also einen Monat ach seinem Regierungsantritt, hob
Joseph die Geistliche Hofkommission und die damiıt verbundenen Missionen auf,
die VO Marıa Theresia S  a eingesetzt worden en der regulären
Seelsorge nämlich Missionäre aus verschiedenen T  en, besonders aus
der Gesellscha Jesu und VO den enediktinern, 1in den Ballungszentren der
Evangelischen eingesetzt worden, die UrCcC redigten, aber auch durch Verhöre
die Evangelischen azu bewegen ollten, wieder katholisch werden!>.
Am Julıi 1781 befahl Joseph den katholischen Geistlichen, sS1e sollten sich ZUT

T.  a  ng der Ruhe und des Friedens ın keine Kontroversen oder Disputationen
einlassen!®. kınen Monat spater, August, verordnete D die Rückfüh-
rung ZUI wahren Religion lediglich der unendlichen Barmherzigkeit Gottes un
der pflichteifrigen, bescheidenen Mitwirkung der Geistlichkeit UrC UÜberzeu-
Sung un einen aufrichtigen Lebenswandel überlassen sSe1l Wenn aber die
Evangelischen Katholiken abwendig machen sollten, annn selen diese Mutwilli-
SCn us:  ZEN, ach den Gesetzen einzuziehen un! bestrafen?!?.
Der entscheidende Schritt kam aber schon In 1C Im Staatsrat wurde ber die
welıtere Behandlung der Nichtkatholiken beraten. Fürst Kaunitz iTrat entspre-
en seiner bereits 1E geäufßerten Gesinnung für die VO. Gleichstellung der
Bekenner der verschiedenen christlichen Konfessionen ein. Kaliser Joseph teilte
1U der böhmisch-österreichischen ofkanzlei seine Meinung ezüglic eines
einzuführenden vernünftigen Toleranzsystems mıiıt Die Kanzlei opponıerte aber
und gab och eine Gegenstellungnahme ab och schon Oktober gng
1eselbe Hofkanzlei eın kaiserliches Handbillet, das Schlufß eine Kundma-
chung enthielt, die 1n den inländischen eitungen veröffentlicht werden sollte18.
Es ist zweckmäßig, da{fs WIT uns wenigstens den Inhalt der ersten vler, der
wichtigsten Punkte or bringen: ‚„„Se Römisch-Kaiserlich-Königlich-
Apostolische ajestät überzeugt einerseıits VO  ' der chä  eit en (JeWIlS-
SCNSZWAaANES und andererseits VO  - dem oroßen Nutzen, der für die Religion un
den Staat aus einer wahren christlichen Toleranz entspringet, en allergnä-
digst olgende Maßregeln festgesetzt und sämtlichen ehorden ZUT genauesten
und unverbrüchlichsten Nachachtung vorgeschrieben, nämlich Erstens, den
Akatholischen, das ist den augsburgischen un helvetischen Konfessionsver-
wandten, SOWIeEe den (Graecis non-unıitis, deren, nämlich der Protestanten un!
Non-unitorum eine genugsame Anzahl vorhanden un ach den Kräften der-
selben hunlich ist, das exercıtium religionis privatum allenthalben hne Rück-
sicht, ob jemals gebräuchlich SCWESECN oder nicht, VO 1U gestattet sSel  44
Vielleicht könnte 198121  —; sich der Bezeichnung katholiken stoßen. Sie War aber
L11UT als ammelbegriff verstehen. Im ursprünglichen Entwurtf WarTr Se-
standen: ‚„„‚den Schismatischen Griechen“‘. Weil I1a  - aber annn gefunden hat,
da{fl ‚„‚schismatisch”“‘ verletztend se1in könnte, hat INa E UrcC den Ausdruck

olny, aaQ., 51
USTIAU Frank, Das Toleranz-Paten Kaiser Joseph IL: Wıen 1882, 10£.
Ebd., Ebd., 1Ar
olny, aaQ., 70, und rank, aaQ., 19-28

331

Hoffnung auf Rekatholisierung aussichtslos waren"14 • Die Führer der evangeli­
schen Bewegung aber traten in Mähren und anderen Gebieten um so selbstbe­
wußter auf. Erst der Tod der Kaiserin und die Obernahme der Regierung durch 
Joseph II. am 29. November 1780 ebneten den Weg zum Toleranzpatent. 
Schon am 31. Dezember, also einen Monat nach seinem Regierungsantritt, hob 
Joseph die Geistliche Hofkommission und die damit verbundenen Missionen auf, 
die von Maria Theresia um 1758 eingesetzt worden waren. Neben der regulären 
Seelsorge waren nämlich Missionäre aus verschiedenen Orden, besonders aus 
der Gesellschaft Jesu und von den Benediktinern, in den Ballungszentren der 
Evangelischen eingesetzt worden, die durch Predigten, aber auch durch Verhöre 
die Evangelischen dazu bewegen sollten, wieder katholisch zu werden15. 

Am 25. Juli 1781 befahl Joseph den katholischen Geistlichen, sie sollten sich zur 
Erhaltung der Ruhe und des Friedens in keine Kontroversen oder Disputationen 
einlassen 16. Einen Monat später, am 28. August, verordnete er, daß die Rückfüh­
rung zur wahren Religion lediglich der unendlichen Barmherzigkeit Gottes und 
der pflichteifrigen, bescheidenen Mitwirkung der Geistlichkeit durch Oberzeu­
gung und einen aufrichtigen Lebenswandel zu überlassen sei. Wenn aber die 
Evangelischen Katholiken abwendig machen sollten, dann seien diese Mutwilli­
gen auszumerzen, nach den Gesetzen einzuziehen und zu bestrafen17. 

Der entscheidende Schritt kam aber schon in Sicht. Im Staatsrat wurde über die 
weitere Behandlung der Nichtkatholiken beraten. Fürst Kaunitz trat entspre­
chend seiner bereits 1777 geäußerten Gesinnung für die volle Gleichstellung der 
Bekenner der verschiedenen christlichen Konfessionen ein. Kaiser Joseph teilte 
nun der böhmisch-österreichischen Hofkanzlei seine Meinung bezüglich eines 
einzuführenden vernünftigen Toleranzsystems mit. Die Kanzlei opponierte aber 
und gab noch eine Gegenstellungnahme ab. Doch schon am 13. Oktober ging an 
dieselbe Hofkanzlei ein kaiserliches Handbillet, das am Schluß eine Kundma­
chung enthielt, die in den inländischen Zeitungen veröffentlicht werden sollte18• 

Es ist zweckmäßig, daß wir uns wenigstens den Inhalt der ersten vier, d. i. der 
wichtigsten Punkte zu Gehör bringen: ,,Se. Römisch-Kaiserlich-Königlich­
Apostolische Majestät überzeugt einerseits von der Schädlichkeit allen Gewis­
senszwanges und andererseits von dem großen Nutzen, der für die Religion und 
den Staat aus einer wahren christlichen Toleranz entspringet, haben allergnä­
digst folgende Maßregeln festgesetzt und sämtlichen Behörden zur genauesten 
und unverbrüchlichsten Nachachtung vorgeschrieben, nämlich: Erstens, daß den 
Akatholischen, das ist den augsburgischen und helvetischen Konfessionsver­
wandten, sowie den Graecis non-unitis, wo deren, nämlich der Protestanten und 
Non-unitorum eine genügsame Anzahl vorhanden und es nach den Kräften der­
selben thunlich ist, das exercitium religionis privatum allenthalben ohne Rück­
sicht, ob es jemals gebräuchlich gewesen oder nicht, von nun an gestattet sei." 
Vielleicht könnte man sich an der Bezeichnung Akatholiken stoßen. Sie war aber 
nur als Sammelbegriff zu verstehen. Im ursprünglichen Entwurf war z. B. ge­
standen: ,,den Schismatischen Griechen". Weil man aber dann gefunden hat, 
daß „schismatisch" verletztend sein könnte, hat man es durch den Ausdruck 

14 Wolny, aaO., 51 u. 65. 
15 G11slav Frank, Das Toleranz-Patent Kaiser Joseph II. , Wien 1882, lOf. 
16 Ebd., 17. 17 Ebd., 17f. 
18 Wolny, aaO., 70, und Frank, aaO., 19-28. 

331 



‚‚nücht-uniert“” ersetzt!?. Es WarTr also nicht eine Herabwürdigung der Nichtkatho-
lischen UTrTC das Wort Akatholiken beabsichtigt.
‚‚Zweitens ist diesem exercıt10 religionis prıvato eın anderer Verstand geben,
als dafs den Protestanten und Non-unitis für ihre Bethäuser und iırchen eın (Ge-
läut, keine Türme un eın FEFingang, der eine Kirche vorstellte, eingestanden,
ONs aber ihnen se.  e, S1€e wollten, erbauen und alle usübung ihres (Sol=
tesdienstes sowochl iın denselben, als auch außer olchen bei Kranken, immer
sich diese befinden mögen, vollkommen frei gelassen werden soll
Drittens: da, ihnen, Protestanten un Non-unuitis, schon dermalen eın Mehre-
ICS eingeräumt ist, habe e5 bei selbem sSeın Verbleiben Viertens: wollten 5Se Ma-
Jjestät diesen sämtlichen Religionsverwandten auch 1n jenen Ländern un! Städ-
ten, sSEe der ReligionJder Possessionen un:! des Incolats, des Bürger-
un Meisterrechts, der akademischen urden un:! der ( ivildienste bisher nicht
fähig ünftig eines und das andere peI viam dispensationis Nlemal ohne
Anstand ertheilen‘‘290.
ezüglic der Einstelung der Schulmeister wurde August 1782 och eine
Ergänzung nachgeschickt: Dort, kath Schulmeister Sind, sollte die Autfstel-
lung evangelischer Schu  elister cht notwendigerweise durchgeführt werden.
ingegen UOrten, eın kath Schulmeister, aber eine hinreichende Anzahl
VO  - akatholis  en Kıiındern sich befände, sollte für die Errichtung einer katholi-
schen Schule gesorgt werden. Also, die katholischen Schulmeister mußfsten
nicht VO  — ihren Stellungen entfernt werden“1l
Die Zahl derer, die sich 1U ZU Protestantismus en bekannten, WarTr für die
egierung überraschend grofß Ich ringe die ahlen VO Tan. 1ın den Erblanden

bis Ende Oktober 1782 Personen bereits angemeldet, 1mM Dezember
1785 rhöhte sich die Zahl auf 107.0002321
Man WAar, WI1Ie gesagt, ber diese hohe Zahl sehr überrascht, und zwar VOT em 1in
den kath Kreisen un! auch In der eglerung. Denn und für sich hatte Jo-
seph Il nicht die Absicht gehabt, die kath Religion VO  - ihrer, w1ıe INa  — sich aus-

drückte, dominanten Stellung vertreiben. er wurde 1mM Dezember 1782
eine Verfügung getroffen, die als eine gewIlsse Einschränkung aufgefaßt werden
konnte: Solche, die übertreten wollten, ollten zuerst mehrere ochen e1ım
ständigen kath Pfarrer NIierTiC nehmen?®S. Die kath Geistlichen ollten aka-
Olısche Kranke VO sich selbst un! ohne da{fs S1e eigens gerufen wurden, einmal
besuchen un ihnen ihren christlichen eistan anbieten dürfen, un derlei
Kranke ZUr kath Religion zurücktreten wollten, sollten S1e ihnen en hiezu e_
forderlichen eistan eisten. €e1 ollten sich die Seelsorger allerdings jeder
Zudringlichkeit sorgfältig enthalten natürlich ist diese Grenze nicht immer klar
erkennbar un sich ohne welılteres entfernen, wenn der Ta sich ihres Be1l-
standes nicht bediente

Vgl rank, aaU.,
UOriginal 1mM Haus-Hof- un Staatsarchiv Wıen, Sammlung der kaiserlich-königlichen Landes-
fürstlichen Gesetzesverordnungen 1n Publico-Ecclesiasticis VO Jahre 1767 bis 1782, Wiıen 1782,
Nr 133, 137-140; ferner Oolny, aaQ., 115-120 (Dokument Ferdinand Maalds, Der Josephinismus

I1 Fontes Austriacarum, IL Abt. Bd.) Wıen 1953, 278f, und rank, aaQ., 3'7—4()
bzw. 46

21 Frank, aaQ.,, 63f. Ebd., bzw
Erich Zöllner, Geschichte Osterreichs, Wien® 1978, 324

337

,,nicht-uniert" ersetzt 19 . Es war also nicht eine Herabwürdigung der Nichtkatho­
lischen durch das Wort Akatholiken beabsichtigt. 
,,zweitens ist diesem exercitio religionis privato kein anderer Verstand zu geben, 
als daß den Protestanten und Non-unitis für ihre Bethäuser und Kirchen kein Ge­
läut, keine Türme und kein Eingang, der eine Kirche vorstellte, eingestanden, 
sonst aber ihnen selbe, wo sie wollten, zu erbauen und alle Ausübung ihres Got­
tesdienstes sowohl in denselben, als auch außer solchen bei Kranken, wo immer 
sich diese befin~en mögen, vollkommen frei gelassen werden soll. 
Drittens: da, wo ihnen, Protestanten und Non-unitis, schon dermalen ein Mehre­
res eingeräumt ist, habe es bei selbem sein Verbleiben. Viertens: wollten Se. Ma­
jestät diesen sämtlichen Religionsverwandten auch in jenen Ländern und Städ­
ten, wo selbe der Religion wegen, der Possessionen und des Incolats, des Bürger­
und Meisterrechts, der akademischen Würden und der Civildienste bisher nicht 
fähig waren, künftig eines und das andere per viam dispensationis allemal ohne 
Anstand ertheilen"20. 

Bezüglich der Einstellung der Schulmeister wurde am 23. August 1782 noch eine 
Ergänzung nachgeschickt: Dort, wo kath. Schulmeister sind, sollte die Aufstel­
lung evangelischer Schulmeister nicht notwendigerweise durchgeführt werden. 
Hingegen an Orten, wo kein kath. Schulmeister, aber eine hinreichende Anzahl 
von akatholischen Kindern sich befände, sollte für die Errichtung einer akatholi­
schen Schule gesorgt werden. - Also, die katholischen Schulmeister mußten 
nicht von ihren Stellungen entfernt werden21! 
Die Zahl derer, die sich nun zum Protestantismus offen bekannten, war für die 
Regierung überraschend groß. Ich bringe die Zahlen von Frank: in den Erblanden 
waren bis Ende Oktober 1782 73.000 Personen bereits angemeldet, im Dezember 
1785 erhöhte sich die Zahl auf 107.00022! 
Man war, wie gesagt, über diese hohe Zahl sehr überrascht, und zwar vor allem in 
den kath. Kreisen und auch in der Regierung. Denn an und für sich hatte Jo­
seph II. nicht die Absicht gehabt, die kath. Religion von ihrer, wie man sich aus­
drückte, dominanten Stellung zu vertreiben. Daher wurde im Dezember 1782 
eine Verfügung getroffen, die als eine gewisse Einschränkung aufgefaßt werden 
konnte: Solche, die übertreten wollten, sollten zuerst mehrere Wochen beim zu­
ständigen kath. Pfarrer Unterricht nehmen23 . Die kath. Geistlichen sollten aka­
tholische Kranke von sich selbst und ohne daß sie eigens gerufen wurden, einmal 
besuchen und ihnen ihren christlichen Beistand anbieten dürfen, und falls derlei 
Kranke zur kath. Religion zurücktreten wollten, sollten sie ihnen allen hiezu er­
forderlichen Beistand leisten : Dabei sollten sich die Seelsorger allerdings jeder 
Zudringlichkeit sorgfältig enthalten - natürlich ist diese Grenze nicht immer klar 
erkennbar - und sich ohne weiteres entfernen, wenn der Kranke sich ihres Bei­
standes nicht bediente. 

19 Vgl. Frank, aaO., 37. 
20 Original im Haus-Hof- und Staatsarchiv Wien, Ed.: Sammlung der kaiserlich-königl.ichen Landes­

fürstlichen Gesetzesverordnungen in Publico-Ecclesiasticis vom Jahre 1767 bis 1782, Wien 1782, 
Nr. 133, 137-140; ferner Wolny, aaO., 118--120(Dokument 2), Ferdinand Maaß, Der Josephinismus 
Bd. II (= Fontes rerum Austriacarum, II. Abt. 72. Bd.) Wien 1953, 278f, und Frank, aaO ., 37-40 
bzw. 46f. 

21 Frank, aaO. , 63 f. 22 Ebd., 79 bzw. 83. 
2 3 Erich Zöllner, Geschich te Osterreichs, Wien6 1978, 324. 

332 



Ferner wurde verfügt, die Religionserklärung einzeln abgefordert werde. Es
möge auch jenen Orten, „,alı denen sich keine 100 akatholischenenbe-
fänden (das WarTr zunächst die chtzahl), Bethäuser un Schulen eingerichtet
werden, WEenNln sich ort LLIUT Personen befinden‘“**. Außerdem wurden die
akatholischen Pastoren verhalten, Ende zunächst eines jeden Monats eın Ver-
zeichnis er 1n diesem Monat getauften, getraute un egrabenen Personen,
auf dem Weg ber den Ortsrichter den kath arrer abzugeben. Den Pastoren
aber blieb unbenommen, ihrer Privatnotiz auch en hren“*>
Binnen kurzem auf rund des Toleranzpatentes 1mM Gebiet des heutigen
Osterreich Toleranz-Gemeinden entstanden, die meilisten 1ın Kärnten?®.
Diese Mafßnahmen Josephs auf chlichem Gebiet ftanden wenıger Widerstand
als andere, die Eingriffe 1n die Ordnung des katholischen Gottesdienstes
der bezüglich der Leichenbestattung. Er wagte ©S, sich die dominante Re-
ligion 1n die Ordnung des Gottesdienstes, E selbst der Leichenbestattung in el-
eAusmaßfs einzumischen?*”, ihm das den 5Spitznamen ‚‚Sakrıstan des römıl-
schen Reiches”“ VO seıiten se1ines or  es, des Preufßen-Königs Friedrich 11.,
eintrug?8,
Die UrC. das Toleranzpatent gegebenen Einschränkungen elen für die österrel-
chische Reichshälfte ZUuU Großteil 1861 UrcCc das Protestantengesetz Kaiser
Franz Josephs. IDıie Protestanten wurden mıit den atholiken grundsätzlich
gleichberechtigt, VO  - Dispens WarTrT eine Rede mehr. Der Glaubensunterschied
der Staatsbürger begründete keinen Unterschied mehr 1mM Ööffentlichen Leben“*?
Die etzten Keste offizieller Staatsbeaufsichtigung, der 1n gleicher Weise die Ka-
holıken, besonders bis Zu Konkordat VO 1855 unterstanden>®®, elen, ott sel
Dank, 1961 durch das ‚‚Gesetz ber aufßere Rechtsverhältnisse der Evangelischen
1TC 1ın Osterreich‘1.
Die atholiken freuen sich heute aufrichtig ber die 1U 1ın Osterreich vorhan-
ene Gleichstelung. Sie freuen sich ber die gegenseiltige Hochachtung und
brüderliche Hochschätzung. Ja WIT agen uns heute, wI1ıe konnte früher e1-
el olchen Intoleranz kommen? Wie WarTr das mıit der Botschaft T1S5 vereinbar?
Der Schlüssel für die Beantwortung der rage liegt ın der Lehre VO Anspruch
der ahrneı auf ihre Dur  setzung, weil INa  — glaubte, emjenigen, dem 111a  -

SOZUSAaAEN die ahrherr aufzwinge, einen Dienst erwelsen.
[ die Staatsreligion der alten Römer wehrte sich die Junge christliche Kirche,
das Pendel schlug annn unter Theodosius endgültigu mıiıt der rklärung der
christlichen Kirche ZUT Staatsreligion. Augustin ges 431), dieser ohl 270  e
Geistesmann des Altertums, och VO Martın Luther eachte und geschätzt, rief
schließlich die Staatsmacht die Donatisten an?® amıt War eine unglückse-

25 Ebd., Frank, aaU., 72€
Peter Barton, Evangelische Christen der Toleranzzeıt bauen Gemeinden, maschingeschriebenes Re-
ferat auf der Pfarrerrüstzeit 1980 August, Pölten, 3! Grete Mecenseffy, Geschichte
des Protestantismus ın Osterreich, Graz-Köln 1956, 209
Maa aaQ., passım.
arl Bihlmeyer/Hermann Tüchle, Kirchengeschichte, I, aderborn 181969, 286
$to Fiıscher, Das Protestantengesetz 1961, 1711 Kırche un!' eC| (Beiheft ZuU AKR), Wiıen
1962,
Wodka, aaQ., 325328 31 Fischer, aaQU., bes ab

32 die Darstellung der inneren Entwicklung des Kirchenlehrers, 11 Joseph Lecler, Geschichte der Re-
ligionsfreiheit, 1L, gar!| 1965, VOT em 116-129

333

Ferner wurde verfügt, daß die Religionserklärung einzeln abgefordert werde. Es 
möge auch an jenen Orten, ,,an denen sich keine 100 akatholischen Familien be­
fänden (das war zunächst die Richtzahl), Bethäuser und Schulen eingerichtet 
werden, wenn sich dort nur 500 Personen befinden"24

• Außerdem wurden die 
akatholischen Pastoren verhalten, am Ende zunächst eines jeden Monats ein Ver­
zeichnis aller in diesem Monat getauften, getrauten und begrabenen Personen, 
auf dem Weg über den Ortsrichter an den kath. Pfarrer abzugeben. Den Pastoren 
aber blieb es unbenommen, zu ihrer Privatnotiz auch Matriken zu führen25

. 

Binnen kurzem waren auf Grund des Toleranzpatentes im Gebiet des heutigen 
Osterreich 20 Toleranz-Gemeinden entstanden, die meisten in Kärnten26

. 

Diese Maßnahmen Josephs auf kirchlichem Gebiet fanden weniger Widerstand 
als andere, z. B. die Eingriffe in die Ordnung des katholischen Gottesdienstes 
oder bezüglich der Leichenbestattung. Er wagte es, sich gegen die dominante Re­
ligion in die Ordnung des Gottesdienstes, ja selbst der Leichenbestattung in ei­
nem Ausmaß einzumischen 27, daß ihm das den Spitznamen „Sakristan des römi­
schen Reiches" von seiten seines Vorbildes, des Preußen-Königs Friedrich II., 
eintrug28 . 

Die durch das Toleranzpatent gegebenen Einschränkungen fielen für die österrei­
chische Reichshälfte zum Großteil 1861 durch das Protestantengesetz Kaiser 
Franz Josephs. Die Protestanten wurden mit den Katholiken grundsätzlich 
gleichberechtigt , von Dispens war keine Rede mehr. Der Glaubensunterschied 
der Staatsbürger begründete keinen Unterschied mehr im öffentlichen Leben29

. 

Die letzten Reste offizieller Staatsbeaufsichtigung, der in gleicher Weise die Ka­
tholiken, besonders bis zum Konkordat von 1855 unterstanden30

, fielen, Gott sei 
Dank, 1961 durch das „Gesetz über äußere Rechtsverhältnisse der Evangelischen 
Kirche in Osterreich" 31• 

Die Katholiken freuen sich heute aufrichtig über die nun in Osterreich vorhan­
dene Gleichstellung. Sie freuen sich über die gegenseitige Hochachtung und 
brüderliche Hochschätzung. Ja wir fragen uns heute, wie konnte es früher zu ei­
ner solchen Intoleranz kommen? Wie war das mit der Botschaft Christi vereinbar? 
Der Schlüssel für die Beantwortung der Frage liegt in der Lehre vom Anspruch 
der Wahrheit auf ihre Durchsetzung, weil man glaubte, demjenigen, dem man 
sozusagen die Wahrheit aufzwinge, einen Dienst zu erweisen . 
Die Staatsreligion der alten Römer wehrte sich gegen die junge christliche Kirche, 
das Pendel schlug dann unter Theodosius 1. endgültig um, mit der Erklärung der 
christlichen Kirche zur Staatsreligion. Augustin (gest. 431), dieser wohl größte 
Geistesmann des Altertums, noch von Martin Luther beachtet und geschätzt, rief 
schließlich die Staatsmacht gegen die Donatisten an32

. Damit war eine unglückse-

25 Ebd., 76. 24 Frank, aaO., 72 f. 
26 Peter Barton, Evangelische Christen der Toleranzzeit bauen Gemeinden, maschingeschriebenes Re­

ferat !luf der Pfarrerrüstzeit 1980 am 25. August, St. Pölten, 3, gegen Grete Mecensefft;, Geschichte 
des Protestantismus in Osterreich, Graz-Köln 1956, 209. 

27 Maaß, aaO., passim. 
28 Karl Bihlmeyer/Hennann Tüchle, Kirchengeschichte, Bd. Ill, Paderborn 181969, 286. 
29 Otto Fischer, Das Protestantengesetz 1961, in: Kirche und Recht, Bd. 3 (Beiheft zum OAKR), Wien 

1%2, 2. 
30 Wodka, aaO., 325-328. 31 Fischer, aaO., bes. ab 3. 
32 S. die Darstellung der inneren Entwicklun g des Kirchenlehrers, in: Joseph Lee/er, Geschichte der Re­

ligionsfreiheit, Bd. I, Stuttgart 1965, vor allem 116-129. 

333 



lige Entwicklung eingeleitet, die In den Ketzerprozessen und der Inquisition E1-
e  ; bedauerlichen USCTUC fand Bekanntlic ist Urc die Reformation, weder
UrC. die lutherische och weniger UTrC die helvetische oder UTrC die anglıka-
nische, die Zwangsbeglückung der Untertanen oder die Verfolgung der Anders-
denkenden nicht aufgehoben worden.
Der KReligionsfriede Von ugsburg 1555, der den eigentlich heidnischen rund-
satz „,‚CU1us reg10, e1Us religio0” feststellte, raumte den Augsburger Religionsver-
wandten das gleicheecein wWwI1e den Altgläubigen. Die Territorialherren erhiel-
ten die Vollmacht, die Religion ihrer Untertanen bestimmen®?. Bekanntlich
mußte die Pfalz wlederholten alen auf rund dieses Keligionsfriedens die
Konfession wechseln?*. Nur ın den Reichsstädten herrschte zunächst Parıtät ZWI1-
schen den Konfessionen.
Der Augsburger Religionsfriede War natürlich keine Dauerlösung. och immer
bestand aber die Hoffnung, Urc friedlichen Ausgleich die bestehenden Reli-
o10nsverschiedenheiten beizulegen. uch das jel spät einberutene Iriıenter
Konzil hatte ursprünglic dieses Ziel Leider aber verlief die Entwicklung nıcht 1n
der gewünschten Richtung, sondern ın entgegengesetzter. Schliefßlich oriffenel Teile den affen, Ja die 1Ur eiıne Stunde währende acC
Weißen Berg November 1620 tellte die Weichen für das welıtere konfessio-
ne Schicksal
Das „,1uUSs reformandıi” wurde den Landesherren als USUdTUC der Landeshoheit
schließlich ausdrücklich 1mM Friedensschluß VO  — ünster und SNaDruc 1m 508
Westfälischen Frieden, 1648 zugestanden. Das reformierte Bekenntnis rhielt
UrC den Westfälischen Frieden ebenfalls Gleichberechtigung. Mit diesen Be-
stimmungen War das Landeskirchentum iın den katholischen und evangelischen
Ländern festgelegt und Von beiden Seiten, eider manchmal mıit harter and BE-braucht worden®°.
Die Kontfessionen sind sich schon In dieser 1NSIC. leider gegenseıltig un:
christlicherweise nichts schuldig geblieben. Dies werden WIT annn mehr
erkennen können, Wenn nicht LL1UT auf das elIC. 5Spanien und Frankreich,
sondern auch auf England, Schottland un Irland SOWI1E auf die Nıederlande
un auf Skandinavien sehen.
Wıe stand 5 1n diesen Ländern, als In Osterreich 1781 das Toleranzpatent erlas-
sen wurde?
In Brandenburg-Preußen WarTr Urc den Übertritt des kurfürstlichen Hauses ZUuU
reformierten Bekenntnis schon 1613 eine Auflockerung der strengen, auf dem
Westfälischen Frieden eruhenden religionsrechtlichen Vorschriften eingetreten.
Hınzu iTrat der Erwerb kath Gebiete, wı1ıe Schlesiens Die Schlesier hingen Jaoch lange ÖOsterreich, Was sS1e dadurch Zu Ausdruck brachten, da{f S1e ihre
Kınder Marıa Theresia getauft haben
Unter TIECATIC I1 WaTrT der preußische Staat In seiner eglerungspraxis schon

Der Augsburger Religionsfriede VO September 1555 kritische Ausgabe, bearbeitet VO arl
randı, Göttingen 21927

Vgl Erwin Iserloh, ‚„„‚Die Konfessionsbildung 1mM und 1m an  UuC| der Kirchenge-schichte, hg VO Hubert Jedin, 1 Freiburg 1967, 440f£.
Vgl Nnstrumentum pacıs Osnabrugense 1648, (Okt und Instrumentum pPacıs Monasteriense
1648, Okt 1: Quellensammlung ZuUur eschichte der eutschen Keichsverfassung, ın ıttel-
alter un!: Neuzeit, bearbeitet VO Karl Zeumer, übingen 1913, Nr 197 f,

lige Entwicklung eingeleitet, die in den Ketzerprozessen und der Inquisition ei­
nen bedauerlichen Ausdruck fand. Bekanntlich ist durch die Reformation, weder 
durch die lutherische noch weniger durch die helvetische oder durch die anglika­
nische, die Zwangsbeglückung der Untertanen oder die Verfolgung der Anders­
denkenden nicht aufgehoben worden. 
Der Religionsfriede von Augsburg 1555, der den eigentlich heidnischen Grund­
satz: ,,cuius regio, eius religio" feststellte, räumte den Augsburger Religionsver­
wandten das gleiche Recht ein wie den Altgläubigen . Die Territorialherren erhiel­
ten die Vollmacht, die Religion ihrer Untertanen zu bestimmen33. Bekanntlich 
mußte die Pfalz zu wiederholten Malen auf Grund dieses Religionsfriedens die 
Konfession wechseln34

. Nur in den Reichsstädten herrschte zunächst Parität zwi­
schen den Konfessionen. 
Der Augsburger Religionsfriede war natürlich keine Dauerlösung. Noch immer 
bestand aber die Hoffnung, durch friedlichen Ausgleich die bestehenden Reli­
gionsverschiedenheiten beizulegen. Auch das viel zu spät einberufene Trienter 
Konzil hatte ursprünglich dieses Ziel. Leider aber verlief die Entwicklung nicht in 
der gewünschten Richtung, sondern in entgegengesetzter. Schließlich griffen 
beide Teile zu den Waffen, ja die nur eine halbe Stunde währende Schlacht am 
Weißen Berg am 8. November 1620 stellte die Weichen für das weitere konfessio­
nelle Schicksal. 
Das „ius reformandi" wurde den Landesherren als Ausdruck der Landeshoheit 
schließlich ausdrücklich im Friedensschluß von Münster und Osnabrück, im sog. 
Westfälischen Frieden, 1648 zugestanden. Das reformierte Bekenntnis erhielt 
durch den Westfälischen Frieden ebenfalls Gleichberechtigung. Mit diesen Be­
stimmungen war das Landeskirchentum in den katholischen und evangelischen 
Ländern festgelegt und von beiden Seiten, leider manchmal mit harter Hand ge­
braucht worden35• 

Die Konfessionen sind sich schon in dieser Hinsicht leider gegenseitig und un­
christlicherweise nichts schuldig geblieben. Dies werden wir dann um so mehr 
erkennen können, wenn wir nicht nur auf das Reich, Spanien und Frankreich, 
sondern u. a. auch auf England, Schottland und Irland sowie auf die Niederlande 
und auf Skandinavien sehen. 
Wie stand es in diesen Ländern, als in Osterreich 1781 das Toleranzpatent erlas­
sen wurde? 

In Brandenburg-Preußen war durch den Ubertritt des kurfürstlichen Hauses zum 
reformierten Bekenntnis schon 1613 eine Auflockerung der strengen, auf dem 
Westfälischen Frieden beruhenden religionsrechtlichen Vorschriften eingetreten. 
Hinzu trat der Erwerb kath. Gebiete, wie z. B. Schlesiens. Die Schlesier hingen ja 
noch lange an Osterreich, was sie dadurch zum Ausdruck brachten, daß sie ihre 
Kinder Maria Theresia getauft haben. 
Unter Friedrich II. war der preußische Staat in seiner Regierungspraxis schon 

33 Der Augsburger Religionsfriede vom 25. September 1555, kritische Ausgabe, bearbeitet von Karl 
Brandi, Göttingen 21927. 

34 Vgl. Erwin Iserloh, ,,Die Konfessionsbildung im 16. und 17. Jhd.", im Handbuch der Kirchenge­
schichte, hg. von Hubert ]edi11, Bd. IV, Freiburg 1%7, 440f. 

35 Vgl. Instrumentum pacis Osnabrugense 1648, Okt. 14/24, und Instrumentum pacis Monasteriense 
1648, Okt. 14/24, in: Quellensammlung zur Geschichte der Deutschen Reichsverfassung in Mittel­
alter und Neuzeit, bearbeitet von Karl Zeumer, Tübingen 1913, Nr. 197f, 395-443. 

334 



weithin ZUT!T Toleranz übergegangen, WEeNnNn auch die entscheidenden Posten 1M
Staat niemals atholiken übertragen wurden. Den gesetzlichen Niederschlag
ftand die relig1öse Toleranz allerdings erst durch das 508 Wöllnersche Religions-
edikt VO Juli 1788
Den TEL Hauptkonfessionen wurde wenigstens auf dem Papıer Parıtät einge-
räumt>®. Joseph WarT also sieben re mıit seinem FEdikt VOTaus UrC. das

Juni 17  e ın Wirksamkeit getretene preußische Landrecht wurde en FEin-
wohnern vollkommene aubens- und Gewissensfreiheit gewährt. ESs gng also
weiter als das Toleranzpatent.
Vor em 1n Bayern un Württemberg wurden ach den Ausführungen des
Reichsdeputationshauptschlusses VO 1803 Religionsedikte erlassen, die den
edanken der Toleranz un Parıtät aum gaben also erst re ach (O)ster-
reich!
Sachsen-Meiningen, Sachsen-Altenburg un Mecklenburg hielten aber och
lange Zeit den Vorrechten der protestantischen Kirchen fest>7.
In Frankreich WarTr unter Ludwig X dem chwager VO Joseph IL., das
Toleranzedikt VO November 1787/ das den Nichtkatholiken
nıge bestimmte Rechte einräumte, ihnen VOT em aber das ec der escCc  e-
Sung wiedergab. Diese Bestimmungen nicht lange 1nra denn die Tran-
zösische Revolution hat schon bald die olle Freiheit des Religionskultes Trklärt

eptember 1791)>8.
Wie sah 1n England, Schottland un Irland aus? Unter dem 1n des amer'1-
kanischen Freiheitskrieges und der Französischen Revolution WarTr 1n England
selbst schon 1791 olle relig1öse Emanzipation erreicht worden, die 1  SQ auch auf
Schottland ausgedehnt wurde. 1793 wurde auch den Iren erlaubt, eın geme1nsa-
INes Priesterseminar 1ın Maynoots einzurichten, die Kuratoren blieben aber dem
Parlament verantwortlich. rst 1829 erreichten die Katholiken unFührung Da-
nijel O’Connels einıge weıtere Begünstigungen, die ihnen bürgerliche eliCc  e..
rechtigung verliehen. Nur drei Schlüsselpositionen blieben ihnen vorenthalten:
ein Katholik konnte weder ordkanzler VO  - an och VO  j England och engli-
scher Vizekönig VO Irland werden. Die irischen Katholiken mußten die anglı-
kanische Kirche Zehent zahlen. Das wurde erst 1838 abgeschafft. Die Lage der
Iren War besonders schwierig, weil ihnen unter vVver Cromwell 1649 bis
TUN unen WESSCHNOMUNEN worden und S1E sich als Pächter urch-
bringen mußten. iıne sozlale Sıtuation, die heute och Ursache für die edauerli-
chen sozlalen Auseinandersetzungen In Irland ist Die Armut der Iren trug ih-
116e Auswanderung ach me un ZUrT: Trunksucht bei*?
In den Niederlanden, denen damals Belgien un Luxembur gehörten,
die atholiken ZWaT zwel Drittel der Bevölkerung, den lIon aber gaben die Calvı-
NeTr d WarTr doch König iılhelm VO  ; Oranien Angehöriger der helvetischen
Konfession. Es gab harte Auseinandersetzungen der Unterrichtsfreiheit*®

Hermann Conrad, Religionsbann, Toleranz und Parıität Ende des alten Reiches, 1n
bes 189-197.

Ebd., 198 Ebd., 196€.
Roger Aubert, ‘  h1€ politische manzıpatıon der Katholiken auf den britischen Inseln”‘, 1n and-

buch der Kirchengeschichte, hg Vo edin, VI/1, Freiburg1 180-185, sowie Patrık
Corish, ‚‚Großbritannien un Irlan 1ın eb! 408414
Vgl ubert, Die Katholiken 1mM Königreich der Niederlande, ın eb 175-180.

335

weithin zur Toleranz übergegangen, wenn auch die entscheidenden Posten im 
Staat niemals Katholiken übertragen wurden. Den gesetzlichen Niederschlag 
fand die religiöse Toleranz allerdings erst durch das sog. Wöllnersche Religions­
edikt vom 9. Juli 1788. 
Den drei Hauptkonfessionen wurde wenigstens auf dem Papier Parität einge­
räumt36. Joseph war also sieben Jahre mit seinem Edikt voraus. Durch das am 
1. Juni 1794 in Wirksamkeit getretene preußische Landrecht wurde allen Ein­
wohnern vollkommene Glaubens- und Gewissensfreiheit gewährt. Es ging also 
weiter als das Toleranzpatent. 
Vor allem in Bayern und Württemberg wurden nach den Ausführungen des 
Reichsdeputationshauptschlusses von 1803 Religionsedikte erlassen, die den 
Gedanken der Toleranz und Parität Raum gaben - also erst 20 Jahre nach Oster­
reich! 
Sachsen-Meiningen, Sachsen-Altenburg und Mecklenburg hielten aber noch 
lange Zeit an den Vorrechten der protestantischen Kirchen fest37. 
In Frankreich war unter Ludwig XVI., dem Schwager von Joseph II., das 
Toleranzedikt vom 28. November 1787 ergangen, das den Nichtkatholiken we­
nige bestimmte Rechte einräumte, ihnen vor allem aber das Recht der Eheschlie­
ßung wiedergab. Diese Bestimmungen waren nicht lange in Kraft, denn die Fran­
zösische Revolution hat schon bald die volle Freiheit des Religionskultes erklärt 
(3. September 1791)38• 

Wie sah es in England, Schottland und Irland aus? Unter dem Einfluß des ameri­
kanischen Freiheitskrieges und der Französischen Revolution war in England 
selbst schon 1791 volle religiöse Emanzipation erreicht worden, die 1793 auch auf 
Schottland ausgedehnt wurde. 1793 wurde auch den Iren erlaubt, ein gemeinsa­
mes Priesterseminar in Maynoots einzurichten, die Kuratoren blieben aber dem 
Parlament verantwortlich. Erst 1829 erreichten die Katholiken unter Führung Da­
niel O'Connels einige weitere Begünstigungen, die ihnen bürgerliche Gleichbe­
rechtigung verliehen. Nur drei Schlüsselpositionen blieben ihnen vorenthalten: 
ein Katholik konnte weder Lordkanzler von Irland noch von England noch engli­
scher Vizekönig von Irland werden. Die irischen Katholiken mußten an die angli­
kanische Kirche Zehent zahlen. Das wurde erst 1838 abgeschafft. Die Lage der 
Iren war besonders schwierig, weil ihnen unter Oliver Cromwell (1649 bis 1660) 
Grund und Boden weggenommen worden waren und sie sich als Pächter durch­
bringen mußten. Eine soziale Situation, die heute noch Ursache für die bedauerli­
chen sozialen Auseinandersetzungen in Irland ist. Die Armut der Iren trug zu ih­
rer Auswanderung nach Amerika und zur Trunksucht bei39• 

In den Niederlanden, zu denen damals Belgien und Luxemburg gehörten, waren 
die Katholiken zwar zwei Drittel der Bevölkerung, den Ton aber gaben die Calvi­
ner an, war doch König Wilhelm 1. von Oranien Angehöriger der helvetischen 
Konfession. Es gab harte Auseinandersetzungen wegen der Unterrichtsfreiheit4°. 

36 Hen11am1 Conrad, Religionsbann, Toleranz und Parität am Ende des alten Reiches, in: RQ 56. Bd. 
(1961), bes. 189-197. 

37 Ebd., 198f. 38 Ebd., 196f. 
39 S . Roger A11bert, ,, Die politische Emanzipation der Katholiken auf den britischen Inseln" , in: Hand­

buch der Kirchengeschichte, hg. von Hubert Jedi11, Bd. VI/1, Freiburg 1m, 180-185, sowiePatrik / . 
Corislt, ,,Großbritannien und Irland", in ebd. 408-414. 

• 0 Vgl. A11berl, Die Katholiken im Königreich der Niederlande, in ebd. , 175-180. 

335 



Die Lage der atholıiıken In den skandinavischen Ländern verbesserte sich erst
durch die uswirkungen der Revolution VO  - 184 In Norwegen un Dänemark
erhıjelten die atho  en wI1e andere Dissidenten vollkommene Gewissensfrei-
heit In chweden WarTr kath Gottesdienst 1Ur für ausländisches Botschaftsperso-
nal erlaubt; für die Einheimischen galten die kontfessionellen Gesetze der Staats-
kirche bis 1NSs Jahrhundert*1
Wır en uns diese Verhältnisse VOT ugen geführt, S- Abrechnung
halten, sondern zueinander en un eın „,INCa culpa  44 auszusprechen.
Es ist bedauerlich, dafß diese Religionsunterdrückungen gegeben hat Es ist be-
auerlich, INnan erst 1781 den Protestanten ın Osterreich Toleranz gewährt
hat Wir sind glücklich, heute unter olchen Begrenzungen nicht mehr
stehen.

Die evangelische 1FC Osterreichs begeht heuer das Jubiläum des oleranzpa-
tentes Dieses uDılaum bietet nla die orderung ach religiöser reinNnel laut
un! deutlich auszusprechen. Die Grenzen sind heute nicht mehr die konfessio-
nellen Gräben, S1e estehen gegenüber dem Materialismus und dem militanten
Atheismus Die christlichen Konfessionen sıtzen miteinander 1n einer kleinen
SCauf dem großen Ozean. S1e werden sich immer wleder aran erinnern
mussen, ihre Aufgabe ist, sich hne Pharisäismus, aber auch hne kindi-
sche Verbrüderung, die alle ehrunterschiede verwischen (man kann sich
doch chteiner olchen Täuschung hingeben!), auf das vangelium besinnen.
Ich habe meine Luther-Bibel hervorgeholt un festgestellt, da{fs der Hebräerbrief
VO  - Luther eingeordnet wurde, wıe ihn die kath xegeten einreihen: Am
Schlufß der Paulus-Briefe Das eingangs erwähnte Zaitat au s dem Hebräer-Brief iın
Pıilling lautet vollständig: ‚‚Gedenke aber die vorigen Tage, 1n welchen ihr,
nachdem iıhr erleuchtet ward, erdulde habt einen großen amp des Leidens,
ZU Teil selbst Urc Schmach un: TIrübsal eın Schauspiel geworden un ZUuU
Teil Gemeinschaft gehabt mıt denen, welchen ©5 geht. Denn habt muit dem
Gebundenen Mitleid gehabt un: den Raub Eurer Güter mıit Freuden erduldet, als
die Ihr wisset, da{fs Ihr bei Euch selbst eine bessere Bleibe Himmel habt ertet
uer Vertrauen nicht WEegB, welches eine große Belohnung hat Geduld aber ist
Euch noTt, auf da{fs Ihr den Willen tut un!: die Verheißung empfanget.”

41 Bıhlmeyer/H. Tüchle, aaQ., 423  —

336

Die Lage der Katholiken in den skandinavischen Ländern verbesserte sich erst 
durch die Auswirkungen der Revolution von 1848. In Norwegen und Dänemark 
erhielten die Katholiken wie andere Dissidenten vollkommene Gewissensfrei­
heit. In Schweden war kath. Gottesdienst nur für ausländisches Botschaftsperso­
nal erlaubt; für die Einheimischen galten die konfessionellen Gesetze der Staats­
kirche bis ins 20. Jahrhundert41 • 

Wir haben uns diese Verhältnisse vor Augen geführt, nicht um Abrechnung zu 
halten, sondern um zueinander zu finden und ein „mea culpa" auszusprechen. 
Es ist bedauerlich, daß es diese Religionsunterdrückungen gegeben hat. Es ist be­
dauerlich, daß man erst 1781 den Protestanten in Osterreich Toleranz gewährt 
hat. Wir sind glücklich, daß wir heute unter solchen Begrenzungen nicht mehr 
stehen. 

* 
Die evangelische Kirche Osterreichs begeht heuer das Jubiläum des Toleranzpa­
tentes. Dieses Jubiläum bietet Anlaß, die Forderung nach religiöser Freiheit laut 
und deutlich auszusprechen. Die Grenzen sind heute nicht mehr die konfessio­
nellen Gräben, sie bestehen gegenüber dem Materialismus und dem militanten 
Atheismus. Die christlichen Konfessionen sitzen miteinander in einer kleinen 
Nußschale auf dem großen Ozean. Sie werden sich immer wieder daran erinnern 
müssen, daß es ihre Aufgabe ist, sich ohne Pharisäismus, aber auch ohne kindi­
sche Verbrüderung, die alle Lehrunterschiede verwischen will (man kann sich 
doch nicht einer solchen Täuschung hingeben!), auf das Evangelium zu besinnen. 
Ich habe meine Luther-Bibel hervorgeholt und festgestellt, daß der Hebräerbrief 
von Luther so eingeordnet wurde, wie ihn die kath. Exegeten einreihen: Am 
Schluß der Paulus-Briefe. Das eingangs erwähnte Zitat aus dem Hebräer-Brief in 
Pilling lautet vollständig: ,,Gedenket aber an die vorigen Tage, in welchen ihr, 
nachdem ihr erleuchtet ward, erduldet habt einen großen Kampf des Leidens, 
zum Teil selbst durch Schmach und Trübsal ein Schauspiel geworden und zum 
Teil Gemeinschaft gehabt mit denen, welchen es so geht. Denn Ihr habt mit dem 
Gebundenen Mitleid gehabt und den Raub Eurer Güter mit Freuden erduldet, als 
die Ihr wisset, daß Ihr bei Euch selbst eine bessere Bleibe im Himmel habt. Werfet 
Euer Vertrauen nicht weg, welches eine große Belohnung hat. Geduld aber ist 
Euch not, auf daß Ihr d~n Willen tut und die Verheißung empfanget." 

41 K. Bihlmeyer/H. Tiichle, aaO., 423f. 

336 


