genannten Sonntage fiir diese jeweils eine Pre-
digt und eine Kinderpredigt. Im 2. Teil folgen
Materialien zur Feier des Gottesdienstes, z. B.
Texte zur Begriifung, Kyrie-Rufe, Fiirbitten,
Einleitungen zum Vaterunser, Meditationen zur
Kommunion usw. Ein 3. Teil bietet Texte der
Gegenwart zu den einzelnen Sonntagen.
Schliefilich enthilt das Heft nochmals die Fiirbit-
ten in groBerem Druck fiir die Hand des Lektors.
Der Aufbau des 4. Heftes entspricht im allge-
meinen dem des 3.

Die Hefte, die pro Kirchenjahr 10 Nummern um-
fassen sollen, sind das Gemeinschaftswerk meh-
rerer Autoren. Sie bieten eine Fiille von Anre-
gungen, ob und wieweit jemand damit arbeiten
kann, wird sich aber erst nach einem personli-
chen Kennenlernen entscheiden.

Neumarkt i. H. Engelbert Leitner

BRANTSCHEN JOHANNES B., Gott ist grofier als
unser Herz. (80.) Herder, Freiburg 1981. Kart. lam.
DM 8.80.

Vf., Prof. f. Fundamentaldogmatik in Fribourg,
schenkt uns hier Predigtmeditationen, erstmals
gehalten wihrend der Karwoche 1979 im Maihof
zu Luzern, mit der Frohbotschaft: Gott liebt uns
grenzenlos, Gott selbst ist die Liebe! Grundlage
fiir seine Ausfithrungen bildet das Gleichnis vom
,,verlorenen Sohn’ mit der begliickenden Aus-
sage: jeder Mensch hat einen liebenden Vater
Gott; jeder Mensch darf heimkehren an sein Va-
terherz; nur muf sich der Mensch ,,aufmachen
und zum Vater gehen”.

B. geht aus von der Situation vieler Menschen
heute: sie haben nichts gegen Gott, aber auch
nichts fiir ihn! Gott spielt in ihrem Leben keine
Rolle mehr . . . praktischer Atheismus! Er korri-
giert die falsche Gottesvorstellung vom
., Angstmacher” und fithrt zur begliickenden
Wabhrheit: ,,Gott ist die Liebe!” Liebe ist diskret,
Liebe spricht durch heilsame Zeichen - das wich-
tigste Zeichen ist JESUS! ,,Jesus ist das Zeichen
Gottes, denn in und mit Jesus it Gott uns in
sein Herz blicken” (23). Gott hat Freude am Men-
schen. Mehr und mehr enthiillt B. den Reichtum,
die Schonheit, die Tiefe des Gleichnisses vom
,,verlorenen Sohn” (Lk 15, 11-24), in dem uns Je-
sus den Vater offenbart, wie er wirklich ist: der
allbarmherzige Gott! Gott, ohnmiichtig in seiner
Liebe ,,solange wir nicht aus freiem Herzen ant-
worten”, machtig in seiner Liebe, ,, wenn wir uns
auf die Nichstenliebe einlassen’” (33, 41). Jesus
gibt uns zu verstehen, wie Gott mit uns umgeht,
auch wenn wir schuldig geworden sind, und wie
wir in der Nachfolge Jesu miteinander umgehen
sollen, um nicht aneinander schuldig zu werden.
Hier wird der Kern der christlichen Botschaft ge-
troffen.

Ein wertvolles Biichlein zur Meditation, Hilfe fiir
Buflfeiern, fiir Fastenpredigten, fiir die Hinfiih-
rung zu Gott, der grofer ist als unser Herz!

Ried i. 1. Gaudentius Walser

406

LITURGIK

JILEK AUGUST, Initiationsfeier und Amt. Ein Bei-
trag zur Struktur und Theologie der Amter und
des Taufgottesdienstes in der frithen Kirche.

‘(Traditio Apostolica, Tertullian, Cyprian) (Eu-

rop. Hochschulschriften, Reihe XXIII, Theolo-
gie, Bd. 130) (XXV u. 288.) Lang, Bern 1979. Kart.
sfr 53.—.

Diese Dissertation (Regensburg) untersucht die
Sakramententhologie des frithen 3. Jh. in Rom
und Nordafrika. Sie verrit (so wie sie vorliegt)
noch den Gang der Entwicklung der Probleme
und des Stoffzuwachses: War zuniachst wohl nur
eine Untersuchung zur Firmung in der Friihzeit
geplant, so wuchs sich die Arbeit sinnvollerweise
aus zu einem Durchblick auf die Initiationssa-
kramente der alten Kirche im allgemeinen, wobei
die Eucharistie-Theologie sich aber wieder als
hinreichend bearbeitet herausstellte und daher
ausgeschieden blieb (103). Dafiir wurde das Amt
(Bischof — Presbyter — Diakon) hinzugenommen,
das man zwar ebensogut in anderem Zusam-
menhang hitte behandeln kénnen. Vf. begriin-
det diese zunichst als willkiirlich erscheinende
Zusammenfligung damit, daB so die ,,personelle
Organisation einer solchen (Tauf-)Feier” deut-
lich werde, ferner auch, ,,welche Amtstrager im
Initiationsgottesdienst titig werden”. So er-
scheinen diese etwas divergierenden Elemente
dennoch als ausreichend zu einer Arbeit mitein-
ander verbunden. Als Quellen hat ]. Hippolyts
Apostolische Uberlieferung, Tertullian und Cy-
prian herangezogen. Eine solche Synopse ist si-
cher richtig: Die Quellen stehen sich zeitlich sehr
nahe; Tertullian ist zudem in Rom getauft, als
Hippolyt bereits zum dortigen Klerus gehdrte;
die verschiedenen Aspekte der einzelnen Schrif-
ten erginzen sich vorteilhaft: die gottesdienstli-
che Praxis und dann die stirker systematische
Erhellung des Verstindnisses solchen gottes-
dienstlichen Tuns.

Das umfangreichste 1. Kap. beschéftigt sich mit
der Schrift Hippolyts von Rom. Es zeigt zundchst
die Amterstruktur der Gemeinde auf nach den
Ordinationsgebeten fiir Bischof, Presbyter und
Diakon, dann nach den Rubriken zu dieser Ordi-
nationsliturgie und schlielich nach sonstigen
vereinzelten Aussagen der Traditio Apostolica,
um sichim 2. Teil dem Taufgottesdienst aus Tau-
fe, Handausstreckung, Salbungen, Konsigna-
tion und Friedenskuf3 mit Bischof und Gemeinde
zuzuwenden. Eindrucksvoll ist die Schilderung
der Einheit und Zusammengehdorigkeit aller die-
ser Einfithrungen in die christliche Gemeinde.
Das 2. Kap. wendet sich Tertullian zu, der das
Heilsgeschehen der Taufe ausfithrlich behan-
delt, wihrend seine Aussagen zum Amt nur spo-
radisch sind, aber im wesentlichen im Rahmen
der Angaben Hippolyts bleiben. Das 3. Kap.
schlieBlich befaBt sich mit Cyprians Auffassun-
gen zu Amterstruktur und Taufgottesdienst, die
besonders aus seinen Briefen erhoben sind. Cy-
prians Augenmerk ist vor allem auf die theol.
Fundierung der geltenden Ordnung und Praxis
gerichtet. Gleichwohl geben seine , Gelegen-



heitsauskiinfte” den Blick frei auf den prakti-
schen Niederschlag dieser Sakramente im Alltag
und ihre Konkretisierung im Leben der Kirche.
Im Schlufiteil kommt J. auf den Ausgangspunkt
seiner Uberlegungen zuriick, wenn er vom
,,Ort” der Firmung im , kirchlichen Sozialisa-
tionsproze8” und von dem ,,Mangel” der heuti-
gen Abfolge der 3 Sakramente Taufe — Euchari-
stie — Firmung handelt, und vorschligt, diese ge-
genwirtige Firmpraxis zu revidieren, wie es iib-
rigens im neuen Ritus der Erwachsenentaufe
schon geschieht.

Die Arbeit ist fleifig und zuverlissig und ge-
withrt manche dogmengeschichtlichen Einsich-
ten, aber auch Anregungen fiir die heutige Sa-
kramentenpraxis.

Wien Johannes H. Emminghaus

GAMBER KLAUS, Sacrificiunt Missae. Zum Op-
ferverstindnis und zur Liturgie der Frithkirche.
(Studia patrist. et liturg. 9) (111.) Pustet, Regens-
burg 1980. Kart.

Das Konzil von Trient hat verbindlich definiert,
daB die Messe ein Opfer sei. Diese Erkldrung
richtet sich gegen dessen ausdriickliche Leugner,
beruht aber auf dem Glauben der Kirche seit der
apostolischen Zeit und hat sehr wohl ihre
Grundlagen schon im NT. Das fiir die friiheste
Zeitnochmals im Zusammenhang nachgewiesen
_zu haben, ist ein hohes Verdienst dieses Buches.
Das Tridentinum hat aber nicht definiert, was ein
Opfer sei. Es ist nicht zu leugnen, daf im Laufe
der Dogmengeschichte zahlreiche Theologen
ihre Zuflucht zu religionsgeschichtlichen und
auch atl Opfervorstellungen und -modellen ge-
nommen haben, wonach die Zerstorung der Op-
fermaterie Wesen eines Opfers sei. Die jlingere
Forschung hat aber deutlich gemacht, daf das
Opfer seinen Grund und sein Wesen hat in der
Ganzhingabe an Gott und da die daraus fol-
gende Opferhandlung nur duferes Zeichen einer
inneren Hingabe ist, also bereits eine Symbol-
handlung, nicht das Opfer selbst. Daher auch die
,,Opferpolemik” der atl Propheten, nicht gegen
Opfer, sondern gegen heuchlerische Praktiken
ohne diese Ganzhingabe. So bestand Christi Op-
fer in einer vélligen Hingabe an den Vater im
,,Gehorsam’ bis zum Tode am Kreuz (Phil 2, 8);
das Geschehen am Kreuz war bereits duBeres
Realsymbol einer solchen inneren Hingabe. Die-
ser Opferakt Christi ist nun aber ewig, in der
Messe wird er vergegenwirtigt, re-prisentiert
durch das Brot als den ,, hingegebenen Leib” und
den Wein als das ,,vergossene Blut”: Christus ist
also als der Geopferte in der Messe gegenwiirtig,
und die Kirche tritt mit ihrem Hingabewillen in
dieses Opfer Christi ein, so dal man mit Recht
sagen kann, die Messe sei auch ein Opfer der Kir-
che, kein eigenmiichtiges, sondern ,,in, mit und
durch Christus”. Brot und Wein als ,,Frucht der
Erde und der menschlichen Arbeit”, als Sub-
sistenz des menschlichen Lebens, stellen daher
in gewisser Weise (besonders nach frithchristli-
chen Vorstellungen im Zusammenhang des
,,Opferganges’) uns selber im Symbol dar. Ich

wiirde (vielleicht noch stirker als G.) auch die
Bezeichnung als ,,Opfer von Brot und Wein”
meiden; denn nicht eigentlich Brot und Wein
werden geopfert, sondern Christus bringt sich
selbst und (jeweils in der Messe) unseren Hinga-
bewillen dem Vater dar. Deshalb wendet sich G.
auch zurecht gegen den Ausdruck , Erneue-
rung” (Innovatio, restauratio) des Opfers Chri-
sti, denn es gibt nur ein einziges Opfer: Christus
als ,,das Lamm, das geschlachtet ist” (Hochge-
bet ITI). Wie notwendig und kldrend eine solche
Theologie ist, beweisen die jiingsten Konsens-
papiere auch mit den Kirchen der Reformation.
So ist Gambers Werk hichst verdienstlich (siehe
auch schon in: Entscheidung, Blitter katholi-
schen Glaubens, Nr. 79, Wien o. ]. [1980]).
Dem Bd. sind noch einige weitere Studien zur
Feier der Messe in der Frithkirche (Christus-
Hymnus im Philipperbrief, die Rekonstruktion
des Eucharistiegebetes im Clemens-Brief, Chri-
stus-Epiklese etc.) und die Bibliographie Gam-
bers 1965-1978 angefiihrt. Bibliothekaren und
Besitzern von Studia patristica, Bd. 2, Domus ec-
clesiae, Regensburg 1968, sei empfohlen, die
verbessernde Anmerkung 167 auf 5. 51 a. a. O.
86-98 zu vermerken: Die freistehende Sigma-
Bank des Presbyters diente in norischen Basili-
ken nicht der Agape!

Gambers Buch ist eine notwendige Klarstellung
gegeniiber dem vagen Gerede vom einseitigen
Mabhlcharakter der Messe und sei zur Lektiire
und BewuBtseinsbildung eindriicklich empfoh-
len.

Wien Johannes H. Emminghaus

KAHLEFELD HEINRICH, Das Abschiedsmahl Jesu
und die Eucharistie der Kirche. (190.) Knecht,
Frankfurt/M. 1980. Kin. DM 26.80.

Vi, ist am 5. Miirz 1980 77jihrig verstorben. Die-
ses Buch, sein letztes, erscheint posthum,
Freunde haben es fiir den Druck fertiggestellt.
Das scheint mir bezeichnend: K. hat lebenslang
iiber das Thema dieses Buches nachgedacht; ab-
solut sicher und in jeder Einzelheit schliissig zu
lésen wird es aber nicht sein, zumal angesichts
der Divergenz der ungeheuer breiten Literatur
zu diesem Problem, speziell auch in den letzten
Jahren. Ich lernte K. zu Pfingsten 1938 als junger
Theologe kennen. Wir sprachen schon damals
iiber das Problem Messe und Herrenmahlim An-
schluB an Vorlesungen von Heinrich Elfers.
Seine Gedanken und Untersuchungen in Wort
und Schrift haben offenbar immer um diese
Frage gekreist. K. stammte aus dem engeren
Mitarbeiterkreis Romano Guardinis, war Mitbe-
griinder des fiir die liturgische Bewegung und
speziell fiir die Pastoral- und Gemeindeliturgie
auBerordentlich bedeutsamen Leipziger Orato-
riums und zog nach dem 2. Weltkrieg nach Miin-
chen. Er war ein grofer und charismatischer An-
reger als Exeget, Liturgiker, Homilet und Seel-
sorger.

Vf. geht aus von einer umfassenden Erliuterung
der ntl und frithchristlichen Feier und dem Pha-
nomen des Mahles, und da besonders wieder
von dem der Brudermihler im Umkreis Jesu

407



