(Kap. 1II-IV). In einer 2. Gruppe von Untersu-
chungen (V-VII) befat er sich mit dem Sonder-
fall des Abschiedsmahles Jesu vor seiner Verhaf-
tung, wobei er sich (anders als etwa Rudolf
Pesch) stirker an die Paulus-Lukas-Uberliefe-
rung als an Markus anschlieft, aber keinen Pa-
schamahl-Charakter annimmt. Daran schlieft
sich die Behandlung des Problems (VIII-X), das
mit der Ubernahme und Fortfiihrung der Hand-
lungen Jesu durch die nachosterliche Gemeinde
gegeben ist: ein Abschiedsmahl war ja nicht ein-
fach wiederholbar, sondern die Gemeinde wag-
te, die Gestalt des Herrenvermichtnisses im Ver-
trauen auf die Nidhe des osterlichen Herrn in der
Kraft seines Geistes nachzuvollziehen, freilich in
einer gewissen Analogie zum Tun des Herrn,
wobei nicht mehr Jesus, sondern der Liturge
oder Vorsteher war und wo nicht mehr das Mahl
im Angesichte des Todes, sondern das Bewuft-
sein der Vollendung im Vordergrund stand. K.
sieht nun nicht so sehr in den Stiftungsworten,
sondern in der Preisung und Epiklese das bewir-
kende Moment der frithesten und bleibenden
eucharistischen Handlung (XII). Daran schliefen
sich einige Sonderfragen: Der Opfercharakter
der Messe (XIII), Gedanken zur Unterweisung
(XIV) und zur Gestaltung der Messe (XV).
Soist die Lektiire dieses Buches aufierordentlich
anregend und erhellend fiir mancherlei Pro-
bleme des Liturgikers, der ja ein wissenschaftlich
fundiertes gutes Gewissen behalten méchte hin-
sichtlich der historisch und ntl begriindbaren tat-
siichlichen Einsetzung durch den Herrn, was ja
heute nicht nur unter Protestanten, sondern ge-
legentlich auch unter kath. Theologen nicht ganz
zweifelsfrei erscheint: daf namlich die Einset-
zungsberichte nur Kultitiologie der apostoli-
schen Gemeinde und lediglich Riickprojizierung
des faktischen Tuns auf eine unkontrollierbare
Stiftung seien. Mir scheint dieses Buch eine emi-
nent wichtige Neuerscheinung zu sein, die all-
gemeines Interesse verdient.

Wien Johannes H. Emminghaus

PLOGER JOSEF G. (Hg.), Gott feiern. Theologi-
sche Anregung und geistliche Vertiefung zur
Feier von Messe und Stundengebet. (FS f. Th.
Schnitzler) (479.) Herder, Freiburg 1980. Kin.
DM 48.-.

Der bekannte Liturgiker Theodor Schnitzler ist
am 1. April 1980 in Kéln 70 Jahre alt geworden.
39 Freunde haben ihm eine Festschrift gewid-
met, die vom Kdlner Weihbischof Josef G. Ploger
gut und mit Liebe redigiert ist. Er hat auch die
vielen Mitarbeiter gewonnen und offenbar wenig
Absagen bekommen: kaum ein Name fehlt, der
heute in der Liturgik einigen Klang besitzt.

Festschriften waren frither meist (und sind es
auch heute noch oft genug) eine bunte Fiille von
Arbeitssplittern und Zufallsmanuskripten, die
zwar durch das Arbeitsgebiet des zu Ehrenden
irgendwie zusammengehalten wurden, aber
doch ebenso vielfiltig nach Thema, Diktion und
Bedeutung waren, daB das zu erwartende Inter-
esse und damit die Auflage meist sehr klein und

408

die Bekanntheit auch wichtigerer Aufsitze du-
Berst gering blieb. Speziell bei Festschriften fiir
Liturgiker (und dabei wieder bei solchen, die im
Herder-Verlag in den letzten Jahren oder gar
Jahrzehnten publiziert haben) ist aber zu riih-
men, daf sie nicht nur eine momentane Ehrung
fir den Empfinger bedeuten, sondern durch
straffe Redaktion und vor allem durch ein leiten-
des Thema (im Buch auch tatsdchlich durchge-
halten) fiir einen weiten Interessentenkreis von
Bedeutung sind, sich finanziell relativ billig stel-
len, hohe Auflagen und nicht selten sogar Neu-
auflagen erleben. So erschien auch dieser Bd.
schon nach kurzer Zeit in 2. Aufl., was fiir seine
hohe Qualitit spricht.

Das Thema der Festschrift ist einerseits in der
Gegenwartsliturgie hoch aktuell und bezeichnet
andererseits gut das Lebenswerk von
Th. Schnitzler. Der Bd. hat 3 grofe Gruppen von
Beitrdgen: zundchst von der Liturgie als Feier,
dann von der Feier der Messe und schlieflich von
der Feier des Stundengebets. Die Beitrage ein-
zeln anzufithren, ist unmdoglich, doch ist zu
rithmen, dag sie von guter und z. T. hoher Qua-
litsét sind. Sie sind alle wissenschaftlich fundiert,
geben in FuBnoten weitere Literatur an und sind
tliissig geschrieben. Wegen der wissenschaftli-
chen Bedeutung des Buches sind Verzeichnisse
der Abkiirzungen, Personen und Sachen beige-
fiigt, so daff man sich leicht in dem Buch und sei-
nem reichen Material zurechtfindet. In Fest-
schriften sind immer der Lebenslauf und vor al-
lem die Bibliographie des Geehrten wichtig;
diese weist eine stattliche Zahl von Arbeiten auf,
zu denen man Schnitzler nur begliickwiinschen
kann.

Wien Johannes H. Emminghaus

SCHNITZLER THEODOR, Was das Stundengebet
bedeutet. Hilfe zum geistlichen Neubeginn. (222.)
Herder, Freiburg 1980. Kart. lam. DM 24.80.

Die neue Liturgia Horarum, das Stundenbuch als
Nachfolger des sog. Breviers, ist ein gut gelun-
gener Teil der Liturgiereform. Die Muttersprach-
lichkeit ist fiir die meisten Benutzer und Beter
(bei den heute sehr viel geringeren Lateinkennt-
nissen gegeniiber friiher) sicher eine Hilfe; frei-
lich bleibt es jedem unbenommen, auch den la-
teinischen Text zu benutzen oder auch von Zeit
zu Zeit in der Sprache zu wechseln, was sicher
auch seine Vorziige hat. Der Fortschritt gegen-
iiber friiher ist schon deutlich spiirbar in der All-
gemeinen Einleitung des Stundenbuchs: sie be-
schiftigt sich weniger mit Formalien, gibt viel-
mehr einen guten theol. Kommentar zur Einfiih-
rung. Weil man nur lieben kann, was man auch
kennt, sind fiir die Zukunft sicher gute geistliche
Kommentare ein dringendes Desiderat, weil sich
sonst die Texte (trotz aller Variabilitat) schnell
abnutzen konnten.

Verstindnishilfen zum neuen Stundenbuch zu
bieten, ist das Anliegen des Altmeisters aus
Koln, dessen MeB- und Kanonkommentare sich
vor und nach dem Konzil allgemein grofer Be-
liebtheit erfreuten und erfreuen. Er tut es in sei-



ner—im Alter besonders ausgeprigten — Form: Er
ist ein Mann, der viel weiff und dem - oft assozia-
tiv und nicht unbedingt zwingend — manches
einfillt; der in einem langen Leben viel gelesen
und das Gelesene und Erforschte stets lehrend
und predigend weitergegeben hat; dem als ech-
tem Kdlner pralle Fiille und lebendige Anschau-
lichkeit wichtiger sind als etwa eine moderne de-
kadische Gliederung. Echt , kélsch’ ist auch an
ihm, daB er an einem humorigen Bonmot, das er
auf der Zunge hat, vermutlich ersticken wiirde,
wenn er es nicht aussprechen oder niederschrei-
ben kénnte! So sind die profunden Kenntnisse
und die wegweisenden Ausfiihrungen aufleror-
dentlich gut lesbar vorgetragen: Das allgemeine
religitse Phinomen der Heiligung der Zeit, die
Geschichte des christlichen Stundengebets von
der Friihzeit an samt den verschiedenen Etappen
und lokalen Ausgliederungen, die Theologie
dieses Gebetes, eine Mystagogie der einzelnen
Teile und Gebetsformen, Weisen des Vollzugs
und Vorschlidge zum meditativen Erwerb vieler
Einzelelemente. Einen ganzen Stundengebets-
Kommentar will Sch. gar nicht geben, sondern
viel bescheidener, aber sehr eindringlich eine
Hilfe zum geistigen Neubeginn, wie er esim Un-
tertitel verspricht.

Einige kleine, im Letzten aber unbedeutende
Schnitzer sind stehen geblieben, so etwa auf
S. 44 unten: Hippolyt ist nicht erst in der deci-
schen Verfolgung gestorben; besonders sinnsto-
rend ist die 3. Zeile auf S. 27 in der unkorrigier-
ten Form: es ist nicht etwa ein ,,Horenschema”
aus Dt 6, 4-9 zu gewinnen, sondern es ist das
,,sch'ma”, , hoére Israel” (nach Dt 6) gemeint,
das jiidische Glaubensbekenntnis, das dreimal
am Tag rezitiert wird.

Wien Johannes H. Emminghaus

KLEINHEYER BRUNO, Heil erfahren in Zeichen.
30 Kapitel iiber Zeichen im Gottesdienst. (188.)
Don-Bosco-V., Miinchen 1980. Ppb. DM 24.80.

Es gibt kein Gesprdch von Seele zu Seele: die
sinnliche Wahrnehmung, akustisch oder op-
tisch, ist stets der Vermittler. Thomas v. A. sagt:
Nichts ist im Intellekt, was nicht vorher in den
Sinnen war. Als Leib-Seele-Wesen, als beseelter
Leib, bedient sich der Mensch der Zeichen, seien
es nun Worte, Gesten oder Symbole, um mit an-
deren in Kommunikation zu treten. Korperlicher
Ausdruck, Laute, Schriftzeichen etc. haben auf
Grund von angeborenem oder konventionellem
Vorverstindnis die Kraft, Geistiges, eine
Wesenserkenntnis auszudriicken. Das ist Axiom
des Humanen iiberhaupt.

Was vom Menschen ganz generell gilt, hat natiir-
lich auch seine Bedeutung im Kult, in der Litur-
gie. Heilszeichen verbinden sich in den Sakra-
menten mit dem verkiindigenden Wort. Dieses
Wort determiniert den sonst vielleicht als welt-
immanent mifverstindlichen Sinneneindruck:
das Wort ist zwar préziser, das Zeichen aber ein-
drucksvoller, médchtiger, wenn man seinen Sinn
im Glauben begriffen hat. Dazu bedarf es aber
der Einfiihrung, der christlichen Mystagogie. Die

versucht der Regensburger Liturgiker in diesem
ganz vorziiglichen Buch mit besonderer Ein-
driicklichkeit. Was Guardini schon vor ca.
60 Jahren in seinem kleinen, aber epochalen
Buch ,, Von heiligen Zeichen” begann, wird hier
in geschickter und didaktisch kluger Weise fort-
gesetzt. In 30 kurzen priagnanten Kapiteln von 6
bis 8 Seiten bringt KI. nacheinander allgemeine
Riten wie Kniebeuge und Kreuzzeichen, dann
solche des Osterfestkreises (Aschenkreuz, Fa-
stentuch, FuBwaschung, Osternachts-Lichtri-
ten), der Tauf- und Firmspendung, besonders
aber auch der Eucharistiefeier (Altarkuf}, Inzen-
sation, Epiklesen und Darbietungsgesten, Hand-
reichung, Kelchkommunion u. v. a.) sowie der
Ordination und Trauung zur Sprache. Die Aus-
fiihrungen sind meisterhaft, dienen zundchst der
personlichen meditativen Aneignung, ferner der
Katechese und Erwachsenenbildung und
schlieflich und vor allem auch der Anregung fiir
die Predigt. Das Buch ist eine ganz wesentliche
Neuerscheinung.

Wien Johannes H. Emminghaus

SCHULZ HANS-JOACHIM, Die byzantinische Li-
turgie. Glaubenszeugnis und Symbolgestalt.
(Sophia, Quellen Gsterlicher Theologie, Bd. 5).
(241.) Paulinus-V., Trier 21980, Ppb. DM 42.—.

Die Forschungen von H. J. Schulz haben unter-
dessen ganz wesentlich dazu beigetragen, die
einhellige und ungebrochene Tradition der Li-
turgie als ,,locus theologicus” (im Sinne des Mel-
chior Cano) der Glaubenslehre der Kirche zu be-
achten, und zwar insbesondere in bezug auf Amt
und Eucharistie, aber auch auf Strukturfragen
der Ekklesiologie und Sakramententheologie.
Das gilt allgemein von der Liturgie der noch un-
geteilten Kirche in Ost und West. Und dann be-
sonders wieder von der ganz friihen Zeit, in der
nachapostolischen und vorkonziliaren Ara, wo
viele Fragen auf dem soeben genannten Gebiet
der Dogmenentwicklung anfanghaft, aber deut-
lich artikuliert sind, so daf sie manche Uberliefe-
rungsliicke zwischen dem NT und der spéateren
Tradition zu schlieBen vermogen. Jeder Kenner
der Materie weiB, welchen Einfluf z. B. die Tra-
ditio apostolica des Hippolyt im frithen 3. Jh. fiir
die jiingste Liturgiereform hatte, etwa fiir das Bi-
schofsweihegebet und das Taufbekenntnis, aber
auch in der gbemahme des jetzigen II. Hochge-
betes u. a. Die Liturgiekonstitution (Art. 23)
spricht daher ausdriicklich von den beiden un-
aufgebbaren Polen der ,,gesunden Uberliefe-
rung” und eines , berechtigten Fortschritts”.
Was im Westen (bei stirker systematisch formu-
lierter und weitgehend liturgieunabhingiger
Dogmatik) neu anmutet, war im Uberlieferungs-
verstindnis der Ostkirche immer selbstverstand-
lich: Liturgiegeprigte, dogmatische und direkt li-
turgische Tradition waren stets untrennbar. Sch.
macht deutlich, wie auch spédter die konziliar-
dogmatische Lehrentwicklung eine aus inneren
Lebens%eselzen der Kirche entspringende litur-
gische Uberlieferung stets schlicht voraussetzte.
Diese Art eines Theologisierens vom Gottes-

409



