
NTr 1erbesonders ausgepragten OrM: Fr versucht der Regensburger Liturgiker ın diesem
ist eın Mann, der viel weiß und dem - Oft aSsOzla- BAMNZ vorzüglichen Buch muıt besonderer Fin-
HV un!‘ nicht unbedingt zwingend manches drücklichkeit Was Guardini schon VOT

einfällt; der ın einem langen en viel gelesen Jahren ın seinem kleinen, ber epochalen
und das Gelesene und Erforschte ehrend Buch ‚„„‚Von heiligen Zeichen“ begann, wird hier
un predigend weitergegeben hat; dem als ech- ın geschickter und didaktisch kKluger Weise fort-
tem Kölner pralle Fülle un: lebendige Anschau- esetzt In kurzen pragnanten Kapiteln VO

bis Seiten bringt nacheinander allgemeineichkeit wichtiger sind als twa ıne moderne de-
kadische Gliederung. Echt ‚kölsc ist uch Rıten wıe Kniebeuge un Kreuzzeichen, dann
ihm, da einem humorigen Bonmot, das solche des Osterfestkreises (Aschenkreuz, Fa-
auf der unge hat, vermutlich ersticken würde, stentuch, Fußwaschung, Osternachts-Lichtri-
nn nicht aussprechen der niederschreli- ten), der Tauf- un Firmspendung, besonders
ben könnte! 50 sind die profunden Kenntnisse ber auch der Eucharistiefeier (Altarkuß, Inzen-
und die wegweisenden Ausführungen außeror- satıon, Epiklesen und Darbietungsgesten, and-
entlıc gut lesbar vorgetragen: [Das allgemeine reichung, Kelchkommunion I: E a.) Owı1e der
relig1öse Phänomen der eiligung der Zeit, die Ordination un Irauung ZUT Sprache. Die Aus-
Geschichte des christlichen Stundengebets Vo führungen sind meisterhaft, dienen zunächst der
der Frühzeit samıt den verschiedenen Etappen persönlichen meditativen Aneignung, terner der

Katechese un: Erwachsenenbildung unund okalen Ausgliederungen, die Theologie
dieses Gebetes, ıne Mystagogıe der einzelnen schließlich un!: VOT allem uch der nregung für
Teile und Gebetsformen, Weisen des Vollzugs die Predigt. Das Buch ıst iıne HAnzZ wesentliche
und Vorschläge Zu meditativen Erwerb vieler Neuerscheinung.
FEinzelelemente. Einen Stundengebets- Wıen ohannes Emminghaus
Kommentar ll Sch ar nicht geben, sondern
1e] bescheidener, ber sehr eindringlich iıne SCHULZ HANS-JOACHIM, Die byzantınısche I1Hıilfe zu geistigen eubeginn, wıe 1 Un-
tertitel verspricht. turgie. Glaubenszeugnis und Symbolgestalt.
kinıge kleine, 1mM Letzten ber unbedeutende Sophia, Quellen österlicher Theologie,

Paulinus-V., Irıer Ppb lSchnitzer sind stehen geblieben, {wa auf
unten Hippolyt ıst nıcht Trst ın der deci- Die Forschungen VO Schulz en unter-

schen Verfolgung gestorben; besonders sSinnsto- dessen 5ANZ wesentlich azu beigetragen, die
rend ist die Zeile auf ın der unkorrigler- einhellige und ungebrochene Tradition der Li=
ten Form: ıst nicht twa eın ‚‚Horenschema”“‘ turglie als ‚‚l10cus theologicus”“ (im Sinne des Mel-

chior ano der Glaubenslehre der Kıirche be-auU: [)t 6, gewınnen, sondern ıst das
‚sch’ma”‘, ‚‚höre Israel‘“ NnaC) Dt gemeınt, achten, un!: War insbesondere ın bezug auf Amt

das jüdische Glaubensbekenntnis, das dreimal un Eucharistie, ber uch auf Strukturfragen
Tag rezıitiert wird der Ekklesiologie und akramententheologie.

Wıen Johannes Emminghaus Das galt allgemein VO der iturgle der noch -
geteilten Kirche ın (Ost und West Und ann be-
sonders wıeder VO der BANZ frühen Zeıt, ın der

KLEINHEYER Heiıl erfahren In Zeichen nachapostolischen un vorkonziliaren Ara,
Kapitel ber Zeichen 1mM Ottesdienst viele Fragen auf dem soeben genannten Gebiet

Don-Bosco-V., München 1980 Ppb 24.80 der Dogmenentwicklung anfanghaft, ber deut-
Es g1ibt eın Gespräch VO Seele Seele: die iıch artiıkuliert sind, da{fs S1e manche Überliefe-

rungslücke zwischen dem und der spaterensinnliche Wahrnehmung, akustisch der
tisch, ist der Vermuttler. Thomas sagt Iradıtion /AÄ schließen vermoögen. Jeder Kenner
Nıichts ıst 1mM Intellekt, wWas nıcht vorher ın den der Materie weiß, welchen Finfluiß die Ira-
Sinnen Wäaäal. Als Leib-Seele-Wesen, als beseelter ditio apostolica des Hippolyt 1Im frühen Jh für
Leib, bedient sich der Mensch der Zeichen, selen die jJungste Liturgiereform a  e, twa für das Bi-

schofsweihe ebet und das aufbekenntnis, berU orte, Gesten der 5ymbole, mıit an-
deren in Kommunikation Körperlicher uch ın der bernahme des jetzıgen Hochge-
usdruck, aute, Schriftzeichen etc en auf etes IDie Liturgiekonstitution (Art 23)
Grund VO angeborenem der konventionellem spricht daher ausdrücklich VO den beiden
Vorverständnis die Kraft, Geistiges, ıne aufgebbaren olen der ‚‚gesunden Überliefe-
Wesenserkenntnis auszudrücken. Das ıst Axiom rung“ und eines ‚‚berechtigten Fortschritts  s
des umanen überhaupt. Was 1Im esten bei tärker systematisch formu-
Was VO Menschen BanZ generell gilt, hat natur- jerter und weitgehend liturgieunabhängiger
ıch uch seine Bedeutung 1m Kult, ın der ıtur- Dogmatik) MNEeUu anmutet, 1m Überlieferungs-
gıe Heilszeichen verbinden sich ın den akra- verständnis der Ostkirche immer selbstverständ-
menten mıit dem verkündigenden Wort LDieses iıch Liturgiegeprägte, dogmatische und direkt 11-
Wort determiniert den Sons vielleicht als elt- turgische Iradıtion NaTtren untrennbar. Sch
ımmanent mißverständlichen Sinneneindruck: macht deutlich, wıe auch spater die konziliar-
das Wort ıst präziser, das Zeichen aber e1n- dogmatische Lehrentwicklung ıne Aaus inneren
drucksvoller, mächtiger, INan seinen 1nnn Lebens esetzen der Kırche entspringende lıtur-
1m Glauben begriffen hat Dazu bedarf aber gische berlieferung schlicht voraussetzte
der Einführung, der cCANrıistlıchen Mystagogie. Die Diese Art eines Theologisierens VOoO Gottes-

409

ner - im Alter besonders ausgeprägten - Form: Er 
ist ein Mann, der viel weiß und dem- oft assozia­
tiv und nicht unbedingt zwingend - manches 
einfällt; der in einem langen Leben viel gelesen 
und das Gelesene und Erforschte stets lehrend 
und predigend weitergegeben hat; dem als ech­
tem Kölner pralle Fülle und lebendige Anschau­
lichkeit wichtiger sind als etwa eine moderne de­
kadische Gliederung. Echt „kölsch" ist auch an 
ihm, daß er an einem humorigen Bonmot, das er 
auf der Zunge hat, vermutlich ersticken würde, 
wenn er es nicht aussprechen oder niederschrei­
ben könnte! So sind die profunden Kenntnisse 
und die wegweisenden Ausführungen außeror­
dentlich gut lesbar vorgetragen: Das allgemeine 
religiöse Phänomen der Heiligung der Zeit, die 
Geschichte des christlichen Stundengebets von 
der Frühzeit an samt den verschiedenen Etappen 
und lokalen Ausgliederungen, die Theologie 
dieses Gebetes, eine Mystagogie der einzelnen 
Teile und Gebetsformen, Weisen des Vollzugs 
und Vorschläge zum meditativen Erwerb vieler 
Einzelelemente. Einen ganzen Stundengebets­
Kommentar will Sch. gar nicht geben, sondern 
viel bescheidener, aber sehr eindringlich eine 
Hilfe zum geistigen Neubeginn, wie er es im Un­
tertitel verspricht. 
Ei.nige kleine, im Letzten aber unbedeutende 
Schnitzer sind stehen geblieben, so etwa auf 
S. 44 unten: Hippolyt ist nicht erst in der deci­
schen Verfolgung gestorben; besonders sinnstö­
rend ist die 3. Zeile auf S. 27 in der unkorrigier­
ten Form: es is t nicht etwa ein „ Horenschema" 
aus Dt 6, 4-9 zu gewjnnen, sondern es ist das 
,,sch' ma", ,,höre Israel" (nach Dt 6) gemeint, 
das jüdisch e Glaubensbekenntnis, das dreimal 
am Tag rezitiert wird. 
Wien Johannes H. Emmingliaus 

KLEINHEYER BRUNO, Heil erfahren in Zeiche11. 
30 Kapitel über Zeichen im Gottesdienst. (188.) 
Don-Bosco-V. , München 1980. Ppb. DM 24.80. 
Es gibt kein Gespräch von Seele zu Seele: die 
sinnliche Wahrnehmung, akustisch oder op­
tisch, ist stets der Vermittler. Thomas v. A. sagt: 
Nichts ist im Intellekt, was nicht vorher in den 
Sinnen war. Als Leib-Seele-Wesen, als beseelter 
Leib, bedient sich der Mensch der Zeichen, seien 
es nun Worte, Gesten oder Symbole, um mit an­
deren in Kommunikation zu treten. Körperlicher 
Ausdruck, Laute, Schriftzeichen etc. haben auf 
Grund von angeborenem oder konventionellem 
Vorverständnis die Kraft, Geistiges, eine 
Wesenserkenntnis auszudrücken. Das ist Axiom 
des Humanen überhaupt. 
Was vom Menschen ganz generell gilt, hat natür­
lich auch seine Bedeutung im Kult, in der Litur­
gie. Heilszeichen verbinden sich in den Sakra­
menten mit dem verkündigenden Wort. Dieses 
Wort determiniert den sonst vielleicht als weit­
immanent mißverständlichen Sinne neindruck: 
das Wort is t zwar präziser, das Zeichen aber ein­
drucksvoller, mächtiger, wenn man seinen Sinn 
im Glauben begriffen hat. Dazu bedarf es aber 
der Einführung, der christlichen Mystagogie. Die 

versucht der Regensburger Liturgiker in diesem 
ganz vorzüglichen Buch mit besonderer Ein­
drücklichkeit. Was Guardini schon vor ca. 
60 Jahren in seinem kleinen, aber epochalen 
Buch „ Von heiligen Zeichen" begann, wird hie.r 
in geschickter und didaktisch kluger Weise fort­
gesetzt. In 30 kurzen prägnanten Kapiteln von 6 
bis 8 Seiten bringt Kl. nacheinander allgemeine 
Riten wie Kniebeuge und Kreuzzeichen, dann 
solche des Osterfestkreises (Aschenkreuz, Fa­
stentuch, Fußwaschung, Osternachts-Lichtri­
ten), der Tauf- und Firmspendung, besonders 
aber auch der Eucharis tiefeier (Altarkuß, lnzen­
sation, Epiklesen und Darbietungsgesten, Hand­
reichung, Kelchkommunion u. v. a.) sowie der 
Ordination und Trauung zur Sprache. Die Aus­
führungen sind meisterhaft, d ienen zunächst der 
persönlichen meditativen Aneignung, ferner der 
Katechese und Erwachsenenbildung und 
schließlich und vor allem auch der Anregung für 
die Predigt. Das Buch ist eine ganz wesentliche 
Neuerscheinung. 
Wien Johannes H. Emminghaus 

SCHULZ HANS-JOACHIM, Die byzantinische Li­
turgie. Glaubenszeugnis und Symbolgestalt. 
(Sophia, Quellen österlicher Theologie, Bd. 5). 
(241.) Paulinus-V., Trier 21980, Ppb. DM 42.-. 

Die Forschungen von H . J. Schulz haben unter­
dessen ganz wesentlich dazu beigetragen, die 
einhellige und ungebrochene Tradition der Li­
turgie als „ locus theologicus" (im Sinne des Mel­
chior Cano) der Glaubenslehre der Kirche zu be­
achten, und zwar insbesondere in bezug auf Amt 
und Eucharistie, aber auch auf Strukturfragen 
der Ekklesiologie und Sakramententheologie. 
Das gilt allgemein von der Liturgie der noch un­
geteilten Kirche in Ost und West. Und dann be­
sonders wieder von der ganz frühen Zeit, in der 
nachapostolischen und vorkonziliaren Ära, wo 
viele Fragen auf dem soeben genannten Gebiet 
der Dogmenentwicklung anfanghaft, aber deut­
lich artikuliert sind, so daß sie manche Oberliefe­
rungslücke zwisch en dem NT und der späteren 
Tradition zu schließen vermögen. Jeder Kenner 
der Materie weiß, welchen Einfluß z. B. die Tra­
ditio apostolica des Hippolyt im frühen 3. Jh. für 
d ie jüngste Liturgiereform hatte, etwa für das Bi­
schofsweihegebet und das Taufbekenntnis, aber 
auch i.n der Obernahme des jetzigen II. Hochge­
betes u . a. Die Liturgiekonstitution (Art . 23) 
spricht daher ausdrücklich von den beiden un­
aufgebbaren Polen der „gesunden Oberliefe­
rung" und eines „berechtig ten Fortschritts". 
Was im Westen (bei stä rker systematisch formu­
lierter und weitgehend liturgieunabhängiger 
Dogmatik) neu a nmutet, war im Oberlieferungs­
verstä ndnis der Ostkirche immer selbstverständ­
lich: Liturgiegeprägte, dogmatisch e und direkt li­
turgische Tradition waren stets untrennbar. Sch. 
macht deutlich, wie auch später die konziliar­
dogmatisch e Lehrentwicklung eine aus innere n 
Lebensgesetzen der Kirche entspringende litur­
gische Überlieferung s tets schlicht voraussetzte. 
Diese Art eines Theologisierens vom Gottes-

409 


