ner—im Alter besonders ausgeprigten — Form: Er
ist ein Mann, der viel weiff und dem - oft assozia-
tiv und nicht unbedingt zwingend — manches
einfillt; der in einem langen Leben viel gelesen
und das Gelesene und Erforschte stets lehrend
und predigend weitergegeben hat; dem als ech-
tem Kdlner pralle Fiille und lebendige Anschau-
lichkeit wichtiger sind als etwa eine moderne de-
kadische Gliederung. Echt , kélsch’ ist auch an
ihm, daB er an einem humorigen Bonmot, das er
auf der Zunge hat, vermutlich ersticken wiirde,
wenn er es nicht aussprechen oder niederschrei-
ben kénnte! So sind die profunden Kenntnisse
und die wegweisenden Ausfiihrungen aufleror-
dentlich gut lesbar vorgetragen: Das allgemeine
religitse Phinomen der Heiligung der Zeit, die
Geschichte des christlichen Stundengebets von
der Friihzeit an samt den verschiedenen Etappen
und lokalen Ausgliederungen, die Theologie
dieses Gebetes, eine Mystagogie der einzelnen
Teile und Gebetsformen, Weisen des Vollzugs
und Vorschlidge zum meditativen Erwerb vieler
Einzelelemente. Einen ganzen Stundengebets-
Kommentar will Sch. gar nicht geben, sondern
viel bescheidener, aber sehr eindringlich eine
Hilfe zum geistigen Neubeginn, wie er esim Un-
tertitel verspricht.

Einige kleine, im Letzten aber unbedeutende
Schnitzer sind stehen geblieben, so etwa auf
S. 44 unten: Hippolyt ist nicht erst in der deci-
schen Verfolgung gestorben; besonders sinnsto-
rend ist die 3. Zeile auf S. 27 in der unkorrigier-
ten Form: es ist nicht etwa ein ,,Horenschema”
aus Dt 6, 4-9 zu gewinnen, sondern es ist das
,,sch'ma”, , hoére Israel” (nach Dt 6) gemeint,
das jiidische Glaubensbekenntnis, das dreimal
am Tag rezitiert wird.

Wien Johannes H. Emminghaus

KLEINHEYER BRUNO, Heil erfahren in Zeichen.
30 Kapitel iiber Zeichen im Gottesdienst. (188.)
Don-Bosco-V., Miinchen 1980. Ppb. DM 24.80.

Es gibt kein Gesprdch von Seele zu Seele: die
sinnliche Wahrnehmung, akustisch oder op-
tisch, ist stets der Vermittler. Thomas v. A. sagt:
Nichts ist im Intellekt, was nicht vorher in den
Sinnen war. Als Leib-Seele-Wesen, als beseelter
Leib, bedient sich der Mensch der Zeichen, seien
es nun Worte, Gesten oder Symbole, um mit an-
deren in Kommunikation zu treten. Korperlicher
Ausdruck, Laute, Schriftzeichen etc. haben auf
Grund von angeborenem oder konventionellem
Vorverstindnis die Kraft, Geistiges, eine
Wesenserkenntnis auszudriicken. Das ist Axiom
des Humanen iiberhaupt.

Was vom Menschen ganz generell gilt, hat natiir-
lich auch seine Bedeutung im Kult, in der Litur-
gie. Heilszeichen verbinden sich in den Sakra-
menten mit dem verkiindigenden Wort. Dieses
Wort determiniert den sonst vielleicht als welt-
immanent mifverstindlichen Sinneneindruck:
das Wort ist zwar préziser, das Zeichen aber ein-
drucksvoller, médchtiger, wenn man seinen Sinn
im Glauben begriffen hat. Dazu bedarf es aber
der Einfiihrung, der christlichen Mystagogie. Die

versucht der Regensburger Liturgiker in diesem
ganz vorziiglichen Buch mit besonderer Ein-
driicklichkeit. Was Guardini schon vor ca.
60 Jahren in seinem kleinen, aber epochalen
Buch ,, Von heiligen Zeichen” begann, wird hier
in geschickter und didaktisch kluger Weise fort-
gesetzt. In 30 kurzen priagnanten Kapiteln von 6
bis 8 Seiten bringt KI. nacheinander allgemeine
Riten wie Kniebeuge und Kreuzzeichen, dann
solche des Osterfestkreises (Aschenkreuz, Fa-
stentuch, FuBwaschung, Osternachts-Lichtri-
ten), der Tauf- und Firmspendung, besonders
aber auch der Eucharistiefeier (Altarkuf}, Inzen-
sation, Epiklesen und Darbietungsgesten, Hand-
reichung, Kelchkommunion u. v. a.) sowie der
Ordination und Trauung zur Sprache. Die Aus-
fiihrungen sind meisterhaft, dienen zundchst der
personlichen meditativen Aneignung, ferner der
Katechese und Erwachsenenbildung und
schlieflich und vor allem auch der Anregung fiir
die Predigt. Das Buch ist eine ganz wesentliche
Neuerscheinung.

Wien Johannes H. Emminghaus

SCHULZ HANS-JOACHIM, Die byzantinische Li-
turgie. Glaubenszeugnis und Symbolgestalt.
(Sophia, Quellen Gsterlicher Theologie, Bd. 5).
(241.) Paulinus-V., Trier 21980, Ppb. DM 42.—.

Die Forschungen von H. J. Schulz haben unter-
dessen ganz wesentlich dazu beigetragen, die
einhellige und ungebrochene Tradition der Li-
turgie als ,,locus theologicus” (im Sinne des Mel-
chior Cano) der Glaubenslehre der Kirche zu be-
achten, und zwar insbesondere in bezug auf Amt
und Eucharistie, aber auch auf Strukturfragen
der Ekklesiologie und Sakramententheologie.
Das gilt allgemein von der Liturgie der noch un-
geteilten Kirche in Ost und West. Und dann be-
sonders wieder von der ganz friihen Zeit, in der
nachapostolischen und vorkonziliaren Ara, wo
viele Fragen auf dem soeben genannten Gebiet
der Dogmenentwicklung anfanghaft, aber deut-
lich artikuliert sind, so daf sie manche Uberliefe-
rungsliicke zwischen dem NT und der spéateren
Tradition zu schlieBen vermogen. Jeder Kenner
der Materie weiB, welchen Einfluf z. B. die Tra-
ditio apostolica des Hippolyt im frithen 3. Jh. fiir
die jiingste Liturgiereform hatte, etwa fiir das Bi-
schofsweihegebet und das Taufbekenntnis, aber
auch in der gbemahme des jetzigen II. Hochge-
betes u. a. Die Liturgiekonstitution (Art. 23)
spricht daher ausdriicklich von den beiden un-
aufgebbaren Polen der ,,gesunden Uberliefe-
rung” und eines , berechtigten Fortschritts”.
Was im Westen (bei stirker systematisch formu-
lierter und weitgehend liturgieunabhingiger
Dogmatik) neu anmutet, war im Uberlieferungs-
verstindnis der Ostkirche immer selbstverstand-
lich: Liturgiegeprigte, dogmatische und direkt li-
turgische Tradition waren stets untrennbar. Sch.
macht deutlich, wie auch spédter die konziliar-
dogmatische Lehrentwicklung eine aus inneren
Lebens%eselzen der Kirche entspringende litur-
gische Uberlieferung stets schlicht voraussetzte.
Diese Art eines Theologisierens vom Gottes-

409



