
ANS HEIMERL

Kommunikation 1n Kirche und Kirchenrecht

Das I1 Vat bejahte gegenüber der bis dahin vorgegebenen monolithischen Einheit der
Kirche vorsichtig einen innerkirchlichen Pluralismus!. Nun brachen ange zurückgestaute
Richtungs- und Meinungsverschiedenheiten auf, bildeten sich Gruppen und Fraktio-
NenNn, die höchst unzulänglich) mıit den Sammeletiketten ‚„Progressive” und ‚‚Konserva-
Hve'  0 versehen wurden. Bestrebungen Zur Demokratisierung ıIn der Kirche ijeßen den
edanken ıne Analogie den politischen Parteien aufkommen, der allgemein sehr
reserviert aufgenommen wurde?.
In den etzten Jahren verloren die Kämpfe der innerkirchlichen Kichtungen viel chärfe
und Beachtung 1ın der Offentlichkeit. Ursache dafür mögen kErmüdungserscheinungen
eın oder eın Erfolg des hinhaltenden Widerstandes der Hierarchie die Fraktionen-
bildung, wahrscheinlich einfach der Gang der Entwicklung 1n Kirche und Welt In der
eologie macht sich ıne Verarbeitung der aufgeworfenen, Oft allzu kühnen Fragen be-
merkbar, un 1ne NEUE Gesamtschau 1ın Einklang mıiıt dem einen Glauben der Kırche
zeichnet sich ab (Das zeigt sich ın den zunehmenden systematischen Sammelwerken
größerer GGebiete der Theologie.)
Dennoch bleiben 1n der Kirche nıcht 1UT Verschiedenheiten aufrecht, die UrC die Viel-
zahl der Teilkirchen begründet sind, sondern auch solche, die aus dem Pluralismus der
Theologie un der Spiritualität, der Glaubenserfahrung und der LebenspraxIis entstehen
oder die sich aus dem geographischen, kulturellen und sozlalen Kontext ergeben. Tiefgrei-
enDivergenzen zeigen heute besonders das Weltverständnis VO Glauben her und das
Glaubensverständnis VO weltanschaulichen Pluralismus au Ja scheint, da{fßs ın der
Kirche Og wachsende zentrifugale Tendenzen auftreten.
Extreme Gruppen gehen bis den and des ftormellen Schismas (Traditionalisten
efebvre, anderseits manche marxistisch orientherte ruppen); zahlenmäßig gewichtiger
ist aber das Auseinanderleben der großen Richtungen ın der Kirche, das vielleicht 11UT

durch seine Verfestigung den INATUC der Beruhigung macht Viele engagılerte Christen
sind über die ihrer Auffassung nach allzu sehr verzoögerte Erneuerung der Kirche und über
die Bestrebungen, hinter as Konzil zurückzugehen, enttäuscht und gehen ın die innere
Emigration. Die breiten Massen ın den traditionell kath Ländern entfremden ich zuneh-
mend VO Glauben und Leben der Kirche. Die ‚‚treuen Kirchenchristen“ werden als
‚‚schweigende Mehrheit“ VO konservatıven reisen gerInN als Gefolgschaft beansprucht
wohl nicht ganz Recht Charismatische Bewegungen gewinnen Gewicht und stehen
ın pannung Katholiken anderer UOrientierung. Die Hierarchie neigt neuestens dazu,
die zentrifugalen Tendenzen mıiıt einer emotonalen Komponente zuzudecken; ın ihrem
gleichzeitigen Bestreben, die nachkonziliare Unordnung Urc. die ‚„„große Disziplin”
überwinden und mıit starker Hand die Finheit Z} räftigen, wird S1E aber auch manchen
Widerspruch wecken und ihr Ziel vertehlen. Da S1e selbst eın eigenes Verständnis der KIir-
ch und des Glaubens, iıne bestimmte Lebenspraxis vertritt und auferlegen will, zeigt S1e
sıch auch ın gewlsser Hinsicht als ‚‚Partei” ıIn der Kirche, verschieden VO  —_ anderen Grup-
pen
Diese gewl erganzungs- und korrekturbedürftige) kurze Situationsanalyse soll 1IUT eines
deutlich machen: die Notwendigkeit, die divergierende Vielfalt ın der Kirche durch verstärkte
Kommunikatıon ın die Finheit binden. AI der vollen, uneingeschränkten, über alle
Spannungen hinweg aufrechtzuerhaltenden Kommunikation innerhalb der Kirche und

13€
Rahner, Strukturwandel der Kirche, Freiburg/Br, 1972, (Herder-Büchere! 446) 42 f; Concilium

1973, eft

HANS HEIMERL 

Kommunikation in Kirche und Kirchemecht 

Das II. Vat. bejahte gegenüber der bis dahin vorgegebenen monolithischen Einheit der 
Kirche vorsichtig einen innerkirchlichen Pluralismus1 • Nun brachen lange zurückgestaute 
Richtungs- und Meinungsverschiedenheiten auf, es bildeten sich Gruppen und Fraktio­
nen, die (höchst unzulänglich) mit den Sammeletike tten „ Progressive" und „ Konserva­
tive" versehen wurden. Bestrebungen zur Demokratisierung in der Kirche ließen den 
Gedanken an eine Analogie zu den politischen Pa rteien aufkommen, der a llgemein sehr 
reserviert aufgenommen wurde2• 

In den letzten Jahren verloren die Kämpfe der innerkirchlichen Richtungen viel an Schärfe 
und an Beachtung in der Offentlichkeit. Ursache dafür mögen Ermüdungserscheinungen 
sein oder ein Erfolg des hinhaltenden Widerstandes der Hierarchie gegen die Fraktionen­
bildung, wahrscheinlich einfach der Gang der Entwicklung in Kirche und Welt. In der 
Theologie macht sich eine Verarbeitung der aufgeworfenen, oft allzu kühnen Fragen be­
merkbar, und eine neue Gesamtschau in Einklang mit dem einen G lauben der Kirche 
zeichnet sich ab. (Das zeigt sich u. a . in den zunehmenden systematischen Sammelwerken 
größerer Gebiete der Theologie.) 
Dennoch bleiben in der Kirche nicht nur Verschiedenheiten aufrecht, die durch die Viel­
zahl der Teilkirchen begründet sind, sondern auch solche, die aus dem Pluralismus der 
Theologie und der Spiritualität, der G laubenserfahrung und de r Lebenspraxis entstehen 
oder die sich aus dem geographischen, kulturellen und sozialen Kontext ergeben. Tiefgrei­
fende Divergenzen zeigen heute besonders das Weltverständnis vom Glauben her und das 
Glaubensverständnis vom weltanschaulichen Pluralismus aus . Ja es scheint, daß in der 
Kirche sogar wachsende zentrifugale Tendenzen auftreten. 
Extreme Gruppen gehen bis an den Rand des formellen Schismas (Traditionalisten um 
Lefebvre, anderseits manche marxistisch orientierte Gruppen); zahlenmäßig gewichtiger 
is t aber das Auseinanderleben der großen Richtungen in der Kirche, das vielleicht nur 
durch seine Verfestigung den Eindruck der Beruhigung macht. Viele engagierte Christen 
sind über die ihrer Auffassung nach a llzu sehr verzögerte Erneuerung der Kirche und über 
die Bestrebungen, hinter das Konzil zurückzugehen, enttäuscht und gehen in die innere 
Emigra tion. Die breiten Massen in den traditionell ka th. Ländern entfremden sich zuneh­
mend von Glauben und Leben der Kirche. Die „treuen Kirchenchristen" werden als 
,,schweigende Mehrheit" von konservativen Kreisen gern als Gefolgschaft beansprucht­
wohl nicht ganz zu Recht. Charismatische Bewegungen gewinnen an Gewicht und stehen 
in Spannung zu Ka tholiken anderer Orientierung. Die Hierarchie neigt neuestens dazu, 
die zentrifugalen Tendenzen mit einer emotionalen Komponente zuzudecken; in ihrem 
gleichzeitigen Bestreben, die nachkonziliare Unordnung d urch die „große Disziplin" zu 
überwinden und mit starker Hand die Einheit zu kräftigen, wird sie aber auch manchen 
Widerspruch wecken und ihr Z iel verfehlen. Da sie selbst ein eigenes Verständnis der Kir­
che und des Glaubens, eine bestimmte Lebenspraxis vertritt und auferlegen will, zeigt sie 
sich auch in gewisser Hinsicht als „ Partei" in der Kirche, verschieden von anderen Grup­
pen. 
Diese (gewiß ergänzungs- und korrekturbedürftige) kurze Situa tionsanalyse soll nur eines 
d eutlich machen: die Notwendigkeit, die divergierende Vielfa lt in der Kirche durch verstärkte 
Kommunikation in die Einheit zu binden. ,, In der vollen, uneingeschränkten, über alle 
Spannungen hinweg aufrechtzuerhaltenden Kommunikation innerha lb der Kirche und 

1 LG 13 c; OE 2. 
2 K. Rahner, Strukturwandel der Kirche, Freiburg/Br. 1972, (Herder-Bücherei 446) 42ff; Conciliurn 

1973, H eft 10. 

32 



mıit der Welt kann die Kirche ihre Kommunion mıt dem Herrn besten glaubhaft -chen‘®. Die verschiedenen Kichtungen, Gruppen und Bewegungen werden UTr dann eiInNe
Kirche bilden, wenn S1e aufeinander hören, miteinander sprechen, einander verstehen
suchen. Ohne 1ne solche Kommunikation werden Bemühungen Einheit un (386-
schlossenheit der Kirche ur ZUT Scheineinheit einer verengten Kirche führen
Um die Kommunikation In der Kirche fördern, bedarf sicherlich einer theologischenGrundlegung unter Berücksichtigung der Kommunikationstheorie*. Es ist auch evident,
da{fs Kommunikation mıi1t der Gesinnung der Offenheit des Hörens und des Sich-Mitteilens
steht un fällt In einer Kirche, die noch die Last vVveErgaNgENE: individualistischer Sopiritua-lität mitschleppt und die VO egoistischen Erfolgsstreben der modernen Welt bedroht
wiıird, ist keine leichte, ber ıne uUINso notwendigere Aufgabe, diese Haltungen wek-
ken Rechtliche Strukturen schließlich können einen Beitrag eisten, die Communio ın der
Kommunikation verwirklicken, die Gesinnung ördern und der Vielfalt einen Rah-
INe  . geben, iın dem S1e als Vielfalt Platz hat, ohne die Einheit In diesem-
tergeordneten Sinn sollen 1U  —3 die Tatsachen un Möglichkeiten einer recCc.  ıchen Förde-
rung der Kommunikation ın der Kirche betrachtet werden.
Das Thema der Kommunikation and ın die Kirche VOT allem und zunächst unter dem Ge-
sichtspunkt der ‚„‚sozlalen ommunikationsmittel‘ Eingang Nachdem INa  —$ sich gesamt-IChlıc und ın vielen Ländern und Diözesen der Bedeutung VO  — Presse, Fılm, undfun
und Fernsehen bewußft geworden WAärT, beschäftigte sich das Il Vat damıt und verabschie-
dete ein Dekret darüber, das VO  —_ vielen als unbefriedigend angesehen wurde. Für die Mas-
senmedien werden zunächst sıttliche rundsätze und sodann Weisungen für ihren (3@-
brauch als Mittel des Apostolates aufgestellt. Die Pastoralinstruktion ‚‚Communio et PTO-gress10‘” CE) die über Anordnung des Konzils ausgearbeitet wurde, sieht sich War
außerstande, 1ın dieser omplexen Materie für alle Gebiete und Situationen gültige Detail-
Ormen geben, S1E bringt aber ıne ausführliche pastorale Wegweisung und einıge ()I-
ganısatorische Kıichtlinien, VOT allem jedoch wertvolle Weiltungen des Blickwinkels: Die In-
struktion vollzieht 1m Grundsätzlichen den chritt VO den sozlalen Kommunikationsmit-
teln die ihr eigentliches Thema eıben zZzu ommunikation selbst, für die S1Ee theol
Grundlinien ın der Natur des Menschen, ın der innertrinitarischen Kommunikation und ın
der Heilsgeschichte aufzeigt; und S1Ee geht (wenn auch Kurz) auf die innerkirchliche Kom-
munikation, auf den ‚‚Dialog ın der Kirche selbst““ e1n®. Partikularrechtlich werden diese
Aspekte weiter ausgebaut®,
Die eingeschlagene Linie wird INa  —_ verfolgen mussen, wWenn INa  3 die Frage nach Kom-
munikation un Recht In der Kirche stellt Kommunikation In ihrem weiıtesten Sinn, An
auch die Massenmedien ein Hauptgebiet leiben; Dialog In der Kirche selbst, der ber nıcht
VO der Verkündigung, VO der ommunikation mıit der Welt und 1ın der elt gelöst WeTl-
den kann. Der diesbezügliche KRückschritt In den Entwürtfen ZUT IC-Reform wird hof-
fentlich nicht zZzu Gesetz werden’.)
elche rechtlichen Bereiche sınd für die kirchliche Kommunikation relevant, wıe
wirkt die bestehende egelung und welche nregungen für eine bessere Gestal-
tung können gegeben werden?

Osterreichischer Synodaler Vorgang, Dokumente, Wiıen 1974 „„OSV”), 126
Recht verschiedenartige Ansätze azu Instruktion Communio et progressio CP)1971, AAS 1971, 593—656, 8—11; Bartholomäus, Kommunikation ın der Kirche: Concilium 1978,62—70; König, ‚‚Pluralismus”‘: Bauer, Die en Eisen VO bis B Graz 1972, 288{f; Her-
KOTT. 1972, 482

8—-11; 11>121
6 OSV

Das Schema C.18* (1980) enthält einen ıte (ccC. 778 ber die sozlalen Kommunikationsmittel
un! insbesondere über die Bücher; aber UT der Einleitungscanon handelt ber dıie Verkündıi-
gungsfunktion und die sıttlıchen rundsätze der Massenmedien, eın zweiıter weitet das ecC der
Zensur auf alle Massenmedien Qus, die übrigen sind der Bücherzensur gewidmet.

33

mit der Welt kann die Kirche ihre Kommunion mit dem Herrn am besten glaubhaft ma­
chen"3. Die verschiedenen Richtungen, Gruppen und Bewegungen werden nur dann eine 
Kirche bilden, wenn sie aufeinander hören, miteinander sprechen, einander zu verstehen 
suchen. Ohne eine solche Kommunikation werden Bemühungen um Einheit und Ge­
schlossenheit der Kirche nur zur Scheineinheit einer verengten Kirche führen. 
Um die Kommunikation in der Kirche zu fördern, bedarf es sicherlich einer theologischen 
Grundlegung unter Berücksichtigung der Kommunikationstheorie4 • Es ist auch evident, 
daß Kommunikation mit der Gesinnung der Offenheit des Hörens und des Sich-Mitteilens 
steht und fällt. In einer Kirche, die noch die Last vergangener individualistischer Spiritua­
lität mitschleppt und die vom egoistischen Erfolgsstreben der modernen Welt bedroht 
wird, ist es keine leichte, aber eine umso notwendigere Aufgabe, diese Haltungen zu wek­
ken. Rechtliche Strukturen schließlich können einen Beitrag leisten , die Communio in d er 
Kommunikation zu verwirklicken, die Gesinnung zu fördern und d er Vielfalt e inen Rah­
men zu geben, in dem sie als Vielfalt Platz hat, ohne die Einheit zu sprengen. In diesem un­
tergeordneten Sinn sollen nun die Tatsachen und Möglichkeiten einer rechtlichen Förde­
rung der Kommunikation in d er Kirche betrachtet werden. 
Das Thema der Kommunikation fand in die Kirche vor allem und zunächst unter dem Ge­
sichtspunkt der „sozialen Kommunikationsmittel" Eingang. Nachdem man sich gesamt­
kirchlich und in vielen Ländern und Diözesen der Bedeutung von Presse, Film, Rundfunk 
und Fernsehen bewußt geworden war, beschäftigte sich das II. Vat. damit und verabschie­
dete ein Dekret darüber, das von vielen als unbefriedigend angesehen wurde. Für d ie Mas­
senmedien werden zunächst sittliche Grundsätze und sodann Weisungen für ihren Ge­
brauch als Mittel des Apostolates aufgestellt. Die Pastoralinstruktion „Communio et pro­
gressio" (CP), die über Anordnung des Konzils ausgearbeite t wurde, sieht sich zwar 
außerstande, in dieser komplexen Materie für alle Gebiete und Situationen gültige Detail­
T\Ormen zu geben, sie bringt aber eine ausführliche pastorale Wegweisung und einige or­
ganisatorische Richtlinien, vor allem jedoch wertvolle Weitungen des Blickwinkels: Die In­
struktion vollzieht im Grundsätzlichen den Schritt von den sozialen Kommunikationsmit­
teln (die ihr eigentliches Thema bleiben) zur Kommunikation selbst, für die sie theol. 
Grundlinien in der Natur des Menschen, in der innertrinitarischen Kommunikation und in 
der Heilsgeschichte au fzeigt; und sie geht (wenn auch kurz) auf die innerkirchliche Kom­
munikation, auf den „ Dialog in der Kirche selbst" ein5 • Partikularrechtlich werden d iese 
Aspekte weiter ausgebaut6 . 

Die so eingeschlagene Linie wird man verfolgen müssen, wenn man die Frage nach Kom­
munikation und Recht in der Kirche s tellt: Kommunikation in ihrem weitesten Sinn, wenn 
auch die Massenmedien ein Hauptgebiet bleiben; Dialog in der Kirche selbst, d er aber nicht 
von der Verkündigung, von der Kommunikation mit der Welt und in der Welt gelöst wer­
d en kann. (Der diesbezügliche Rückschritt in den Entwürfen zur CIC-Reform wird hof­
fentlich nicht zu m Gesetz werden 7.) 

Welche rechtlichen Bereiche sind für die kirchliche Kommunikation relevant, wie 
wirkt die bestehende Regelung und welche Anregungen für eine bessere Gestal­
tung können gegeben werden? 

3 Osterreichischer Synodaler Vorgang, Dokumente, Wien 1974 (,,OSV"), 126. 
4 Recht verschiedenartige Ansätze dazu u. a.: Instruktion Communio et progressio (= CP) v. 23. 5. 

1971, AAS Im, 593--656, n. 8-11; W. Barlholomä11s, Kommunikation in der Kirche: Concilium 1978, 
62-70; 0. König, ,,Pluralismus": /. B. Ba11er, Die heißen Eisen von Abis Z, Graz 1972, 288ff; Her­
Korr. 1972, 482f. 

5 CP n. 8-11; 115-121. 
6 OSV 125ff; vgl. 45. 
7 Das Schema CIC (1980) enthält einen Titel (cc. 777-787) über die sozialen Kommunikationsmittel 

und insbesondere über die Bücher; aber nur der Einleitungscanon handelt über die Verkündi­
gungsfunktion und die sittlichen G rundsätze der Massenmedien, ein zweiter weitet das Rech t der 
Zensur auf alle Massenmedien aus, die übrigen 9 cc. sind der Bücherzensur gewidmet. 

33 



Kommunikative Gliedschaftsrechte
a) Damıit jemand ın der Kirche Kommunikationspartner se1ın kann, mMu seine
kirchlicheen erlangt en und ın dieser VO  - anderen anerkannt seln. Für
den einzelnen Katholiken scheint 1eS5 UrcCc die Definition des kirchlichen
Rechtssubjektes (‚‚Person“”‘) In GEIE: rechtlich fixiert Se1IN. och unterliegt
dieser cht 1Ur manchen theoretischen Diskussionen, es zeigt sich auch nicht
Zu selten eine faktische Infragestellung der Kommunikationspartnerschaft: In
den Auseinandersetzungen zwischen kirchlichen Parteiungen kommt immer
wieder VOL, da{s INa  - diesem oder jenem ihrer Vertreter er einer BaANZEN
Gruppe) melst leichtfertig, manchmal mıit Argumenten, schlec  1ın die echt-
gläubigkeit oder die Kirchlichkeit abspricht, in sıe also (in traditionellen Begrif-
fen) letztlich der Häresie, des Schismas oder der Apostaslıe beschuldigt. [Damuit
wird die gemeinsame innerkirc  iche Basıs der Kommunikation geleugnet. Dem
Betroffenen fehlen dagegen praktikable rechtliche Ma{fißsnahme Die sich mMOÖßg-
1C Ehrenbeleidigungsklage welchen größeren Angriff die Ehre eines
Christen gäbe als solche Anschuldigungen?!) gemä 1938 ( würde auf e1-
1Eell schwerfälligen (SO gut wWwI1e n1ıe angewendeten) Strafprozels hinauslaufen, mit
dem die Wiedergutmachung des chadens der Ehre verbunden ist® Der als
Ketzer Verdächtigte wird nicht 11UT die Langwierigkeit eines olchen Verfahrens
scheuen, sondern wahrscheinlich auch auf die Bestrafung weniger Wert legen.
uch die Entwürtfe der Kirchenrechtsreform befriedigen ın dieser Hinsicht cht
Der Entwurtf ZUT Lex Ecclesiae Fundamentalis sieht den Schutz des guten
Rufes als Grundrecht vor?. Die Ehrenbeleidigung stellt eın gemeinrechtliches
Delikt mehr dar1®, ohl aber die Verletzung des gu  n Rufes1i1 Hinsichtlich der
faktischen urchsetzbarkei dürfte sich aber wen1g äandern!®. Es sollte ausdrück-
ich die Möglichkeıit geschaffen werden, die Wiedergutmachung einer Beleidi-
SUNNg der Ehre als kath Christ 1ın einem streıtigen Kurzverfahren erzwingen.
b) uch Gruppierungen bedürfen einer gewlssen Identität und Anerkennung,
Kommunikationspartner SEIN. Sicherlich werden Gemeinschaften oder (3“
meinsamkeiten besonders der Gesinnung oder der Interessen oft auch ohne
rechtliche Konstitulerung als sehr wirksam erfahren. ber die rechtliche rfaf-
barkeıt wird für die Ordnung der Kommunikation In vielem unentbehrlich Se1IN.
Als Rechtsformen kommen VOIL em die kirchliche (‚,‚kirchenamtliche”) Vereinti-
ZunNng un die TC  1C 15C un wirksam ZULT Kenntnis geNOMMEN ‚‚private“
Vereinigung ın rage, deren rechtliche egelung 1mM Schema (& vorgesehen
ist1> ESs MUu aber auch afiur gesorgt werden, dafs intormelle Minderheiten und
Randgruppen nicht gegenüber formierten, lautstarken Grupplerungen 1ns Hın-
tertreffen geraten; das eCc. der Armen“‘ der Kirche MUu ın Ma{fisnahmen des
Rechtes 1. selinen Niederschlag finden DiIie übliche Bestelung VO Seelsor-
SEeIN oder Referenten für solche Gruppen ist eın Schritt 1ın diese ichtung.
Die Gruppen mMusSsen die Verzerrung der Kommunikation Urc anıpu-
lation geschützt werden. 50 legitim un!: für die Kommunikation notwendig ist,

Vgl CIC 2210, I O 29055
LEF 20, vgl Communicahones 1980, 41
Communicationes 1980, 191

11 Schema 16 1342,
Vgl Schema <i{8 &i 125; 1443; 16558
CC OI Vgl Heimerl, Z ur rechtlichen Ordnung der Vielfalt in der Kirche: TIThPQ 1975, 25ff.

1. Kommunikative Gliedschaftsrechte 

a) Damit jemand in der Kirche Kommunikationspartner sein kann, muß er seine 
kirchliche Identität erlangt haben und in dieser von anderen anerkannt sein. Für 
den einzelnen Katholiken scheint dies durch die Definition des kirchlichen 
Rechtssubjektes (,,Person") in c. 87 CIC rechtlich fixiert zu sein. Doch unterliegt 
dieser c. nicht nur manchen theoretischen Diskussionen, es zeigt sich auch nicht 
allzu selten eine faktische Infragestellung der Kommunikationspartnerschaft: In 
den Auseinandersetzungen zwischen kirchlichen Parteiungen kommt es immer 
wieder vor, daß man diesem oder jenem ihrer Vertreter (oder einer ganzen 
G ruppe) meist leichtfertig, manchmal mit Argumenten, schlechthin die Recht­
gläubigkeit oder die Kirchlichkeit abspricht, ihn (sie) also (in traditionellen Begrif­
fen) letztlich der Häresie, des Schismas oder der Apostasie beschuldigt. Damit 
wird die gemeinsame innerkirchliche Basis der Kommunikation geleugnet. Dem 
Betroffenen fehlen dagegen praktikable rechtliche Maßnahmen: Die an sich mög­
liche Ehrenbeleidigungsklage (welchen größeren Angriff gegen die Ehre eines 
Christen gäbe es als solche Anschuldigungen?!) gemäß c. 1938 CIC würde auf ei­
nen schwerfälligen (so gut wie nie angewendeten) Strafprozeß hinauslaufen, mit 
dem die Wiedergutmachung des Schadens an der Ehre verbunden ist8• Der als 
Ketzer Verdächtigte wird nicht nur die Langwierigkeit eines solchen Verfahrens 
scheuen, sondern wahrscheinlich au ch auf die Bestrafung weniger Wert legen. 
Auch die Entwürfe der Kirchenrechtsreform befriedigen in dieser Hinsicht nicht. 
Der Entwurf zur Lex Ecclesiae Fundamentalis (LEF) sieht den Schutz des guten 
Rufes als Grundrecht vor9. Die Ehrenbeleidigung stellt kein gemeinrechtliches 
Delikt mehr dar10, wohl aber die Verletzung des guten Rufes11. Hinsichtlich der 
faktischen Durchsetzbarkeit dürfte sich aber wenig ändern 12

. Es sollte ausdrück­
lich die Möglichkeit geschaffen werden, die Wiedergutmachung einer Beleidi­
gung der Ehre als kath. Christ in einem streitigen Kurzverfahren zu erzwingen. 
b) Auch Gruppierungen bedürfen einer gewissen Identität und Anerkennung, um 
Kommunikationspartner zu sein. Sicherlich werden Gemeinschaften oder Ge­
meinsamkeiten besonders der Gesinnung oder der Interessen oft auch ohne 
rechtliche Konstituierung als sehr wirksam erfahren. Aber die rechtliche Erfaß­
barkeit wird für die Ordnung der Kommunikation in vielem unentbehrlich sein. 
Als Rechtsformen kommen vor allem die kirchliche (,,kirchenamtliche") Vereini­
gun g und die kirchlich faktisch und wirksam zur Kenntnis genommene,, private" 
Vereinigung in Frage, deren rechtliche Regelung im Schema CIC vorgesehen 
ist13 • Es muß aber auch dafür gesorgt werden, daß informelle Minderheiten und 
Randgruppen nicht gegenüber formierten, lautstarken Gruppierungen ins Hin­
tertreffen geraten; das „Recht der Armen" in der Kirche muß in Maßnahmen des 
Rechtes i. e. S. seinen Niederschlag finden. Die üblich e Bestellung von Seelsor­
gern oder Referenten für solche Gruppen ist ein Schritt in diese Richtung. 
Die Gruppen müssen gegen die Verzerrung der Kommunikation durch Manipu­
lation geschützt werden. So legitim und für die Kommunikation notwendig es ist, 

8 Vgl. CIC c. 2210, § 1, 2° u. 2255. 
9 LEF c. 20, vgl. Communicationes 1980, 41. 

10 Communicationes 1980, 191. 
11 Schema CIC C. 1342, § 2. 
12 Vgl. Schema CIC Ce. 125; 1443; 1658. 
13 Ce. 697-702. Vgl. H. Heimerl, Zur rechtlichen Ordnung der Vielfalt in der Kirche: ThPQ 1975, 25ff. 

34 



da{fs jede Gruppierung ihre eigenen Ansichten un Interessen vertritt (sogar 1mM
Kontflikt mıiıt anderen), tragt doch auch ‚‚die kirchliche Interkommunikation

das gma der menschlichen Sündhaftigkeit, der Lieblosigkeit, der Aggres-
SIVItät, der Intoleranz, des Machtwillens us ıIn sich‘‘14 Für den recC  iıchen
Schutz Angriffe und Eingriffe ist 1 Aufeinandertreffen VO Gruppen 1 -
nerhalb der kirchlichen Gremien eın Rahmen gegeben Außerhalb dessen sind
aber die einzelnen Gruppen andere rechtlich wenig gesichert. Analog giltdas oben ber Abwehr VOoO Anschuldigungen der Heterodoxie der der Unkirch-
3  el einzelner Gesagte; hinzu kommt die Schwierigkeit, da{fs Gruppen hne
kirchliche Rechtspersönlichkeit nicht selbst als Partei auftreten können!>.
C) Kommunikation edeute sich mitteilen, S1e SC  1e also die Rechte In sich, die
WIT herkömmlicherweise als Meinungs- und Lehrfreiheit bezeichnen. (Schon die
Französische Kevolution formulierte die Meinungsfreiheit als ‚„freie Kommuni-
kation der edanken und Meinungen”‘1®,) 1e InNnan diese KRechte nıiıcht 1n einem
liberalistisch-individuellen 5Sinn, sondern als soziale Rechte, beinhalten sS1e be-
reıits ihre Grenzen: die Meinung des anderen, der 1 Dialog überzeugt, aber nıcht
Urc äußeren oder psychologischen TUC manıpuliert werden darf, und die
gemeinsame Basis, die nıcht zerstoört werden darf. Wo freilich 1Ur die Grenzen
gesehen und urglert werden, bleibt keine reiNEel mehr:.
In der Kirche hat sich (z AauUus historischen Gründen) die Freiheit, sich selbst eine
Meinung bılden, nNntier dem Gesichtspunkt der aubens- und Gew!ils-
sensfreiheit erst auf dem I1 Vat durchgesetzt!”. Die Freiheit der Meinungs-
Ääufßerung ftand eDenzfTalls auf dem Konzil USaruc als allgemeines menschliches
Recht!® SOWIE auch als kirc  iıches ec der ‚‚Freiheit des Forschens, des Den-
ens SOWIE emütiger und entschiedener Meinungsäußerung*‘‘19 und als ecCc
kompetenter Laien, ın Fragen des kirchlichen ohles ihre Meinung erklä-
ren*’9 Nachkonzziliar nähert INa  ; sıch der Konkretisierung dieser KRechte, ohne
da{fs eine voll befriedigende Formulierung In Aussicht steht Die LEF (in der etz-
ten assung übernimmt aus der Kirchenkonstitution die Freiheit der Meinungs-außerung personell beschränkt UrCc. die Forderung ach Wissen, Zuständigkeitund hervorragender ellung, SaC  1C beschränkt auf praktisch-soziale Angele-
genheiten, ferner mıit den Grenzen der Unversehrtheit des Glaubens, des (30
meinwohles und der Personenwürde?21. Die reinNel der wıssenschaftlich-theol
Forschung un Te steht er dem Vorbehalt des Gehorsams gegenüber dem
Lehramt der Kirche?2? Hier bleibt eine empfindliche ucC Der Freiheitsraum für
die AÄußerung des (nichtwissenschaftlichen) Glaubensverständnisses un der
sittlichen Überzeugung müßte ausdrücklich geöffnnet werden. Gerade breite
meinungsorientierte Gruppen 1ın der Kirche unterscheiden sich Ja ıIn dieser Hin-
sicht Ferner müfste neuerlich überlegt werden, ob die etonung und nbe-
stimmtheit der Grenzen nıicht die Meinungsfreiheit sehr entwertet

Rahner, Freiheit u. Manipulation (Münchener Akademie-Schriften München 1970,
Staatslex.
Heimerl, C
DH ?vieinungsfreiheit 5)

21 LEF 12, (Communicationes 1980, 379
LEF 1 / ebda

daß jede Gruppierung ihre eigenen Ansichten und Interessen vertritt (sogar im 
Konflikt mit anderen), so trägt doch auch 11die kirchliche Interkommunikation 
... das Stigma der menschlichen Sündhaftigkeit, der Lieblosigkeit, der Aggres­
sivität, der Intoleranz, des Machtwillens usw. in sich"14• Für den rechtlichen 
Schutz gegen Angriffe und Eingriffe ist im Aufeinandertreffen von Gruppen in­
nerhalb der kirchlichen Gremien ein Rahmen gegeben. Außerhalb dessen sind 
aber die einzelnen Gruppen gegen andere rechtlich wenig gesichert. Analog gilt 
das oben über Abwehr von Anschuldigungen der Heterodoxie oder der U nkirch­
lichkeit einzelner Gesagte; hinzu kommt die Schwierigkeit, daß Gruppen ohne 
kirchliche Rechtspersönlichkeit nicht selbst als Partei auftreten können 15. 

c) Kommunikation bedeutet sich mitteilen, sie schließt also die Rechte in sich, die 
wir herkömmlicherweise als Meinungs- und Lehrfreiheit bezeichnen. (Schon die 
Französische Revolution formulierte die Meinungsfreiheit als 11freie Kommuni­
kation der Gedanken und Meinungen"16.) Sieht man diese Rechte nicht in einem 
liberalistisch-individuellen Sinn, sondern als soziale Rechte, so beinhalten sie be­
reits ihre Grenzen: die Meinung des anderen, der im Dialog überzeugt, aber nicht 
durch äußeren oder psychologischen Druck manipuliert werden darf, und die 
gemeinsame Basis, die nicht zerstört werden darf. Wo freilich nur die Grenzen 
gesehen und urgiert werden, bleibt keine Freiheit mehr. 
In der Kirche hat sich (z. T. aus his torisch en Gründen) die Freiheit, sich selbst eine 
Meinung zu bilden, unter dem Gesichtspunkt der Glaubens- und Gewis­
sensfreiheit erst auf dem II. Vat. durchgesetzt17. Die Freiheit der Meinungs­
äußerung fand ebenfalls auf dem Konzil Ausdruck als allgemeines menschliches 
Recht18 sowie auch als kirchliches Recht der 11Freiheit des Forschens, d es Den­
kens sowie demütiger und entschiedener Meinungsäußerung"19 und als Recht 
kompetenter Laien, in Fragen des kirchlichen Wohles ihre Meinung zu erklä­
ren20. Nachkonziliar nähert man sich der Konkretisierung dieser Rechte, ohne 
daß eine voll befriedigende Formulierung in Aussicht steht. Die LEF (in der letz­
ten Fassung) übernimmt aus der Kirchenkonstitution die Freiheit der Meinungs­
äußerung personell beschränkt durch die Forderung nach Wissen, Z uständigkeit 
und hervorragender Stellung, sachlich beschränkt auf praktisch-soziale Angele­
genheiten, ferner mit den Grenzen der Unversehrtheit des Glaubens, des Ge­
meinwohles und der Personenwürde21 . Die Freiheit der wissenschaftlich-theol. 
Forschung und Lehre steht unter dem Vorbehalt des Geh orsams gegenüber dem 
Lehramt der Kirche22

• Hier bleibt eine empfindliche Lücke: Der Freiheitsraum für 
die Äußerung des (nichtwissenschaftlichen) Glaubensverständnisses und der 
sittlichen Oberzeugung müßte ausdrücklich geöffnnet werden. Gerade breite 
meinungsorientierte Gruppen in der Kirche unterscheiden sich ja in dieser Hin­
sicht. Ferner müßte n euerlich überlegt werden, ob die Be tonung und Unbe­
stimmtheit der Grenzen nicht die Meinungsfreiheit zu sehr entwertet. 

14 K. Raliner, Freiheit u. Manipulation (Münch ener Akademie-Schriften 53), München 1970, 38. 
15 Heimerl, a. a. 0., 28. 
16 Staatslex. ,,Meinungsfreiheit", Bd. 5, 649. 
17 DH 2. 3. 12. 
18 GS 59. 73. 
19 GS 62. 
20 LG 37. 
21 LEF c. 12, § 3 (Communicationes 1980, 37f). 
22 LEF c. 18, ebda. 

35 



versucht eine kurze eo Grundlegung der Meinungsfreiheit ın der 1TC.
un verheißt ann Normen der zuständigen Autorıitäten ber den freien Meili-
nungsaustausch ın der Kıirche, SCHLEeIsLIC wendet sich der Möglichkeit der
verschiedenen Aussagen VO  - Glaubenswahrheiten un! dem Dialog zwischen
diesen Auffassungen hatelaber VOI em die wissenschaftliche eologie
1mM Auge, warn VOTLT den Gefahren der Vulgarisierung un ordert kritische
Fähigkeiten der Rezipienten*®. uch 1er kommt die Meinungsfreiheit der Ba-
S15 aum ZUT Sprache, och weniger einer rechtlichen Erfassung.
Bei den immer wieder urglerten Reformen der Lehrbeanstandungsverfahren müßften
die Gesichtspunkte der Kommunikation besser berücksichtigt werden. Bisher
hatten sich diese Verfahren VOIL em die notwendige Wahrung VO Grenzen
gesorgt Für die Kommunikation wichtiger ist aber das espräc zwischen der
Hierarchie un den Theologen verschiedener ichtung SOWI1Ee der Theologen
tereinander. Das autoritative Lehramt muüufßßte sich auch dessen bewulßt se1ln, da{flß
eSs aktisch meist selbst eine bestimmte (78) Auffassung eigen hat und schon
dadurch mehr Gesprächspartner als Richter se1in sollte

ec auf Kommunikation
Kommunikatıon Seiz nicht L11UTLT den Kommunikator VOTauUs und dessen Mıttel-
lung, sondern auch einen Kezıplenten, der willens ist, die Information anzuneh-
Men, auch VO seiner Seite aus die Verbindung herzustellen. In der1wird
Kommunikatıion letztlich mehr se1in als Übermittlung VO Meinungen un Be-
dürfnissen, nämlich 1ın der Nachfolge des Herrn Mitteilung seliner selbst, Hingabe
aus Liebe**. Kommunikatiıon 1ın diesem Sinne ist mıit der Diakoni1a, dem Dienst
einander, eNng verwandt. ecCc auf Kommunikatiıon edeute also zunächst ecCc
auf Annahme der Information, annn aber auch ec auf diese Diakonia, iın der
sich Commun10 verwirklicht. Es ist evident, da{fs Kommunikation iın dieser Be-
deutung w1ıe die S1e tragende 1e ber einen Rechtsanspruch hinausgeht,
da{fsecun Pflicht der Kommunikation Z WaTl sittlich vorhanden se1ln, sich aber
positivrechtlicher egelung weithin entziehen können. Dennoch gibt einıge
Bereiche oder auch LIUTLT Punkte, iın denen das ecC auf Kommunikation kanonıti-
stisch faßbar wird
a) Die Kirchenglieder en nicht 11UI das eCc ihre Bedürtfnisse un Wünsche
den Am tstragern mitzuteilen, sondern auch VOo  — ihnen den Heıildienst zu empfangen
(C 682 CIC) Anderseits en S1e die Pflicht ZUuU christlichen Gehorsam®°. Über
diese ‚‚vertikale“ Kommunikation wird och eigens sprechen Se1IN.

Zeichen der Gemeinschaft. Ausdrucksformen der PDaX fraterna, sind einer recht-
lichen Erfassung ähig Im liturgischen Bereich 2ibt schon seılit langem Rege-
lungen dieser Zeichen, aber auch außerliturgische Manıitestationen der Gemeln-
schaft, wıe etwa der Grudß, können rechtlich relevant SEe1IN. Dies zeigt sich negatıv
etwa darın, da{fß dıe Verweigerung solcher Zeichen 1n manchen Situationen dem
Tatbestand der Ehrenbeleidung nahekommen kann?®.

C) Kommunikation geschieht auch Urc Vereinigungen, 1ın denen die Mitglieder
I1. 115>-118

25

Vgl Hervada Lombardıa, derecho del pueblo di Di0s, L, Pamplona 1970, 411

CP versucht eine kurze theol. Grundlegung der Meinungsfreiheit in der Kirche 
und verheißt dann Normen der zuständigen Autoritäten über den freien Mei­
nungsaustausch in der Kirche, schließlich wendet CP sich der Möglichkeit der 
verschiedenen Aussagen von Glaubenswahrheiten und dem Dialog zwischen 
diesen Auffassungen zu, hat dabei aber vor allem die wissenschaftliche Theologie 
im Auge, warnt vor den Gefahren der Vulgarisierung und fordert kritische 
Fähigkeiten der Rezipienten23 • Auch hier kommt die Meinungsfreiheit an der Ba­
sis kaum zur Sprache, noch weniger zu einer rechtlichen Erfassung. 
Bei den immer wieder urgierten Reformen der Lehrbeanstandungsverfahren müßten 
die Gesichtspunkte der Kommunikation besser berücksichtigt werden. Bisher 
hatten sich diese Verfahren vor allem um die notwendige Wahrung von Grenzen 
gesorgt. Für die Kommunikation wichtiger ist aber das Gespräch zwischen der 
Hierarchie und den Theologen verschiedener Richtung sowie der Theologen un­
tereinander. Das autoritative Lehramt müßte sich auch dessen bewußt sein, daß 
es faktisch meist selbst eine bestimmte theol. Auffassung zu eigen hat und schon 
dadurch mehr Gesprächspartner als Richter sein sollte. 

2. Recht auf Kommunikation 
Kommunikation setzt nicht nur den Kommunikator voraus und dessen Mittei­
lung, sondern auch einen Rezipienten, der willens ist, die Information anzuneh­
men, auch von seiner Seite aus die Verbindung herzustellen. In der Kirche wird 
Kommunikation letztlich mehr sein als übermittlung von Meinungen und Be­
dürfnissen, nämlich in der Nachfolge des Herrn Mitteilung seiner selbst, Hingabe 
aus Liebe24 . Kommunikation in diesem Sinne ist mit der Diakonia, dem Dienst an­
einander, eng verwandt. Recht auf Kommunikation bedeutet also zunächst Recht 
auf Annahme der Information, dann aber auch Recht auf diese Diakonia, in der 
sich Communio verwirklicht. Es ist evident, daß Kommunikation in dieser Be­
deutung so wie die sie tragende Liebe über einen Rechtsanspruch hinausgeht, 
daß Recht und Pflicht der Kommunikation zwar sittlich vorhanden sein, sich aber 
positivrechtlicher Regelung weithin entziehen können. Dennoch gibt es einige 
Bereiche oder auch nur Punkte, in denen das Recht auf Kommunikation kanoni­
stisch faßbar wird. 
a) Die Kirchenglieder haben nicht nur das Recht, ihre Bedürfnisse und Wünsche 
den Amtsträgern mitzuteilen, sondern auch von ihnen den Heildienst zu empfangen 
(c. 682 CIC). Anderseits haben sie die Pflicht zum christlichen Gehorsam 25

• über 
diese „ vertikale" Kommunikation wird noch eigens zu sprechen sein. 

b) Zeichen der Gemeinschaft. Ausdrucksformen der pax fraterna, sind einer recht­
lichen Erfassung fähig. Im liturgischen Bereich gibt es schon seit langem Rege­
lungen dieser Zeichen, aber auch außerliturgische Manifestationen der Gemein­
schaft, wie etwa der Gruß, können rechtlich relevant sein. Dies zeigt sich negativ 
etwa darin, daß die Verweigerung solcher Zeichen in manchen Situationen dem 
Tatbestand der Ehrenbeleidung nahekommen kann26

• 

c) Kommunikation geschieht auch durch Vereinigungen, in denen die Mitglieder 

23 CP n. 115-118. 
24 CP n. 11. 
25 LG 37. 
26 Vgl./. Hervada / P. Lombardia, EI derecho de! pueblo di Dios, I, Parnplona 1970, 411f. 

36 

., 



Austausch ihrer Meinungen und Aktivitäten pflegen, SOWI1eEe 1rc Zusammen-
arbeit VO Vereinigungen gleicher Gesinnung untereinander in Dachverbänden,
aber auch 1ın Institu HOonen des Dialogs VO  - Gemeinschaften verschiedener Ansich-
ten Das Recht auf Kommunikation dieser Art ist Gegenstand des Versamm-
lungsrechtes.

Die Herstellung der persönlichen Verbindung mıit dem Gegner wird oft IL1LLOTIA-

lische Pflicht seln, bevor INa ihn in Massenmedien angreift. Das Medienrecht annn
diese Pflicht für manche rechtlich konkretisieren.
e) Der Dienst der Versöhnung ZUT eilegung JUonN Konflikten annn auch instituho-
ne Formen annehmen. Schiedsgerichte un Schlichtungsstellen, wI1e INan S1€e
heute in der 1TC beleben versucht, dienen als Mittler un ıttel der Kom-
munikation??.

Liturgische Kommunikation
In der Eucharistie hat un Christus die höchste orm der COMMUNILO gegeben*®
die Liturglie ist ihrem Wesen ach Gemeinschaftsfeier, Begegnung, Austausch
un Einheit der Christen un ihrer Gruppen untereinander. Die Liturgie als
Kommunikation effizienter machen, iıst Aufgabe des lıturgischen Rechtes
ewils hat jede Gruppe das Bedürfnis, ihre Gemeinschaft auch lıturgisch ZUu

USaTrTuC bringen, doch darf darüber die Offentlichkeit der Liturglie nicht
urz kommen, kraft der S1e verschiedene Gruppen un Richtungen ın Nner Feler
versammelt un! zwischen ihnen Kommunikation herstellt Die Offentlichkeit
und die Offenheit der iturgiefeier fralle verschiedenen Glieder der Kirche mMuUu
1mM (disziplinären) Sakramentenrecht ihren Niederschlag finden?*?

Kommunikation iın der Kirchenorganisation
In der Kirchenorganisatıon findet (herkömmlicherweise hauptsächlich) die ; VOL-
tikale‘ Kommunikation zwischen den über- und untergeordneten Graden der
Hierarchie un dem übrigen olk Gottes STa aber auch (seit dem I1 Vat In
nehmendem Maße) die Begegnung gleichgeordneter Amtsträger unı! kirchlicher
Gruppilerungen untereinander, insbesondere 1ın den verschiedenen Gremien.
a) Immer wıleder wird eklagt, da{fs die Kommunikation zwischen Basıs und Kirchenleitung
überhaupt mangelhaft sel, dafß dıe Hierarchie monologisch 1ne andere Sprache spreche
als das ‚‚einfache”‘“ Kirchenvolk un auf dessen Probleme wenig achte, un: beide wIle-
derum den Fragen der säkularisierten Welt vorbeireden®®. Die Hierarchie ıIn ihren Oobe-
1E  - Rängen bleibt auch oft sehr einer traditionellen, neuscholastisch oriıentierten Theo-
logie un!: Denkweise verhaftet, da{fß das espräc mıit aufgeschlossenen, ‚‚fortschritt-
lichen“ (nicht unbedingt ‚‚progressiven””) Christen erst recht auf chwierigkeiten stößt,
sSsOowelıt überhaupt versucht wird.

Die ommunikation zwischen demaps un! seiner Kurie einerseits und der Weltkirche,
vertreten durch die Bischöfe, andererseits hat entscheidende Verbesserungen erfahren.
Nicht L1UTX daß die Keisen des Papstes viele Kontakte VOTI (IJrt herstellen; auch die Bischofs-

Vgl Heıimerl, Arbitrage und Versöhnung bei Streitfragen 1n der Kırche: Conciliıum 1977,

Vgl Vat Im Schema CC (c 794) ist UT die grundsätzliche Feststellung finden, daß die
Sakramente ZUT Begründung und Bekräftigung der kirchlichen Gemeinschaft beitragen.
Concilium 1978, Heft 10, bes 10, 39, 47%£€;N. Greinacher, Mangelnde Kommunikation zwischen Ba-
S15 und Kirchenleitung: Concilium 1979, 462 ff

Austausch ihrer Meinungen und Aktivitäten pflegen, sowie durch Zusammen­
arbeit von Vereinigungen gleicher Gesinnung untereinander in Dachverbänden, 
aber auch in Institutionen des Dialogs von Gemeinschaften verschiedener Ansich­
ten. Das Recht auf Kommunikation dieser Art ist Gegenstand des Versamm­
lungsrechtes. 

d) Die Herstellung der persönlichen Verbindung mit dem Gegner wird oft mora­
lische Pflicht sein, bevor man ihn in Massenmedien angreift. Das Medienrecht kann 
diese Pflicht für manche Fälle rechtlich konkretisieren. 

e) Der Dienst der Versöhnung zur Beilegung von Konflikten kann auch institutio­
nelle Formen annehmen. Schiedsgerichte und Schlichtungsstellen, wie man sie 
heute in der Kirche zu beleben versucht, dienen als Mittler und Mittel der Kom­
munikation27. 

3. Liturgische Kommunikation 

In der Eucharistie hat uns Christus die höchste Form der communio gegeben28, 
die Liturgie ist ihrem Wesen nach Gemeinschaftsfeier, Begegnung, Austausch 
und Einheit der Christen und ihrer Gruppen untereinander. Die Liturgie als 
Kommunikation effizienter zu machen, ist Aufgabe des liturgischen Rechtes. 
Gewiß hat jede Gruppe das Bedürfnis, ihre Gemeinschaft auch liturgisch zum 
Ausdruck zu bringen, doch darf darüber die Offentlichkeit der Liturgie nicht zu 
kurz kommen, kraft der sie verschiedene Gruppen und Richtungen in einer Feier 
versammelt und zwischen ihnen Kommunikation herstellt. Die Offentlichkeit 
und die Offenheit der Liturgiefeier füralle verschiedenen Glieder der Kirche muß 
im (disziplinären) Sakramentenrecht ihren Niederschlag finden29. 

4. Kommunikation in der Kirchenorganisation 

In der Kirchenorganisation findet (herkömmlicherweise hauptsächlich) die„ ver­
tikale" Kommunikation zwischen den über- und untergeordneten Graden der 
Hierarchie und dem übrigen Volk Gottes statt, aber auch (seit dem II. Vat. in zu­
nehmendem Maße) die Begegnung gleichgeordneter Amtsträger und kirchlicher 
Gruppierungen untereinander, insbesondere in den verschiedenen Gremien. 
a) Immer wieder wird geklagt, daß die Kommunikation zwischen Basis und Kirchenleitung 
überhaupt mangelhaft sei, daß die Hierarchie monologisch eine andere Sprache spreche 
als das „einfache" Kirchenvolk und auf dessen Probleme zu wenig achte, und beide wie­
derum an den Fragen der säkularisierten Welt vorbeireden30• Die Hierarchie in ihren obe­
ren Rängen bleibt auch oft zu sehr einer traditionellen, neuscholastisch orientierten Theo­
logie und Denkweise verhaftet, so daß das Gespräch mit aufgeschlossenen, ,,fortschritt­
lichen" (nicht unbedingt „progressiven") Christen erst recht auf Schwierigkeiten stößt, 
soweit es überhaupt versucht wird. 

b) Die Kommunikation zwischen dem Papst und seiner Kurie einerseits und der Weltkirche, 
vertreten durch die Bischöfe, andererseits hat entscheidende Verbesserungen erfahren. 
Nicht nur daß die Reisen des Papstes viele Kontakte vor Ort herstellen; auch die Bischofs-

27 Vgl. H. Heimerl, Arbitrage und Versöhnung bei Streitfragen in der Kirche: Concilium 1977, 466ff. 
28 CP n. 11. 
29 Vgl. Vat. II SC 42. Im Schema CIC (c. 794) ist nur die grundsätzliche Feststellung zu finden, daß die 

Sakramente zur Begründung und Bekräftigung der kirchlichen Gemeinschaft beitragen. 
3° Concilium 1978, Heft 10, bes. 10, 39, 47f; N. Greinacher, Mangelnde Kommunikation zwischen Ba­

sis und Kirchenleitung: Concilium 1979, 462ff. 

37 



synode ist als Kommunikationstorum zwischen Papst un! Bischöfen konzipilert un hat
als solches gewirkt; zugleic jeg ihre Bedeutung auch darın, dafß S1e die Begegnung der
i1SCHhO{fe untereinander intensiviert. Ihr weiıterer Ausbau, ın Abklärung des Verhältnisses
ZU Kardinalskollegium un ZUI Kurie, aber uch 1n verstärktem Meinungsaustausch der
5Synodenmitglieder untereinander und mıit dem Gesamtepiskopat, ist 11UT wünschen.
Die Praxis, römische Erlässe VOT ihrer Publizierung den Bischofskonferenzen ZUT tellung-
nahme zuzuleiten, ist ebenfalls begrüßenswert. Die Kommunikationsfunktion der st-
lichen Vertretungen (Nuntien, Delegaten) wird Wäalr bei deren ‚„‚Neuordnung”“*! betont,
doch melnen manche, da{fs S1e ftaktisch eher als Fiılter, wWenn nıicht al als Hemmnis WIT-
ken*? Es ollten eher die Bischotskonterenzen selbst In der römischenurıe ihre ständigen
Kepräsentanten en Was UrC die Kardiınäle, die deren Vorsitzende sind, un: UrCcC
einzelne 1SCNO(TIe, die Mitglieder VO Vollversammlungen der Kongregationen sind, 1Ur

anfänglich un unvollkommen egeben ist Man denkt ein Zentralorgan der ischofs-
konferenzen ın Rom®°. Bei der Erwägung olcher Reformvorschläge sollte weniger die
Frage, wWerlr wıe mehr Macht gewinnt, 1mM Vordergrund stehen, sondern die 1Z1enz der
Kommunikatiıon zwischen allen Ebenen und Gruppen der Kirche.

C) Im nationalen Rahmen, 1m Gebiet einer Bischofskonferenz, erscheint die Kommunikation
zwischen den einzelnen Bischöfen hinreichend institutionalisiert, wWenn die Bischoftskon-
ferenz nicht Zu oroß ist amıt ist allerdings noch nicht die ommunikation zwischen
den Priestern und den Laıen in ihren verschiedenen Gruppierungen mi1t ihren regionalen
Besonderheiten gewährleistet. Nationale Synoden oder synodenähnliche orgänge haben
sich als wirksames, wWenn auch manchmal überschätztes Kommunikationsforum erwle-
sSen Der Wunsch, diesen 5Synoden entsprechende dauerhafte Kontaktgremien auf atılo-
naler Ebene bei oder neben den Bischofskonferenzen schaffen, egegnet dem Beden-
ken, adurch iıne der Kirchenverfassung em: nationale urıe oder 5a Anti-Kurie-
zubahnen. Das Anliegen der ommunikation sollte aber nicht untergehen, ihm müdßlte ın
anderer Form Rechnung getragen werden, die freilich rechtlich weniger fixierbar ist (Es
ware etwa informelle, kongreßartige Zusammenkünfte denken.)

Die Kommunikation der einzelnen ischöfe mıiıt den Priestern un: dem Kırchenvo gestal-
tet sich ender größeren Nähe un der meist noch überschaubaren ahl der Mitarbeiter
1 kirchlichen Dienst leichter, doch können Schwierigkeiten eti{wa aus der ‚‚hierarchisch”
gepragten Mentalıität des 1SCNOIS entstehen: Die Bischöfliche Kurie (Ordinarlat, General-
vikariat) kann nicht 1Ur als Hilfsorgan für den Bischof und die 1öÖzese ihre Dienste eisten,
sondern auch der Gefahr verfallen, als bürokratischer Apparat ıne Abschirmung darzu-
stellen. Der Bischof muß eın feines Gespür haben, ın persönlichen Kontakten un
durch fördernde Diözesangesetze eın Kliıima der Kommunikation ScChaitfen Insbeson-
dere sind die diözesanen remien (Priesterrat un Pastoralrat) Gesprächsbasen ersten

Kanges, VO  - eit eit erganzt durch Diözesansynoden. ährend auf höheren FEbe-
nNe  - schwieriger ist, alle Gruppen und Richtungen nach ihrer ekklesialen, theol., kulturel-
len, regionalen un natürlichen Differenzierung ıIn Gremien repräsentlieren, ohne diese
monstroös aufizu  en, ist dies auf diözesaner FEbene leichter, WEeNn auch nıe ın vollständig
befriedigendem Madß möglich.
e) In der Pfarre schließlich als kleinster Einheit der Kirchenorganisation ist durch das ahe-
verhältnis die gröfßste Kommunikationsmöglichkeit egeben und meist auch verwirklicht.
Der Pfarrgemeinderat spielt hiebei ine gewichtige Rolle Die rechtliche Struktur der Pfarre
nach dem (1€} ist eher noch auf 1ne territoriale Einheit der Verwaltung und der priester-
lichen Seelsorge angelegt, doch sind die eichen ZUrT: Entwicklung auf ıne kommunika-
tive Gemeinschaft hin auch 1mM Kirchenrecht bereits gestellt.
31 Sollicitudio OomnNıUum Ecclesiarum V, 1969, Art

Heijke, Ontakte zwischen der afrikanischen Kirche un!: der Römischen Kurie: Concilium
1979, 474

Sanchez Sanchez, Bischofskonferenzen un Römische Kurie: Concilium 1979, 4834885

38

synode is t als Kommunikationsforum zwischen Papst und Bischöfen konzipiert und h at 
als solches gewirkt; zugleich liegt ihre Bedeutung auch darin, daß sie die Begegnung der 
Bischöfe untereinander intensiviert. Ihr weiterer Ausbau, in Abklärung des Verhältnisses 
zum Kardinalskollegium und zur Kurie, aber auch in verstärktem Meinungsaustausch der 
Synodenmitglieder untereinander und mit dem Gesamtepiskopat, ist nur zu wünschen. 
Die Praxis, römische Erlässe vor ihrer Publizierung den Bischofskonferenzen zur Stellung­
nahme zuzuleiten, ist ebenfalls begrüßenswert. Die Kommunikationsfunktion der päpst­
lichen Vertretungen (Nuntien, Delegaten) wird zwar bei deren „Neuordnung"31 betont, 
doch meinen manche, daß sie faktisch eher als Filter, wenn nicht gar als Hemmnis wir­
ken32. Es sollten eher die Bischofskonferenzen selbst in der römischen Kurie ihre ständigen 
Repräsentanten haben - was durch die Kardinäle, die deren Vorsitzende sind, und durch 
einzelne Bischöfe, die Mitglieder von Vollversammlungen der Kongregationen sind, nur 
anfänglich und unvollkommen gegeben ist. Man denkt an ein Zentralorgan der Bischofs­
konferenzen in Rom33. Bei der Erwägung solcher Reformvorschläge sollte weniger d ie 
Frage, wer wie mehr Macht gewinnt, im Vordergrund s tehen, sondern die Effizienz der 
Kommunikation zwisch en allen Ebenen und Gruppen der Kirch e . 

c) Im nationalen Rahmen, im G ebiet einer Bischofskonferenz, erscheint die Kommunikation 
zwisch en den einzelnen Bischöfen hinreichend institutionalisiert, wenn die Bischofskon­
ferenz nicht allzu groß ist. Damit is t allerdings noch nich t die Kommunikation zwischen 
den Priestern und den Laien in ihren verschiedenen Gruppierungen mit ihren regionalen 
Besonderheiten gewährleis tet. Nationale Synoden oder synodenähnliche Vorgänge h aben 
sich als wirksames, wenn auch manchmal überschä tztes Kommunikationsforum erwie­
sen. Der Wunsch, diesen Synoden entsprechende dauerhafte Kontaktgremien au f natio­
naler Ebene bei oder neben den Bischofskonferenzen zu schaffen , begegn et dem Beden­
ken, dadurch eine der Kirchenverfassung fremde nationale Kurie od er gar Anti-Kurie an­
zubahnen. Das Anliegen der Kommunikation sollte aber nicht untergehen, ihm müßte in 
an der er Form Rechnung getragen werden, die freilich rechtlich weniger fixierbar ist. (Es 
wäre etwa an informelle, kongreßartige Zusammenkünfte zu denken. ) 

d) Die Kommunikation der einzelnen Bischöfe mit den Priestern und dem Kirchenvolk gestal­
tet sich wegen der größeren Näh e und der meist noch überschaubaren Zahl der Mitarbeiter 
im kirchliche n Dienst leichter, d och können Sch wierigkeiten etwa aus d er „ hierarchisch" 
geprägten Mentalität des Bischofs ents tehen: Die Bischöflich e Kurie (Ordinariat, General­
vikariat) kann nicht nur als Hilfsorgan für den Bischof und die Diözese ihre Dienste leisten, 
sondern au ch der Gefahr verfallen, als bürokra tischer Apparat eine Abschirm ung darzu­
stellen . Der Bisch of muß ein feines Gespür haben, um in persönlich en Kontakten und 
durch fördernde Diözesangesetze ein Klima der Kommunikation zu schaffen. Insbeson­
dere sind die diözesanen G remien (Priesterrat und Pastoralrat) Gesprächsbasen ersten 
Ranges, von Zeit zu Z eit ergänzt durch Diözesansyn oden. Während es auf höh eren Ebe­
n en sch wieriger ist, alle Gruppen und Richtungen nach ihrer ekklesialen, theol. , kulturel­
len, regionalen und natürlich en Differenzierung in Gremien zu repräsentieren, ohne diese 
monströs aufzublähen, ist dies auf diözesaner Ebene leichter, wenn auch nie in volls tändig 
befriedigendem Maß möglich . 

e) In der Pfarre schließlich als kleinster Einheit der Kirch enorganisation ist durch das Nah e­
verhältnis die größte Kommunikationsmöglichkeit gegeben und meis t auch verwirklicht. 
Der Pfarrgemeinderat spielt hiebei eine gewichtige Rolle. Die rechtlich e Struktur der Pfarre 
nach dem CIC ist eher noch auf eine territoriale Einheit der Verwaltung und der priester­
lichen Seelsorge angelegt, doch sind die Weichen zur Entwicklung auf eine kommunika­
tive Gemeinsch aft hin au ch im Kirchenrecht bereits gestellt. 

31 MP Sollicitudio omnium Ecclesiarum v. 24. 6. 1969, Art. IV. 
32 U. a. J. Heijke, Kontakte zwischen der afrikanischen Kirche und der Römischen Kurie: Concilium 

1979, 474. 
33 /. Sanchez y Sanchez, Bischofskonferenzen und Römische Kurie: Concilium 1979, 483-488. 

38 



Für die Binnenkommunikation und ihre rechtliche Struktur ın Orden, Kongregationen,
Säkularinstituten und kirchlichen VereiniguS verschiedener Artä iıch keine geme1ln-
aIne Beurteilung erstellen. Sie sind ihrerseits innerhalb der kirchlichen Einheit Gruppen,
die mıiıt anderen 1ın Kommunikation stehen sollen Koordinierungsgremien mit unter-
schiedlicher Effizienz sind vorhanden.
Aus diesem überblicksartigen Befund annn folgendes hervorgehoben werden:
(a) Die terriıtor1iale Pfarre ist basısnahes Kommunikationsforum zwischen en
Gruppierungen und verdienterach w1e VOTL rechtlich den Vorzug VOT Basis-
gemeinden, die Besonderheiten orientiert siınd und sıch insofern VO anderen
‚‚absondern”. ew1l wird e5 rechtlich möglıch un notwendig seln, olchen Ba-
sisgruppen einen entsprechenden TeC  ıchen Status sichern (s ben 1.b) Die
Pfarre müdßte aber Ort der Begegnung er bleiben, Was auch eın Mindestmalfs
rec  iıcher Bindung der Kirchenglieder S1e beinhaltet

Die Gremien VO der Bischofssynode bis Zu Pfarrgemeinderat sind die
hauptsächliche Errungenschaft des nachkonziliaren Rechts Z.UT Förderung der
Kommunikation zwischen den Stuten der Hierarchie un zwischen den VeI-
schiedenen Gruppen ıIn der Kirche Um die Kommunikation nicht 1Ur zwıschen
Einzelpersonen, sondern zwischen Grupplerungen sichern, ist möglichste
Repräsentativität anzustreben, die freilich nle vollkommen erreicht werden wird.
e1 mu{fs darauf geachte werden, da{fs auch jene 1n irgendeiner orm vertreten
werden, die selbst nicht azu imstande oder willens sind ranke, dem rch-
lichen en Entfremdete, Verärgerte usw.)54,
Im Vordergrund des Kätewesens In der Kirche steht meılst Cie rage ach Miıt-
sprache oder Mitbestimmung. Von der Kommunikation her gesehen, ist diese
rage sekundär. Die Mitteilung der Meinungen und Wünsche die anderen
Gruppen und den Amtsträger wird auch Urc eın bloßes Mitspracherecht g_
sichert. ewWwl hebt die Möglichkeit der Mitentscheidung das Verantwortungs-
bewußftsein un die Verbindlichkei der Meinungsäußerung, doch annn auch
eine beratende Funktion, sofern S1€e VO Beratenden ernsMwird,
‚entscheidendes”“ Gewicht en Wenn die einzelnen Gruppen wI1ssen, da{fß

nicht ur Mehrheitsverhältnisse auszuübende ac geht, sondern
Kommunikation, wird vielleicht auch manches anf. AL E renNn des T’arteiunwesens

entschärtt. ESs sollte also ohl die e0 Diskussion das hierarchische oder
demokratische Prinzip iın der Kirche weıtergehen und grofßzügiger manches Miıt-
entscheidungsrecht eingeräumt werden, doch der amp Mitbestimmung
darf nıcht ın der Miıtsprache schon gegebenen Kommunikationsmöglichkeiten
überdecken ber die Beratungsfunktion der Gremien sollte jedenfalls AduUus der
Unverbin  ichkeit eiInNnes Debattierklubs dadurch herausgehoben werden, da{fs für
den Amtsträger iın mehr Materien als bisher eiIne Pflicht eingeführt wird, gemä
105 ("IC cdas GGremium anzuhören und Vo dessen KNat nıcht ohne schwerwie-
gende Gründe abzuweichen.
(C) ber die pflichtgemäße Beratung mit (GGremien hinaus (und SOWwelt diese
schwer durchtührbar ist) ollten ZUT krlassung allgemeiner Normen sachlich
ständige und betroffene Personenkreise konsultiert werden. 1S5C geschieht
1eSs meıst, doch ollten diese Konsultationen nıcht ANZ dem guten ıllen des Ge-
setzgebers überlassen bleiben, sondern In gewlssem Umfang rechtlich ixiert

Dekret der Glaubenskongregation 1975, AAS 1975, 281 ff

39

f) Für die Binnenkommunikation und ihre rechtliche Struktur in Orden, Kongregationen, 
Säkularinstituten und kirchlichen Vereinigungen verschiedener Art läßt sich keine gemein­
same Beurteilung erstellen. Sie sind ihrers·eits innerhalb der kirchlichen Einheit Gruppen, 
die mit anderen in Kommunikation stehen (sollen). Koordinierungsgremien mit unter­
schiedlicher Effizienz sind vorhanden. 

Aus diesem überblicksartigen Befund kann folgendes hervorgehoben werden: 

(a) Die territoriale Pfarre ist basisnahes Kommunikationsforum zwischen allen 
Gruppierungen und verdient daher nach wie vor rechtlich den Vorzug vor Basis­
gemeinden, die an Besonderheiten orientiert sind und sich insofern von anderen 
,,absondern". Gewiß wird es rechtlich möglich und notwendig sein, solchen Ba­
sisgruppen einen entsprechenden rechtlichen Status zu sichern (s. oben 1. b). Die 
Pfarre müßte aber Ort der Begegnung aller bleiben, was auch ein Mindestmaß an 
rechtlicher Bindung der Kirchenglieder an sie beinhaltet. 

(b) Die Gremien von der Bischofssynode bis zum Pfarrgemeinderat sind die 
hauptsächliche Errungenschaft des nachkonziliaren Rechts zur Förderung der 
Kommunikation zwischen den Stufen der Hierarchie und zwischen den ver­
schiedenen Gruppen in der Kirche. Um die Kommunikation nicht nur zwischen 
Einzelpersonen, sondern zwischen Gruppierungen zu sichern, ist möglichste 
Repräsentativität anzustreben, die freilich nie vollkommen erreicht werden wird. 
Dabei muß darauf geachtet werden, daß auch jene in irgendeiner Form vertreten 
werden, die selbst nicht dazu imstande oder willens sind (Kranke, dem kirch­
lichen Leben Entfremdete, Verärgerte usw. )34 • 

Im Vordergrund des Rätewesens in der Kirche steht meist die Frage nach Mit­
sprache oder Mitbestimmung. Von der Kommunikation her gesehen, ist diese 
Frage sekundär. Die Mitteilung der Meinungen und Wünsche an die anderen 
Gruppen und an den Amtsträger wird auch durch ein bloßes Mitspracherecht ge­
sichert. Gewiß hebt die Möglichkeit der Mitentscheidung das Verantwortungs­
bewußtsein und die Verbindlichkeit der Meinungsäußerung, doch kann auch 
eine beratende Funktion, sofern sie vom zu Beratenden ernst genommen wird, 
„entscheidendes" Gewicht haben. Wenn die einzelnen Gruppen wissen, daß es 
nicht um durch Mehrheitsverhältnisse auszuübende Macht geht, sondern um 
Kommunikation, wird vielleicht auch manches an:f',.,,~t.· ... ,Jiif.,#.uen äes·Yartemnwesens 

entschärft. Es sollte also wohl d ie theol. Diskussion um das hierarchische oder 
demokratische Prinzip in der Kirche weitergehen und großzügiger manches Mit­
entscheidungsrecht eingeräumt werden, doch der Kampf um Mitbestimmu ng 
darf nicht in der Mitsprache schon gegebenen Kommunikationsmöglichkeiten 
überdecken. Aber die Beratungsfunktion der Gremien sollte jedenfalls aus der 
Unverbindlichkeit eines Debattierklubs dadurch herausgehoben werden, daß für 
den Amtsträger in mehr Materien als bisher eine Pflicht eingeführt wird, gemäß c. 
105 CIC das Gremium anzuhören und von dessen Rat nicht ohne schwerwie­
gende Gründe abzuweichen. 

(c) Ober d ie pflichtgemäße Beratung mit Gremien hinaus (und soweit diese 
sch wer durchführbar ist) soll ten zur Erlassung allgemeiner Normen sachlich zu­
stän dige und betroffene Personenkreise konsultiert werden. Faktisch geschieht 
dies meist, doch sollten diese Konsultationen nich t ganz dem guten Willen des Ge­
setzgebers überlassen bleiben, sondern in gewissem Umfang rech tlich fixiert 

34 Dekret der Glaubenskongregation v. 19.3.1975, AAS 1975, 281ff. 

39 



werden. Da etwa die Bischofssynode sich nıcht mıit en anstehenden KRegelun-
SCn befassen kann, müßflßten die Kongregationen verpflichtet werden, Entwürtfe
allgemein verbindlicher Normen (die unter verschiedenen Bezeichnungen erlas-
sen werden) den Bischofskonferenzen ZUT Stellungnahme zuzusenden. Darüber
hinaus ware aber auch eine Art Rechenschaft ber den Inhalt der ellung-
nahmen und deren Berücksichtigung denken (wie etwa die 1IC-Reformkom-
1SS10N bzw ihre Subkommissionen S1E geben und veröffentlichen). Fın Problem
jeg darin, dafß die Konsultierten die Möglichkeit der Stellungnahme oft ar nicht
ausnutzen; die Ursache dürfte weniıger 1ın mangelnder Kommunikationsbereit-
schaft als In Überforderung liegen. Die Konsequenz sollte nicht eine 11UT als ast
empfundene Pflicht ZUT Abgabe der Stellungnahme seln, sondern eine welse Be-
schränkun der Gesetzgebungstätigkeit. Die VON untergeordneten Amtsträgern
ach oben liefernden erichte und Statistiken tellen eine Orm der Kommu-
nikation dar, die auch mıit einer Kontrollfunktion verbunden iıst
(d) ingaben kirchliche Amtsträger oder ehorden sind auch eine Art der ver\t-
alen Kommunikation. Betrachtet INan S1e als AVNVOLEG; ist die Erledigung die
‚‚Antwort“, un wird eutlich, da{fs die Nichterledigung der Eingabe eigentlich
einer Verweigerung der Kommunikation gleichkommt. Das immer wıeder be-
klagte oft jahrelange Liegenlassen VO  - Ansuchen ist auch unter diesem Gesichts-
pun untragbar. Es ware ringlic notwendig, das Verwaltungsverfahren g_
SEeTtzZÄlIiCc. besser regeln (wie 1eSs das Schema OI weitgehend vorsieht). Das gilt
cht LIUTr für ingaben ıIn eigenen nliegen VONn Personen oder Gruppen, SO1I1-
ern auch VO  ; Petitionen, die das etreffen, ‚,‚WasS das Wohl der Kirche angeht“,

Medienrecht
Wenn sich die 1IFC ın neuer Zeit intensiver mıit den Massenmedien beschäftigt,

wird S1e auch eın edienrecht schaffen mussen, das auf die sozlalen Kommu-
nıkationsmuittel 1n ihrer Eigengesetzlichkeit, als Mittel der Verkündigung und des
Dialogs 1n der Kirche mıit der Welt, aber auch als ittel des innerkirc  ichen Dıia-
10gS bedacht ist Dieser letzte Gesichtspunkt erhält Dringlichkeit auUs der Situa-
tion
Die Kommunikation der wissenschaftlichen Theologen, aber auch die Kommunıt-
kation der verschiedenen Grupplerungen 1M Kirchenvolk geschieht Zzu großen
Teil auf dem Wege der Massenmedien, vorab der Druckwerke Während die mil-
dernde Neuerung der Bücherzensur*®> die wissenschaftliche Diskussion weiıter
erleichterte, bleibt die Presse (trotz der dadurch WONNECHENHN relativen Freiheit)
als Kommunikationsmittel breiter Schichten un Grupplerungen unzureichend.
kinerseıits gibt Zeitschriften, die die Ansichten und Interessen einer Gruppe
vertreten und hauptsächlich L1UT VO  — deren Anhängern gelesen werden, der
Kommunikation zwischen den Gruppen also wen1ıg dienen. Anderseits die
offizielle der offiziöse Kirchenpresse weiıte Verbreitung, ist aber meılst einer
bestimmten Mentalıtät monopolistisch orientiert. Nur wenıge UOrgane sind der
Darstellung verschiedener Meinungen geöffnet, wıe ©5 für die Kommunikation

törderlichsten ist Ahnliches ilt VO den audiovisuellen edien, undiun
und Fernsehen.

35 121 iıne gewIlsse nalogie bieten die Vorschriften ber die Benützung kirchlicher ArTr-
chive.

werden. Da etwa die Bischofssynode sich nicht mit allen ansteh enden Regelun­
gen befassen kann, müßten die Kongregationen verpflichtet werden, Entwürfe 
allgemein verbindlicher Normen (die unter verschiedenen Bezeichnungen erlas­
sen werden) den Bischofskonferenzen zur Stellungnahme zuzusenden. Darüber 
hinaus wäre aber auch an eine Art Rechenschaft über den Inhalt der Stellung­
nahmen und deren Berücksichtigung zu denken (wie etwa die CIC-Reformkom­
mission bzw. ihre Subkommissionen sie geben und veröffentlichen). Ein Problem 
liegt darin, daß die Konsultierten die Möglichkeit der Stellungnahme oft gar nicht 
ausnützen; die Ursache dürfte weniger in mangelnder Kommunikationsbereit­
schaft als in Oberforderung liegen. Die Konsequenz sollte nicht eine nur als Last 
empfundene Pflicht zur Abgabe der Stellungnahme sein, sondern eine weise Be­
schränkung der Gesetzgebungstätigkeit. Die von untergeordneten Amtsträgern 
nach oben zu liefernden Berichte und Statistiken stellen eine Form der Kommu­
nikation dar, die auch mit einer Kontrollfunktion verbunden ist. 

(d) Eingaben an kirchliche Amts träger oder Behörden sind auch eine Art der verti­
kalen Kommunikation. Betrachtet man sie als „ Wort", so ist die Erledigung die 
11Antwort", und es wird deutlich, daß die Nichterledigung der Eingabe eigentlich 
einer Verweigerung der Kommunikation gleichkommt. Das immer wieder be­
klagte oft jahrelange Liegenlassen von Ansuchen ist auch unter diesem Gesichts­
punkt untragbar. Es wäre dringlich notwendig, das Verwaltungsverfahren ge­
setzlich besser zu regeln (wie dies das Schema CIC weitgehend vorsieht). Das gilt 
nicht nur für Eingaben in eigenen Anliegen von Personen oder Gruppen, son­
dern auch von Petitionen, die das betreffen, 11 was das Wohl der Kirche angeht" . 

5. Medienrecht 

Wenn sich die Kirche in neuer Zeit intensiver mit den Massenmedien beschäftig t, 
so wird sie auch ein Medienrecht schaffen müssen, das auf die sozialen Kommu­
nikationsmittel in ihrer Eigengesetzlichkeit, als Mittel der Verkündigung und des 
Dialogs in der Kirche mit der Welt, aber auch als Mittel des innerkirchlichen Dia­
logs bedacht ist. Dieser letzte Gesichtspunkt erhält Dringlichkeit aus der Situa­
tion. 
Die Kommunikation der wissenschaftlichen Theologen, aber auch die Kommuni­
kation der verschiedenen Gruppierungen im Kirchenvolk geschieht zum großen 
Teil auf dem Wege der Massenmedien, vorab der Druckwerke. Während die mil­
dernde Neuerung der Bücherzensur35 die wissenschaftliche Diskussion weiter 
erleichterte, bleibt die Presse (trotz der dadurch gewonnenen relativen Freiheit) 
als Kommunikationsmittel breiter Schichten und Gruppierungen unzureichend. 
Einerseits gibt es Zeitschriften, die die Ansichten und Interessen einer Gruppe 
vertreten und hauptsächlich nur von deren Anhängern gelesen werden, der 
Kommunikation zwischen den Gruppen also wenig dienen. Anderseits findet die 
offizielle oder offiziöse Kirchenpresse weite Verbreitung, ist aber meis t an einer 
bestimmten Mentalität monopolistisch orientiert. Nur wenige Organ e sind der 
Darstellung verschiedener Meinungen geöffnet, wie es für die Kommunikation 
am förderlichsten ist. Ähnliches gilt von den audiovisuellen Medien, Rundfunk 
und Fernsehen. 

35 CP 34-42. 121. Eine gewisse Analogie bieten die Vorschriften über d ie Benützung kirchlicher Ar­
chive . 

40 



Eın kirchliches edienrec müßte, besonders VO der innerkirchlichen Kom-
munikation her gesehen, etwa folgende Themen regeln:
a) Begriffun Geltungsbereich: Es müßte festgestellt werden, welche Einrichtungen
der Massenmedien als kath der kirchlich bezeichnet werden können. Für diese
gilt das kath edienrecht

Das eC: auf Information: Dieses beinhaltet den Zugang den Informations-
quellen. Die Verpflichtung kirchlicher Amtsträger und ehorden ZUuUr uskun
ber kirchliche orgänge, aber auch ihre personellen und sachlichen Grenzen
bedürfen einer egelung: Besteht die Auskunftspflicht gegenüber jedem Vertre-
ter der Massenmedien, 1Ur gegenüber kath., oder mMu die Information ımmer
den Weg ber kirchliche Informationsstellen gehen? Was unterliegt der Geheim-
haltung, WerTr entscheidet darüber? ach sollen sich die Grenzen der Geheim-
haltung LIUT mıiıt den Notwendigkeiten des uten ufes und der Kechte einzelner
oder VO Gruppen decken, ware also etwa die Geheimhaltung pastoraler oder
finanzieller Planungen nicht statthaft>®
Das ec auf Information beinhalte auch die freie Mitteilung der Information iın
den edien, die eın Ausflufs der bereits besprochenen Meinungsfreiheit ist
C) Die Unterscheidung der Mitteilungen ıhrer OQualıtät nach: Die ın den Massenme-
1en enthaltenen Mıiıttellungen sind nicht L1UT ihrer eigenen Art ach er-
scheiden In Nachrichten und Kommentare usw.?7, sondern auch ach der uali-
tat des ommunikators: 61 als itglie der Kirche seinen Gesprächsbeitrag
iefert oder ob eTr 1m Namen derKirche spricht*® und mıit welcher Autorität (als mıiıt
der Verkündigung Beauftragter, als Iräger des authentischen Lehramtes). Die
kath edien könnten verpflichtet werden, diese Qualitäten irgendwie kenntlich

machen, anıpulation UrCcC Überbewertung VO  — selıten des Empfängers
vermeiden.

Meinungsvtelfalt: ordert VON der Kirchenpresse Meinungsvielfalt, die
sich darın auswirken mudfs, da{fs S1€e der freien Meinungsäußerung auch die
1nıe des Herausgebers einigen atz einräumt (n 141) kıner sehr konkreten
Normierung edurite das Recht der Gegenäußerung, WenNnn jemand sich Urc. die
Mitteilung eines Mediums In seinen Rechten verletzt hlt
e) Die äufßere Freiheit Die kath Massenmedien sind der Kirche, ihrer Lehre und
Führung verpflichtet, S1€e hängen meılst Urc finanzielle Zuschüsse, aber auch
personell (durch die Mitarbeit VO  ; Priestern, die dem Ordinarius unterstehen)
VO ihr ab Die kirchliche Autorıität mMUu auch eingreifen können, Zu große
Zersplitterung verhüten und UTrcC Koordination größere Wirksamkeit CI-
zielen®?. Umso schwieriger, aber auch INSO notwendiger ıst ©5S, da{s die kath
edien die erforderliche jJournalistische TeINEeL bewahren. Darum müßlten
repressive Ma{fisnahmen , wıe die Entziehung der Qualifikation als kath., die Eın-
stellung VO Subventionen oder ein lehramtlicher Verweis, CNg umgrenzte 1N-
haltliche Kriterien oder un eın bestimmtes Verfahren rechtlich gebunden SeIN.

Die InNnere reihe: In kath edien, vorab der Kirchenpresse, wird die Freiheit

Vgl Virt, Bausteine einer Ethik für Journalisten: ThPQ 1980, 55
OSV 130.

E 137; OSV 135
GSV 136

41

Ein kirchliches Medienrecht müßte, besonders von der innerkirchlichen Kom­
munikation her gesehen, etwa folgende Themen regeln: 

a) Begriff und Geltungsbereich: Es müßte festgestellt werden, welche Einrichtungen 
der Massenmedien als kath. oder kirchlich bezeichnet werden können. Für diese 
gilt das kath. Medienrecht. 

b) Das Recht auf Information: Dieses beinhaltet den Zugang zu den Informations­
quellen. Die Verpflichtung kirchlicher Amtsträger und Behörden zur Auskunft 
über kirchliche Vorgänge, aber auch ihre personellen und sachlichen Grenzen 
bedürfen einer Regelung: Besteht die Auskunftspflicht gegenüber jedem Vertre­
ter der Massenmedien, nur gegenüber kath., oder muß die Information immer 
den Weg über kirchliche Informationsstellen gehen? Was unterliegt der Geheim­
haltung, wer entscheidet darüber? Nach CP sollen sich die G renzen der Geheim­
haltung nur mit den Notwendigkeiten des guten Rufes und der Rechte einzelner 
oder von Gruppen decken, wäre also etwa die Geheimhaltung pastoraler oder 
finanzieller Planungen nicht s tatthaft36. 
Das Recht auf Information beinhaltet auch die freie Mitteilung der Information in 
den Medien, die ein Ausfluß der bereits besprochenen Meinungsfreiheit ist. 

c) Die Unterscheidung der Mitteilungen ihrer Qualität nach: Die in den Massenme­
dien enthaltenen Mitteilungen sind nicht nur ihrer eigenen Art nach zu unter­
scheiden in Nachrichten und Kommentare usw. 37, sondern auch nach der Quali­
tät des Kommunikators: Ob er als Mitglied der Kirche seinen Gesprächsbeitrag 
liefert oder ob er im Namen der Kirche spricht38 und mit welcher Autorität (als mit 
der Verkündigung Beauftragter, als Träger des authentischen Lehramtes). Die 
kath. Medien könnten verpflichtet werden, diese Qualitäten irgendwie kenntlich 
zu machen, um Manipulation durch Oberbewertung vonseiten des Empfängers 
zu vermeiden. 

d) Meinungsvielfalt: CP fordert von der Kirchenpresse Meinungsvielfalt, die u. a . 
sich darin auswirken muß, daß sie der freien Meinungsäußerung auch gegen die 
Linie des Herausgebers einigen Platz einräumt (n. 141). Einer sehr konkreten 
Normierung bedürfte das Recht der Gegenäußerung, wenn jemand sich durch die 
Mitteilung eines Mediums in seinen Rechten verletzt fühlt. 

e) Die äußere Freiheit: Die kath. Massenmedien sind der Kirche, ihrer Lehre und 
Führung verpflichtet, sie hängen meist durch finanzielle Z uschüsse, aber auch 
personell (durch die Mitarbeit von Priestern, die dem Ordinarius unterstehen) 
von ihr ab. Die kirchliche Autorität muß auch eingreifen können, um allzu große 
Zersplitterung zu verhüten und durch Koordination größere Wirksamkeit zu er­
zielen39. Umso schwieriger, aber auch umso notwendiger ist es, daß die kath. 
Medien die erforderliche journalistisch e Freiheit bewahren. Darum müßten 
repressive Maßnahmen, wie die Entziehung der Qualifikation als kath. , die Ein­
stellung von Subventionen oder ein lehramtlicher Verweis, an eng umgrenz te in­
haltliche Kriterien oder (und) ein bestimmtes Verfahren rechtlich gebunden sein. 

f) Die innere Freiheit: In kath. Medien, vorab der Kirchenpresse, wird die Freiheit 

36 Vgl. G. Virt, Bausteine einer Ethik für Journalisten: ThPQ 1980, 55. 
37 osv 130. 
38 CP n. 137; OSV 135f. 
39 osv 136. 

41 



gegenüber der kirchlichen Autorität als äaußere Freiheit oft mıiıt der Freiheit der
on gegenüber dem Herausgeber (als innerer Pressefreiheit e;5,)
sammentfallen. Diese MUu sich mıiıt der ‚‚Verantwortung gegenüber der TE der
1IrC. und ihren pastoralen Richtlinien“ paaren. kın AdUSSEWOBECILES Verhältnis
zwischen beiden annn UrCcC eın Redaktionsstatut gestützt werden“®.

2) Die Organisatıon des kath Medienwesens ist bereits 1n das Stadıum konkreter
Verwirklichung getreten. verlangt UOrgane diözesaner, nationaler un elte-
bene, WIe S1e melst bereits existeren (n 165-177). In manchen Diözesen werden

Medienausschüsse ıIn Pfarren un Dekanaten vorgesehen. Zusammensch-
lüsse VO Kommunikatoren sollen auch der Aufstellung einer statutarischen
Ordnung und einer Standesethi dienen?*!.

Erziehung Z.UrTr Kommunikation
Die Medienerziehung findet ıIn den MNeUeTeN kirchlichen Weisungen grundsätzlich
gebührenden Raum, WEl auch die Durchführung nicht immer hinreichend sein
wird. (n 07-111) ordert, da{f die Jugend Bürgern des Zeeitalters der
zialen Kommunikationsmittel ErZOgCN werde; die Massenmedien sollen 1n den
eFächern, besonders ınoraunPastoral, ın der Heranbildung der Priester
und Ordensleute, aber auch ın den Katechismen ihren atz en Für den
Nachwuchs kath edienfachleuten soll gesorgt werden.
Die Medienerziehung mMUu aber ausgeweltet werden auf eiINe Erziehung ZUT

Kommunitkatıon. Das bedeutet nicht notwendig die Einführung eines Fa-
ches iın den entsprechenden Lehrgängen oder die Erweıterung des eventuell VOI-
handenen Faches Medienerziehung, sondern ann auch auf andere Weise 5E“
chehen In der Priesterbildung heute erscheint die mitmenschliche Begegnung
als Erziehungswert, die Seminarien werden zunehmend als Personengemein-
schaft gesehen*?. Darın leg bereits eiIne Formung ZUrTr Kommunikation. Wie 1
übrigen die Notwendigkeit der Erziehung ZUT!T Kommunikation rechtlich onkre-
Hsiert werden kann, mülßfßte unter Heranziehung VO  j Fachleuten erarbeitet WelI-

den

Das Kirchenrecht mMUu immer eutlic zeigen, da{fs es nicht 1L1IUT die Aufgabe hat,
gleichsam abgrenzen die Ordnung der Gemeinschaft sichern und die Rechte
der einzelnen schützen, sondern auch verbindend die Kommunikation ın der
Kirche Öördern

‚‚Disciplinam aliquam et codicem morum“””,
41 Schwendenwein, Priesterbildung 1m Umbruch des Kirchenrechts (Kirche In ec 9), Wien

1970, 138,

gegenüber der kirchlichen Autorität als äußere Freiheit oft mit der Freiheit der 
Redaktion gegenüber dem Herausgeber (als innerer Pressefreiheit i. e. S.) zu­
sammenfallen. Diese muß sich mit der„ Verantwortung gegenüber der Lehre der 
Kirche und ihren pastoralen Richtlinien" paaren. Ein ausgewogenes Verhältnis 
zwischen beiden kann durch ein Redaktionsstatut gestützt werden40• 

g) Die Organisation des kath. Medienwesens ist bereits in das Stadium konkreter 
Verwirklichung getreten. CP verlangt Organe diözesaner, nationaler und Welte­
bene, wie sie meist bereits existieren (n. 165-177). In manchen Diözesen werden 
sogar Medienausschüsse in Pfarren und Dekanaten vorgesehen. Z usammensch­
lüsse von Kommunikatoren sollen auch der Aufstellung einer statutarischen 
Ordnung und einer Standesethik dienen41. 

6. Erziehung zur Kommunikation 

Die Medienerziehung findet in den neueren kirchlichen Weisungen grundsätzlich 
gebührenden Raum, wenn auch die Durchführung nicht immer hinreichend sein 
wird. CP (n. 107-111) fordert, daß die Jugend zu Bürgern des Zeitalters der so­
zialen Kommunikationsmittel erzogen werde; die Massenmedien sollen in den 
theol. Fächern, besonders in Moral und Pastoral, in der Heranbildung der Priester 
und Ordensleute, aber auch in den Katechismen ihren Platz finden. Für den 
Nachwuchs an kath. Medienfachleuten soll gesorgt werden. 
Die Medienerziehung muß aber ausgeweitet werden auf eine Erziehung zur 
Kommunikation. Das bedeutet nicht notwendig die Einführung eines neuen Fa­
ches in den entsprechenden Lehrgängen oder die Erweiterung des eventuell vor­
handenen Faches Medienerziehung, sondern kann auch auf andere Weise ge­
schehen. In der Priesterbildung heute erscheint die mitmenschliche Begegnung 
als Erziehungswert, die Seminarien werden zunehmend als Personengemein­
schaft gesehen42 • Darin liegt bereits eine Formung zur Kommunikation. Wie im 
übrigen die Notwendigkeit der Erziehung zur Kommunikation rechtlich konkre­
tisiert werden kann, müßte unter Heranziehung von Fachleuten erarbeitet wer­
den. 

* 
Das Kirchenrecht muß immer deutlich zeigen, daß es nicht nur die Aufgabe hat, 
gleichsam abgrenzend die Ordnung der Gemeinschaft zu sichern und die Rechte 
der einzelnen zu schützen, sondern auch verbindend die Kommunikation in der 
Kirche zu fördern. 

• 0 „Disciplinam aliquam et codicem morum", CP n. 79. 
41 Vgl. H. Schwendenwein, Priesterbildung im Umbruch des Kirchenrechts (Kirche u. Recht 9), Wien 

1970, 138, 164f. 

42 


