zugleich der Aufbau des Buches angegeben. Die
rechte Seite bringt fortlaufend die oben genannte
Evangelien-Harmonie, die linke dagegen Aus-
wahltexte aus den hl. Schriften der Weltreligio-
nen.

Ein Religionswissenschaftler wire wohl nicht f4-
hig gewesen, eine solche Auswahl zusammen-
zustellen, da er sich dessen bewuft ist, dal Tex-
te, die aus ihrem urspriinglichen Zusammen-
hang herausgerissen werden, wohl duBerlich an
die Evangelien anklingen kénnen, in ihrer ei-
gentlichen Aussage aber weit davon entfernt
sind. Ein Journalist wie G. sucht aber iiberall
Gemeinsamkeiten, um Kontakte iiber die Gri-
ben hin herzustellen. Wenn es daher diesem
Buch gelingt, solche Kontakte anzuregen und die
groBeren Horizonte des Religiésen aufzuzeigen,
hat es seine Aufgabe erfiillt.

Es hat mich gefreut, aus dem mir zugesandten
Besprechungsexemplar zu erfahren, daf Hg.
und Verlag alle von mir in meinem Buch Moham-
med und Jesus. Die christologisch relevanten Texte des
Koran, neu iibersetzt und erklirt. (Herder, Wien
1978) iibersetzten Suren aufgenommen haben.
Sapienti sat est!

Graz Claus Schedl

Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft, (Enzy-
klopidische Bibliothek, Bd. 26). Leszek Kolakows-
ki: Toleranz und Absolutheitsanspriiche.
Berrnthard Welte: Christentum und Religionen der
Welt.

J. Maier / Petuchowski / Cl. Thoma: Judentum und
Christentum. (175.) Herder, Freiburg 1980.

L. Kolakowski, Philosoph und Schriftsteller, Prof.
in Oxford, stellt nach der Begriffsdefinition die
Hauptargumente der Vertreter der Intoleranz
und der Toleranz innerhalb der Kirche dar. Es
wird dann in mehreren Uberlegungen aufge-
zeigt, daB sich der Absolutsanspruch der Kirche
mit der Toleranz verbinden lassen, daB ein
Okumenismus, der als Verlust der Glaubens-
identitdt verstanden wird, fiir die Toleranz we-
der notwendig noch wiinschenswert ist. Vf.
meint, daff die weltlichen Absolutheitsansprii-
che ob politisch oder sonstwie weitaus mehr Un-
terdriickung eingebracht haben als der christli-
che und hélt davon ausgehend Ausschau nach
den diesbeziiglichen Barrieren, die im christli-
chen Gedankengut eingebaut sein miiiten, um
dadurch dessen oppressive Kraft zu begrenzen.
Barrieren dieser Art sind die Spannung zwischen
zeitlichen und eschatologischen Werten, die Un-
gewiheit dariiber, ob Anwendung und Verzicht
des Zwanges jeweils mehr Boses schafft, die
Unwissenheit dariiber, nach welchen Kriterien
die Erlosung moglich ist und letztlich die Unbe-
rechtigkeit, das Wort der Offenbarung endgiiltig
zu deuten.

B. Welte, em. Prof. fiir Christliche Religionsphilo-
sophie in Freiburg in Br., bietet im Teil I einen
Durchblick zur Theorie der Religionsgeschichte
an: vom Ursprung, dem Spielraum, den Kon-
stanten (Symbolen, Ritualen, Mythen und Spra-
chen), der Bedrohung und der Auseinanderent-

wicklung der Religionen. Im Teil II wird der Dia-
log zwischen den Religionen behandelt: grund-
sitzliches zum Dialog, der interreligitse Dialog
zu den Stammes- und Naturreligionen, mit den
indischen Religionen, der jiidischen und islami-
schen Religion. Im Teil III wird kurz in wesentli-
chen Strichen der christliche Missionsauftrag ge-
zeichnet. Jede Seite dieses Beitrages atmet den
Geist eines abgeklarten Menschen und ist des-
wegen fiir den interessierten Leser ein Gewinn.
Im 3. Abschnitt wird das Verhiltnis von Juden-
tum und Christentum gesondert behandelt. Zu-
nichst bringt]. Maier, Prof. fiir Judaistik in Kéln,
eine geschichtliche Hinfithrung. Anschliefend
J. Petuchowski, Forschungsprof. fiir jidische
Theologie und Liturgik am Hebrew Union Col-
lege in Cincinnati, Ohio/USA, das genannte
Thema in jiidischer und abschlieend CI. Thoma,
Prof. fiir Judaistik in Luzern, in christlicher Sicht.
Allen drei Darbietungen ist eine wohltuende To-
leranz eigen, wobei Grenzen, bleibende Diffe-
renzen, aber auch Méglichkeiten des Dialogs
ausgesprochen werden. Ausfiihrliche Literatur-
hinweise und ein ebensolches Register runden
diesen Band ab.

Linz Josef Hager

DOGMATIK

SCHNACKENBURG RUDOLF (Hg.), Die Macht
des Bisen und der Glaube der Kirche. (19.) (Patmos-
Paperbacks, Schriften der Katholischen Akade-
mie in Bayern, Bd. 89.) Diisseldorf 1979. Ppb.
DM 14,80.

Das uralte Problem des Bésen, sein Woher, seine
Macht, die Moglichkeit oder Unméglichkeit sei-
ner Uberwindung sind Fragen, die den Men-
schen nie in die Gleichgiiltigkeit entlassen. Zu al-
len Zeiten ist das Bose mit entscheidend gewesen
und geblieben, an dem sich nicht zuletzt die
Frage berechtigter Hoffnung auf wirkliche, gar
erfahrbare Erlésung immer neu entziindet. So
nimmt es nicht wunder, wenn diese alte Frage
immer wieder angegangen wird, auch wenn es
keine ,,endgiiltige” Antwort zu geben scheint.

Das Buch bringt die Vortrige einer Tagung der
Kath. Akademie in Bayern mit dem Thema ,,Die
Kirche und die Macht des Bésen” und die einer
Tagung {iber die Erbsiinde in Regensburg zum
Abdruck und macht sie damit vielen zugiinglich.
Der Hg. steuert, neben einemin das Problem ein-
fithrenden Vorwort (7-10), den wichtigen Beitrag
,,Das Problem des Bisen in der Bibel” (11-32)
bei. Er stellt vor, wie die Frage nach dem Ge-
heimnis des Bosen in der Bibel gestellt ist, um
dann ,,die Stellung Jesu zum Bésen” wie auch
das Problem ,,das Bise und der Bose zu behan-
deln. Zu den von ihm gezogenen ,, theologischen
Folgerungen” wiirde man freilich die Frage we-
nigstens anmelden, ob die in Rém 8, 38 genann-
ten, ,,unser Dasein bedringenden und bedro-
henden Dinge” wirklich ,,auf einer Ebene ste-
hen”” (24) und es eine ,,iitbermenschlich starke,
die Menschen niederzwingende Macht des Bi-
sen auch bei Jesus” gibt (31). Jedenfalls wiirde

91



man gern Auskunft dariiber haben, wie es dann
noch mit der menschlichen Freiheit und also
Verantwortlichkeit gegeniiber dem Bdsen be-
stellt ist. Sonst ist man aber fiir die Zusammen-
stellung Sch.s dankbar, nicht zuletzt auch fiir die
aufgeschliisselten Literaturhinweise (31 f).

P. Stockmeier gibt Einblick in den ,, Teufels- und
Diamonenglauben in der Geschichte der Kirche”
(33-55). In behutsamer Darstellung legt W. Kas-
per ,,Die Lehre der Kirche vom Bosen” dar
(68-84), und zwar in stindiger Bezugnahme auf
heutige, ja ganz konkrete Fragestellungen auf
Grund jiingster Ereignisse. Erfreulicherweise
enthilt er sich vorschneller ,,Losungen’ im Blick
auf solche Anfragen an die Theologen, die eine
Klarheit verlangen, die wir wohl in dieser Welt
nicht erreichen kénnten. H. Biirkle lit den Blick
auf das Problem des Bosenin anderen Religionen
richten in seinem Beitrag ,,Schuld und Erbe. Ein
Dialog mit anderen Religionen iiber die Erbsiin-
de” (85-97), wobei Hinduismus, Buddhismus,
Islam und Stammesreligionen zur Sprache
kommen. Leo Scheffczyk bringt einen gediege-
nen Uberblick iiber die Lehre der Kirche zur Erb-
stinde im Beitrag ,,Das Dogma von der Erbsiin-
de. Biblische Grundlagen - geschichtliche Ent-
wicklung - Bedeutung fiir die Gegenwart”
(107-119). Der Titel 1t erkennen, in welchem
Sinne das Wesentliche zur Sprache kommt, bis
hin zu ,,Versuchen einer Neuaussprache” der
Wahrheit von der Erbsiinde (118 f).

Zwei Beitrige sind noch nicht genannt: Der von
E. Ringel, ,,Das Bose in unserer Gesellschaft”
(56-67) und W. Wickler, ,,Biologische Deutung
der Erbsiinde. Ist die Erbschuld eine nachweis-
bare Belastung?”* (98-106). Der Rez. muf geste-
hen, daf er iiber diese beiden Beitrige recht un-
gliicklich ist. Nicht so sehr iiber das, was diese
beiden Wissenschaftler aus ihrem eigenen Wis-
senschaftsbereich beisteuern, als vielmehr {iber
dessen Einordnung in einem solchen Sammel-
band. Sie wird eher Verwirrung stiften, zumal,
wie es scheint, nicht begriffen ist, worum es in
christlicher Lehre vom Bosen bzw. von der Erb-
siinde eigentlich geht. Das hierim einzelnen auf-
zuweisen, ist kein Platz. Doch diirfte erkennbar
sein, dal Siatze wie ,,Den Willen Gottes zu erfiil-
len nennt man auch in der Gnade leben. Nach
theologischer Lehre ist Gnade das Mittel, die
menschliche Unzulidnglichkeit auszugleichen.
Die Bereitschaft, von dieser Gnade Gebrauch zu
machen, bekundet man beim Taufversprechen,
und folgerichtig tilgt die Taufe die Folgen der
Erbsiinde” (!) (102) besser nie gesagt, noch weni-
ger gedruckt worden wiren. Zumindest wire
eine theologische Richtigstellung dringend not-
wendig. Das umso mehr, als Aussagen nicht-
theologischer Wissenschaftler (leiderls3 automa-
tisch mehr Gewicht bekommen als die besonne-
ner Theologen. Es ist zu wiinschen, da8 jeden-
falls auf jenen Tagungen entsprechend Klarheit
geschaffen und grobe Miiverstindnisse beseitigt
wurden. Man wiirde sie gern auch in diesem
Buch verzeichnet finden.

Wien Raphael Schulte

92

SCHUMACHER JOSEPH, Der apostolische Ab-
schlufi der Offenbarung Gottes. (336.) (Freib. Th.
St., Bd. 114). Herder, Freiburg 1979. DM 58.—.

Wir alle kennen die griffige, wenngleich frag-
wiirdige Formel: ,,Die Offenbarung ist mit dem
Tod des letzten Apostels abgeschlossen.” Sie will
auf ihre (zweifelhafte) Weise etwas Richtiges un-
seres christlichen Glaubensgutes zur
(Schul)Sprache bringen, namlich da8 es ein ver-
bindliches Offenbarungsgeschehen von Gott her
in historisch-einmaliger Ereignishaftigkeit gibt,
das sich folglich nicht wiederholt. In dem MaBe
als Geschichte auf Entschiedenheit hin dringt,
zumal die Geschichte Gottes mit dem Menschen,
muf es eine Vollendung auch des historisch-ver-
bindlich Vermittelten geben. So stellt sich die
Frage nach dem ,,Abschlul” solcher Offenba-
rung, eine Frage, die seit der Ausbildung des
Schriftkanons immer empfunden wurde.
Diesem Problem widmet sich diese Habilita-
tionsschrift. Sie fragt ,,nach dem Begriff und dem
Wesen der Offenbarung, nach dem Problem ih-
res Abschlusses im Neuen Testament und in der
Geschichte des Glaubens bis hin zum II. Vatica-
num, nach dem Grund und dem tieferen Sinn
des Abschlusses der Offenbarung mit dem Chri-
stusereignis und mit den Aposteln und nach der
Bedeutung der Dogmenentwicklung in diesem
Zusammenhang. Endlich unternimmt sie es, den
Abschlu@ der Offenbarung, die Zeit der Apostel,
genau zu terminieren” (29). Dieser Zielsetzung
entspricht die Gliederung der Arbeit. Im 1. Teil,
,,Die konkret-geschichtliche Offenbarung, das
Fundament der Kirche", wird Begriff und Wesen
der Offenbarung vorgestellt, mit einem Exkurs
iiber Privatoffenbarungen (31-77). Der 2. Teil ist
der , Frage des Abschlusses der konkret-ge-
schichtlichen Offenbarung gewidmet”; es wird
dazu vorgestellt, was die Schrift und die Ge-
schichte des Glaubens dazu sagen, wie auch der
Abschlufl der Offenbarung als theologisches
Problem (79-194). Der 3. Teil versucht sodann,
,,die zeitliche Fixierung des Abschlusses der
konkret-geschichtlichen Offenbarung, das Pro-
blem der apostolischen Zeit” zu bestimmen
(195-316). Ein ,,Riickblick” fafit das Ergebnis zu-
sammen; ein Register beschlieft das Werk, dem
iibrigens auch ein sehr reichhaltiges Literatur-
verzeichnis beigegeben ist.

Soll man diese Untersuchung beurteilen, so
dringt sich einem ein eigenartig zwiespiltiger
Eindruck auf. Auf der einen Seite ist dem VF. eine
enorme Fleiarbeit zu bescheinigen; wer iiber
den Begriff der Offenbarung, iiber den des Apo-
stels, der apostolischen Zeit, der Inspiration u. .
eine gediegene Zusammenstellung der Auffas-
sungen entscheidender Theologen und der Aus-
sagen des kirchlichen Lehramtes finden mochte,
kann auf dieses Buch verwiesen werden. Es
bringt eine reichhaltige Zusammenstellung ein-
schldgiger Belege; dem hat sicher auch die sehr
umfangreiche Literatur gedient, die aufgearbei-
tet wurde. Steht freilich zur Frage, wie jener
omindse Schulsatz sinnvoll, und zwar in heuti-
ger Theologie, verstanden sein konnte, dann



