FRIEDRICH LOTTER

Severin von Noricum, Staatsmann und Heiliger
Das Severinbild der Vita

Wenn wir heuer das Geddchtnis des hl. Severin begehen, dessen Todestag nun
eineinhalb Jahrtausende zuriickliegt, so sind wir uns dessen bewufit, daff dieser
Mann nicht nur von aulergewdhnlicher Bedeutung fiir die Geschichte dieses
Landes gewesen ist, sondern in der Vorbildlichkeit seines Handelns und Wirkens
zugleich ein hervorragendes Zeugnis christlich gepragter Menschlichkeit von all-
gemeiner Geltung darstellt. Dieses Wissen verdanken wir vor allem seinem Bio-
graphen Eugipp, der als spéterer Vorsteher der von Severin in der rémischen
Ostalpenprovinz Ufernorikum gegriindeten Ménchsgemeinde um 511, dreiflig
Jahre nach dem Tod Severins und fern von dessen Wirkungsfeld, in Neapel, des-
sen Leben und Taten beschrieben hat!.

Dennoch wird unser Bild und unsere Wertung der Person und Tatigkeit Severins
sich von der Darstellung des Eugipp erheblich unterscheiden. Dieser hat den von
ihm verehrten Heiligen vornehmlich in der Perspektive spezifischer Glaubens-
vorstellungen seiner Epoche, unter dem Aspekt einer Mentalitit und Weltsicht
dargestellt, die nicht nur der nach objektiver Erkenntnis strebende Historiker als
Wissenschaftler, sondern auch der gldubige Christ unserer Tage nicht mehr oder
kaum noch nachzuvollziehen vermag. Um daher die Personlichkeit Severins in
ihrer vollen geistigen und politischen Bedeutung wirklich erfassen und verstehen
zu konnen, ist es erforderlich, die historische Interpretation der Quelle, der Se-
verinvita Eugipps, auf eine umfassende Werkanalyse des Textes zu stiitzen, wel-
cheiiber die Erhellung von geistigem Standort des Autors und literarischer Tradi-
tion hinaus auch die Entstehungsbedingungen der Uberlieferung einbezieht. Wo
die Moglichkeit einer Kontrolle der Einzelnachrichten durch Paralleliiberliefe-
rung nicht gegeben ist —, und dies ist hier fast durchwegs der Fall -, miissen sie -
jede fiir sich — mit Hilfe von Kriterien tiberpriift und korrigiert werden, die sich
aus dieser umfassenden Werkanalyse ergeben.

Der Autor, Eugipp, bezeichnet die Severinvita in durchaus konventioneller Auto-
renbescheidenheit {ibrigens nur als indicia vel commemoratorium, d. h. als eine
Art Materialsammlung oder Verzeichnis als Gedéchtnishilfe?. Obwohl er, wie
nachgewiesen wurde, den Stoff durchaus kiinstlerisch gestaltet und insbeson-
dere die Regeln der Kunstprosa, des rhythmischen Satzschlusses, in reichem
Mafie zur Anwendung gebracht hat, liegt in dieser abwertenden Aussage ein
Kern von Wahrheit. Eugipp hat ndmlich keinen eigentlichen Lebenslauf Severins

' Eugippius, Vita Severini, ed. P. Knoell, CSEL 8, 2, 1886. Diese Ausgabe ist der von Th. Mommsen,
SSRG 26, 1898 vorzuziehen, da sie die dltere Handschriftenklasse II zugrundelegt, siehe dazu
E. Vetterbei R. Noll, Das Leben des hl. Severin, 1963, S. 27-35. Noll legt seiner Ausgabe mit Uber-
setzung leider - trotz der guten Einfiihrung von Vetter — wiederum Mommsens Text zugrunde.
Daf Nolls Buch mit Kommentar und Literaturverzeichnis von 1963 durch den Passavia-Universi-
titsverlag im Severinjahr 1981 unverdndert und ohne jede Erginzung nachgedruckt wurde, hat
Verlag und Autor zu verantworten. Zur Severinforschung siehe im iibrigen F. Lotter, Die histori-
schen Daten zur Endphase romischer Prisenz in Ufernorikum, in: Von der Spitantike zum frithen
Mittelalter, V. u. F. XXV, Hg. J. Werner u. E. Ewig, 1979, S. 36-52, ebd. auch die wichtigsten
neuen Ergebnisse und Korrekturen an Nolls Severinbild, siehe insb, S. 46-49.

2 F. Lotter, Severinus von Noricum. Legende und historische Wirklichkeit (Monographien zur
Gesch. d. MA, hg. K. Bosl u. F. Prinz, Bd. 12) 1976, insb. S. 21-59.

110



in der Form einer biographischen Entwicklung gestaltet, sondern die von den il-
teren Monchen und Augenzeugen ihm iibermittelten Erzdhlungen aus dem Le-
ben Severins mehr oder weniger unverbunden und inhaltlich kaum verindert in
den dufleren Rahmen einer Heiligenvita eingefiigt®.

Der sich aus den erwéhnten Episodenerzihlungen zusammensetzende Hauptteil
der Vita hebt sich einmal ab von den beiden beigefiigten Briefen, dem Wid-
mungsschreiben an den rémischen Diakon Paschasius und dessen Antwort-
schreiben, die iiber eine eingehende Rechtfertigung des Werkes hinaus auch An-
gaben aus fritheren Lebensabschnitten des Severin enthalten, zum andern von
einem Schlufteil c. 4046, der die Beschreibung des Todes Severins, der Ereig-
nisse bis zur endgiiltigen Evakuierung Ufernorikums durch Odoaker um 488, der
Uberfiihrung des Leichnams nach Italien und seiner endgiiltigen Beisetzung ent-
hilt. Der Hauptteil umfat Gestalt und Tatigkeit des Heiligen mit den einleiten-
den und abschliefenden Aussagen in ¢. 1 und 39: Indem Eugipp niimlich in c. 39
die virtutes Severins im Doppelsinn der asketischen Tugenden und der segens-
reichen Gnadengaben, nimlich der Wundertaten, noch einmal zusammenfas-
send beschreibt, nimmt er den Gedanken des einleitenden Satzes von c. 1 auf: Er
lebte nach der Lehre des Evangeliums und der Apostel, begabt mit aller From-
migkeit und Sittenreinheit, und erfiillte im Bekenntnis des wahren Glaubens sei-
nen ehrenwerten Vorsatz durch heilige Taten. Auch sonst werden die Episoden-
erzihlungen dieses Abschnitts gelegentlich durch Partien unterbrochen, die die
asketischen Ziige beschreiben, soc. 4, 6 ff.; 9,4 ;17,1 {f., zu denen auch die Ab-
schiedsrede Severins an seine Monche c. 43 zu zdhlen wire.

Von anderen christlichen und klassischen Viten unterscheidet sich die Severin-
vita nun vor allem dadurch, daf8 sie Herkunft, Jugendzeit und den gesamten
Werdegang des Helden vor seiner Ankunft in Ufernorikum verschweigt. Eugipp
begriindet dies einerseits mit Unkenntnis, andererseits aber auch mit einer nach-
driicklichen Anweisung Severins selbst. Dieser habe nimlich seine Umgebung
und insbesondere seine Monche eindringlich ermahnt, daff, wer Biirger der
himmlischen patria werden und alle guten Werke vollbringen wolle, nicht nach
irdischer Herkunft und patria fragen diirfe. In diesem Sinne fordert er von seinen
Schiilern, den Blick niemals riickwirts zu richten wie Loths Weib, sondern dem
Vorbild der heiligen Viter, der Anachoretenménche zu folgen, die ihre Angeho-
rigen und diese Welt fiir immer verlassen hatten®.

Diese Haltung bedingt zugleich auch einen gewissen Gegensatz zum verdufler-
lichten Christentum der inzwischen christianisierten Laienwelt und auch der
Amtskirche, der ebenso in der Haltung Severins selbst wie in der seines Biogra-
phen zutage tritt. Wir fassen ihn etwain der Begriindung, mit der Severin dasihm
angetragene Bischofsamt ablehnt, oder in seinem Konflikt mit dem Priester aus
Batavis-Passau, der die strengen Bufiforderungen Severins zuriickweist, ande-
rerseits aber auch in der Polemik Eugipps gegen andere literarische Formen der
Lebensbeschreibung und damit andere Auffassungen christlicher Vollkommen-
heits. Eugipp betont, daf solche Autoren eine schwer verstindliche Rhetorik be-

3 Eugipp., Ep. ad Pasch., 2, 5. 2: . . . commemoratorium nonnullis refertum indiciis ex notissima
nobis et cotidiana maiorum relatione composui; dazu Lotter, Severinus, insb. S. 37-42; 68-77;
111-140.

* Eug., Ep. ad Pasch., 7-10, S. 4f; V. Sev., c. 4, S. 26; Lotter, Severinus, S. 60-67; 79ff.

5 Eug., V. Sev., ¢. 9, 4; 22, 3; S. 26; 40; Lotter, Severinus, S. 42; 59; 81; 173f.

111



vorzugten und die durch Gottes Wirken vom Heiligen vollbrachten Wundertaten
im Dunklen lieen. Gerade sie aber machen offensichtlich fiir Eugipp die Heilig-
keit aus.

Gewif3 zieht sich durch die ganze Darstellung der Taten Severins wie ein Leitmo-
tiv die stindig wiederholte Aufforderung, dem Vorbild und den Lehren des Hei-
ligen zu folgen und sich in unablassigem Gebet, Fasten und Almosengeben Gott
zuzuwenden. Diese Lehre wird im einzelnen untermauert durch den Nachweis,
dafl nur der Gehorsam gegeniiber den Forderungen des Heiligen vor Not, Gefahr
und Tod bewahren kénne, Ungehorsam jedoch unweigerlich Strafe und Verder-
ben nach sich ziehe. Dieser Nachweis wird nun gefithrt durch die Fiille der auf-
einander folgenden Episodenerzihlungen, die entweder als Hilfswunder Beloh-
nung fiir gliubigen Gehorsam oder als Strafwunder Ahndung von Unglauben
und Zweifel verheiflen. Die Fiille der Hilfswunder a3t sich typologisch als Kran-
kenheilungs-, Prophezeiungs-, Befreiungs-, Nahrungsvermehrungs-, Schutz-,
Abwehr- und Schlachtenhilfswunder definieren ganz im Sinne jenes Wunder-
glaubens, wie er auch bei anderen Autoren der Spitantike auftritt®. Diese Bezie-
hung tritt nicht nur in typologischer Verwandtschaft der Wunder Severins mit
solchen aus alt- und neutestamentlicher Uberlieferung, den Lebensbeschreibun-
gen der orientalischen Anachoretenviter und spéitantiker Heiligenviten zutage,
sondern auch in direkten Entlehnungen der Severinvita aus den Martinsschriften
des Sulpicius Severus, der Ambrosiusvita des Paulinus und den Viten der Bi-
schéfe von Arles, Honoratus und Hilarius, die durch das Inselkloster Lérins ge-
prigt sind’. Beziehungen zum martinischen und lerinensischen Ménchtum sind
auch sonst ebenso fiir Severin wie fiir Eugipp zu belegen?®.

Die Folge der Episodenerzihlungen des Hauptteils ist nun, soweit die Erinne-
rung der Augenzeugen dies noch zulief3, chronologisch geordnet und beginnt mit
dem Eintreffen des Heiligen in Ufernorikum, wie Eugipp sagt, wiahrend der Wir-
ren, die dem Tode Attilas folgten. Aus einer kritischen Analyse der in den ersten
Kapiteln geschilderten Vorgidnge ergibt sich jedoch, daf$ diese nicht vor 467 ange-
setzt werden konnen und mit dem Ausgreifen der Ostgoten von Unterpannonien
aus in den Ostalpenraum zusammenhéngen®. Aus der chronologischen Anord-
nung der Episodenerzihlungen lassen sich nun drei Phasen wechselnder Prasenz
Severins in den verschiedenen Regionen Ufernorikums ableiten. In der ersten
Phase, die von c. 1-10 reicht, bewegt sich Severin ausschliefSlich im Umkreis der
Ortschaften der Ostregion unterhalb der Enns, wo er in der Nédhe von Favianis
sein Hauptkloster und eine Eremitenzelle errichtet hatte. Diese Phase entspricht
der besonderen Bedrohung Norikums von Osten her durch die Goten und reicht
daher von 467 bis zum Zeitpunkt ihres Abzugs aus Pannonien um 472. Eine
zweite Phase, die die cc. 11-31 umfaft, schildert offenbar einen ldngeren Aufent-
halt Severins in den Ortschaften der Westregion oberhalb der Enns und ist be-
dingt durch die zunehmende Bedrohung dieses Landesteils vor allem durch die
Alemannen, sie reicht bis zu der von Severin verfiigten offiziellen Riumung der
Donaukastelle oberhalb von Lauriacum zu einem Zeitpunkt, der zwischen 476

¢ F. Lotter, Methodisches zur Gewinnung historischer Erkenntnisse aus hagiographischen Quellen,
HZ 229, 1979, insb. S. 314-320; 328-337.

7 Eug., V. Sev., c. 36, 2f; S. 53f; Lotter, Severinus, S. 119f; 139f und passim.

8 Lotter, Severinus, S. 33f; 61; 140; 177; 223 ff.

9 Lotter, Severinus, S. 67f; 156 ff; 189ff; 201 ff; 210-222.

Jit2



und 480 anzusetzen wire. Auch in diesem Raum besaff Severin Stiitzpunkte in
Klostern, so zumindest in der von ihm bei der Basilika von Boiotro-Innstadt ge-
griindeten cellula, vermutlich jedoch auch in entsprechenden Klostern bei den
Basiliken vor den Mauern von Iuvavo-Salzburg und Lauriacum-Lorch. Die dritte
Phase, beginnend mit der neuerlichen Ubersiedlung Severins in die Ostregion,
leitet schon bald zu der Beschreibung seines Ablebens iiber. Die Wundererzéh-
lungen von c. 34-38 sind hier offenbar nur eingefiigt, weil sie sich chronologisch
nicht mehr festlegen liefien.

Das hermeneutische Problem

Fiir den Historiker ist es nun hilfreich, daf die formgeschichtliche Forschung die
Entstehungsbedingungen, Struktur und Eigengesetzlichkeit dieser Wunderepi-
soden einigermafien aufzuhellen vermochte. Es handelt sich demnach in der Re-
gel um Erzdhlformen dhnlich der Volkssage, denen jedoch bestimmte religiose
Glaubensvorstellungen zugrundeliegen und die im wesentlichen in miindlicher
Uberlieferung ausgeformt und stindig weiterentwickelt worden sind. Fiir diesen
Vorgang hat der franzosische Historiker Jacques Fontaine den Begriff der typolo-
gischen Stilisierung geprigt!®. Dabei werden bestimmte Ereignisse im Umbkreis
des Heiligen bei der miindlichen Weitergabe und auch der spéteren schriftlichen
Fixierung — meist wohl unbewufSst - gewissen biblischen und hagiographischen
Typen oder Modellen angeglichen und auf sie hin stilisiert. Auch konnten Erzih-
lungen von Verhaltensweisen und Taten Heiliger von einem auf den andern
iibertragen werden, ohne daff dabei bewufste Erfindung oder Betrug vorausge-
setzt werden muf. Fiir die Severinvita 1aBt sich die Umformung des Traditions-
guts in der miindlichen Uberlieferung durch die Existenz einer Anzahl von Du-
bletten nachweisen, die der Autor Eugipp als solche nicht mehr erkannte!?. Sol-
che Dubletten wie die von der Reliquienauffindung, dem Kerzenwunder, der
Heilung des Leprakranken und einer weiteren Heilung einer Todkranken sind
durch Austausch von Einzelheiten, insbesondere die Einfiigung neuer Namen
von Personen oder Ortlichkeiten, entstanden, so daf8 schlieflich ein Ereignis in
mehreren Versionen wiedergegeben wird, wodurch sich zugleich die Zahl der
dem Heiligen zugesprochenen Wunder vermehrt.

Daf im tibrigen das Wunder vielfach nur in der Sicht und Deutung des Berichter-
statters existiert und dessen Darstellung vor allem als Zeugnis fiir eben die dieser
Darstellung zugrundeliegende Glaubenshaltung und Mentalitdt zu dienen ver-
mag, soll ein Beispiel verdeutlichen, das der wunderbaren Olvermehrung in
c. 2812, Severin hatte demnach in Lauriacum alle Armen in der einen Basilika ver-
sammelt, um an sie Speisedl zu verteilen, das trotz erschwerter Verkehrsbedin-
gungen von Kaufleuten angeliefert worden war. Eugipp berichtet nun, daf sich
das U1, das Severin durch seine Helfer in GefiSe fiillte, sich auf wunderbare
Weise vermehrt habe. Damit sei der Heilige den Spuren des Heilands gefolgt —
sequens vestigia salvatoris —, ein deutlicher Hinweis auf das biblische Wunder der
Brotvermehrung. Doch wihrend nun alle das Wunder fassungslos bestaunten,

10 Lptter, Severinus, S. 1-20; ]. Fontaine, Vie de St. Martin, 1 (Sources chrét. 133), 1967, S. 97-170,
insb. S. 123-134.

11 otter, Severinus, S. 141-155.

12 Lotter, Severinus, S. 115f.

113



hitte einer der Anwesenden seine Verwunderung offen ausgedriickt. Deshalb sei
das Ol sofort versiegt, der Heilige habe den Sprecher getadelt und Gott um Ver-
gebung gebeten, da durch seine Schuld viele Arme die kostbare Gabe entbehren
muflten. Was war geschehen?

Offensichtlich war das Ol ausgegangen, bevor alle Armen versorgt werden konn-
ten. Den Widerspruch zu dem eigentlichen Wunder, der Vermehrung der kostba-
ren Nahrung, 16st der Berichterstatter durch die Einfiihrung eines auch aus Mar-
chen und Volkssage bekannten Motivs, des magischen Schweigegebots. Die
Worte des Anwesenden haben den magischen Bann gebrochen, das Ol versiegt,
die Wunderkraft des Heiligen erlischt. Auch diese Deutung des Geschehens setzt
Eugipp zu einem alttestamentlichen Vorbild in Beziehung, dem OUlwunder des
Elisaeus, das er ebenfalls magisch interpretiert. Als der Knabe seiner Mutter mit-
teilte, dafl alle Gefdfse gefiillt seien, habe er damit das magische Schweigen gebro-
chen, das Ul sei versiegt. Der Historiker entnimmt dieser Episodenerzidhlung eine
Fiille von wichtigen Fakten und Aussagen: Zu dem betreffenden Zeitpunkt nicht
lange nach 476 gab es noch immer eine, wenn auch erschwerte Handelsverbin-
dung zwischen dem Mittelmeerraum und der oberen Donau. Severin erwarb, of-
fenbar gegen Bezahlung, von Kaufleuten importiertes U1, um damit Arme zu ver-
sorgen, doch reichte der Vorrat nicht aus. Dennoch assoziierte der wundergldu-
bige Anhang Severins den Vorgang mit einem neutestamentlichen Nahrungs-
vermehrungswunder. Er offenbart dabei zugleich Glaubensvorstellungen, die
ein magisches Wirklichkeitsverstdandnis zugrundelegen, das wirin gleicher Weise
bei den Berichterstattern wie bei Eugipp selbst voraussetzen diirfen, selbst jedoch
nicht mehr nachvollziehen kénnen.

Im iibrigen konnen wir davon ausgehen, daf8 unsere Beurteilung der Glaubens-
vorstellungen und damit auch der Heiligkeitsauffassung, wie sie Eugipp vertrat,
durchaus von kirchlichen Autoritdten, nicht zuletzt auch seiner Zeit, geteilt wur-
de. Widhrend Eugipp sich durch seine Verbindung mit Paschasius als Anhédnger
des Gegenpapstes Laurentius offenbart!?, verurteilt gerade die rechtmifige
Papstkirche seiner Zeit im sogenannten Decretum Gelasianum mit einer Fiille
apokrypher Werke auch den um sich greifenden Wunderglauben. SchlieBlich be-
tonte gerade auch Augustin, dessen Werke Eugipp bekanntlich exzerpierte, daf8
auch der Teufel durch ihm sich verschreibende Menschen Wunder verrichten
konne und diese dadurch ihre Mitmenschen vor einer Uberschitzung des Wun-
ders warnten. Und Gregor der Grofe prigte den im Mittelalter stindig wieder-
holten Satz, dal Wunder die Heiligkeit nicht bewirken, sondern nur bezeugen:
miracula sanctitatem non faciunt, sed ostendunt!4,

Mit diesen Feststellungen mdchten wir uns zugleich jedoch auch von Auffassun-
gen distanzieren, die das Wunder grundsitzlich rational-materialistisch erkldren
oder mit Vorliebe als Erfindung und Betrug abqualifizieren. Der Historiker wiirde
als Wissenschaftler in jedem Fall seine Kompetenz iiberschreiten, wenn er eine
Entscheidung dariiber tréfe, ob es Wunder im Sinne eines gottlichen Eingriffs in
den natiirlichen Lauf des Geschehens gibt oder nicht, da dies eine reine Glau-
bensfrage ist.

Dennoch sind die Wunderberichte fiir den Historiker historische Aussagen, die

13 Lotter, Severinus, S. 34-37.
14 Lotter, Erkenntnisse, insb. S. 314-320 und Anm. 78 mit weiterfithrenden Hinweisen.

114



eben so ernst zu nehmen sind wie jede beliebige andere Uberlieferung. In jedem
Falle bleibt es seine Aufgabe, auf der Basis einer intersubjektiv iiberpriifbaren Er-
fahrung, aus der zeit- und situationsbedingten Perspektivitdt und der die Wirk-
lichkeit in bestimmter Weise deutenden Sicht des Autors das objektive Gesche-
hen, soweit dies moglich ist, herauszuarbeiten, mit einem Wort, die Quellen an-
ders zu lesen, als sie geschrieben worden sind. Hier beginnt, um Helmut Beu-
mann zu zitieren, die geschichtliche Frage im eigentlichen Sinne’?, ein reines Re-
gistrieren, Auswéhlen und Addieren von Daten und Fakten, so wie sie die Uber-
lieferung bringt, kann nicht zum eigentlichen Verstindnis fithren, es verdient
nicht den Namen einer Wissenschaft.

Aus der Frage nach dem der Uberlieferung zugrundeliegenden Wirklichkeitsver-
stindnis ergibt sich das methodische Prinzip, das letztlich jeder kritischen Inter-
pretation von literarischer Uberlieferung zugrundezulegen ist: Im Sinne der Ten-
denz und Perspektivitit des Autors typische Aussagen sind per se verdachtig, so-
lange sie nicht durch unabhéngige Paralleliiberlieferung bestétigt werden kon-
nen, dementsprechend gewinnen tendenzneutrale oder atypische Aussagen an
Gewicht, auch wenn ihre Glaubwiirdigkeit damit noch keineswegs immer erwie-
sen ist. Dies sei wiederum an einem Beispiel erldutert, dem Bericht vom Schlach-
tensieg der Limitantruppe von Favianis in c. 4. Danach hétten dem Befehlsha-
ber dieser Truppe nur wenige und unbewaffnete Soldaten zur Verfiigung ge-
standen, dennoch habe er, da Severin ihn ermutigte und den Sieg voraussagte,
eine Barbarenschar angegriffen, sie besiegt und ihre Waffen erbeutet. Wiederum
entsprechen die ndheren Umstinde, die den Vorgang zum Wunder machen, ei-
nem hagiographischen Typus: dem Sieg unbewaffneter Glaubiger gegen zah-
lenmifig iiberlegene Feinde, ein Motiv, das schon im Alten Testament entwickelt
wird und uns in zahllosen Beispielen der frithchristlichen Hagiographie immer
wieder entgegentritt. Diese Ziige sind demnach als historische Aussage nicht
brauchbar, so wahrscheinlich sie auch zunichst klingen. Demgegeniiber ist die
Tatsache des Sieges der Limitantruppe an sich und die Beteiligung Severins an
dem Vorgang sicher authentisch. Tatséchlich bestitigt eine unabhéngige Quelle,
ein Panegyricus des Apollinaris Sidonius gerade fiir das Jahr 467, d. h. in etwa
dieser Zeit, daf die Noriker einen Abwehrerfolg iiber die Ostgoten errungen hat-
ten, und auch die Vita selbst li3t erkennen, daf die Limesorganisation in Uferno-
rikum bis zum Zeitpunkt der Usurpation Odoakers um 476 durchaus noch funk-
tionierte und erst danach, infolge Einstellung der Soldzahlungen, zusammen-
brach?'7.

Der Prophet und Nothelfer

Die gezeigten Beispiele lassen schon zur Geniige erkennen, wie das ganz anders
gerichtete Interesse des modernen Historikers aus der Darstellung des Eugipp

15 Wer eben dieses Vorgehen zum Vorwurf macht, muf sich die Frage nach seinem Methodenver-
stindnis stellen lassen, vgl. H. Wolfram, MIOG 85, 1977, S. 353, dazu Lotter, Daten, S. 352,
Anm. 83; ders., Erkenntnisse, S. 301f.; zum folgenden vgl. H. Beumann, Methodenfragen der
mittelalterlichen Geschichtsschreibung, in: ders., Wissenschaft vom Mittelalter, Ausg. Aufsitze,
1972, S. 3ff.

16 [ otter, Severinus, S. 121-125; 213.

17 Apollinaris Sidonius, Carm. II, 377, ed. A. Loyen, 1960, S. 18: Noricus Ostrogothum quod conti-
net . . .; dazu Lotter, Severinus, S. 204-210; 266 ff und passim; ders., Daten, S. 76f.

115



Aussagen zu erschliefen vermag, die den Autor selbst gar nicht oder nur am
Rande interessierten und ihm eigentlich nicht mitteilungsbediirftig schienen.
Andererseits tritt aber auch in Eugipps eigener Konzeption ein deutlicher Wider-
spruch zutage. So kann der aufmerksame Leser kaum iibersehen, daf die asketi-
schen Ziige, deren Beschreibung die Darstellung der Taten des Heiligen einrahmt
und wiederholt durchbricht, auch nur eine kompensatorische Funktion haben.
Eugipp selbst unterstreicht mehrmals, da der brennende Wunsch des Heiligen,
sich ganz von den Angelegenheiten dieser Welt zuriickzuziehen und allein sei-
nen asketischen Neigungen zu fronen, im Gegensatz stand zu den wiederholten
Offenbarungen Gottes, die ihm befahlen, den bedringten Menschen in Norikum
zu Hilfe zu kommen. Dadurch wird Severin zu einem frithen und iiberzeugenden
Beispiel jener fiir das Abendland fortan charakteristischen Auffassung, die eine
volle Verwirklichung aller christlichen Tugenden und der Forderungen des
Evangeliums nur von titiger Néchstenliebe, dem aktiven Wirken fiir die Mitmen-
schen erwartet.

Die Darstellung dieser titigen Nachstenliebe erfolgt nun bei Eugipp entspre-
chend dem vom Vorbild der Taten orientalischer Anachoretenménche bestimm-
ten Wunderglauben. Dennoch ist Severin letztlich nicht ausschlieRlich Asket und
Thaumaturg oder, wie eine Eugipp mifiverstehende Interpretation ihn nannte,
ein ,,schlichter Ménch’“18. Trotz aller Vorliebe fiir das beispielhafte Leben der
orientalischen Anachoreten stilisiert Eugipp seinen Helden letztlich weniger nach
deren Modell als vielmehr nach dem der alttestamentlichen Patriarchen, Prophe-
ten und Bufiprediger, die hdufig auch mit Namen genannt werden: Abraham, Ja-
kob, Joseph, Elisaeus. Uniibersehbar ist auch das Modell des Moses, auch wenn
auf diesen nur indirekt verwiesen wird'®. Die Prophezeiungen Severins sind in
der Regel verbunden mit Predigten, Mahnungen und Warnungen, die nicht nur
die Provinzialen zur Bufle rufen, sondern auch die Barbarenfiirsten dazu bewe-
gen, den Frieden zu wahren und die Rémer zu schonen. Hier leitet das konven-
tionelle Bild des prophetischen Gottesmannes und Bupredigers iiber zu dem des
Helfers und Retters der bedringten Mitmenschen.

Im Vordergrund steht dabei freilich zuniéichst das System der sozialen Fiirsorge,
daf sich letztlich — wenn auch in einzigartiger Ausweitung — aus der Forderung
des Almosengebens ableitet. Severin widmet sich der aktiven Linderung der Not
seiner Schutzbefohlenen durch die auch fiir die Heiligkeitsvorstellungen seiner
Epoche ganz ungewthnliche Organisation der Versorgung der Bediirftigen, der
Armen und der Fliichtlinge mit Nahrung und Kleidung. Severin stiitzt sich dabei
auf die Mithilfe der gesamten Bevélkerung beider norischer Provinzen, die er
durch die Realisierung des biblischen Zehntgebots erreicht, wie es auch in den
frithchristlichen Gemeinden des 3. Jahrhunderts schon praktiziert wurde. Der
zehnte Teil des Ertrages an landwirtschaftlichen Erzeugnissen, Lebensmitteln
und Textilien wurde in den einzelnen Gemeinden Binnen- und Ufernorikums ge-
sammelt, an zentralen Punkten gelagert und zur Versorgung der Bediirftigen
verwendet. Die verschiedenen Beziige auf diese Organisation in den cc. 17, 18
und 29 deuten darauf hin, da Textilien vor allem in Binnennorikum, Feldfriichte

18 R. Noll, HL. Severin, S. 21. Zu der dort fixierten ,fable convenue’ siche Lotter, Daten, S. 34 ff.
19 Lotter, Severinus, S. 83-89; 113-118; 128; 164 ff; M. Van Uytfanghe, La bible dans la Vie de St. Sé-
verin’ d’Eugippius, Latomus 33, 1974, S. 324-351.

116



dagegen in Ufernorikum abzuliefern waren. Dies kann vielleicht als Hinweis dar-
auf gewertet werden, da8 in Binnennorikum Vieh- und insbesondere Schafzucht,
in Ufernorikum dagegen der Getreidebau dominierte. In c. 18 erfahren wir, dal
aus Binnennorikum eine betrachtliche Menge von Kleidungsstiicken eingetroffen
war, dagegen die Ubersendung der in der Hauptstadt Tiburnia selbst aufgebrach-
ten Spende sich verzdgert hatte und diese daher den die Stadt belagernden Goten
in die Hande fiel. In c. 29ist von einer Transportkolonne die Rede, die unter Fiih-
rung eines Beauftragten Severins eine solche Kleiderspende mitten im Winter
von Binnennorikum tiber die Alpenpisse in das Donauuferland schafft. Demge-
geniiber berichtet Eugipp in c. 18, da8 die Stadt Lauriacum, die zu dieser Zeit,
d. h. vor 476, in Ufernorikum eine Hauptstadtfunktion innehatte, den Zehnten
von Feldfriichten abzuliefern hatte und damit ebenfalls in Verzug geraten war.
Diese Nachrichten, die einmal in Zusammenhang mit einem Tierhilfewunder,
zweimal mit einem Strafwunder {iberliefert werden, lassen erkennen, daf} die
Ablieferung zeitlich terminiert war und von den Gemeinden selbst — dhnlich wie
ein Steueraufkommen — organisiert wurde. Tatsdchlich war die ausgehende An-
tike weithin wieder zu einer Naturalsteuer iibergegangen?®. Moglicherweise
konnte aber die Ablieferung des Zehnten auch durch Geldzahlungen abgelost
werden, jedenfalls standen Severin auch Geldmittel zur Verfiigung, mit denen
er, wie wir bereits wissen, das ebenfalls zur Versorgung von Notleidenden be-
stimmte Olivendl von Kaufleuten erworben hatte.

Festzuhalten bleibt, dafs eine derart durchorganisierte und zentral gelenkte Ar-
menfiirsorge fiir eine Heiligenvita, auch fiir die Bischofsvita des Frithmittelalters,
ganz singuldr ist. Damit wird nicht nur die Glaubwiirdigkeit dieser Uberlieferung
— trotz fehlender Kontrollmoglichkeiten — unterstrichen, sondern es stellt sich
auch die Frage, ob eine so perfekte Organisation, die auch das von den Aktions-
zentren Severins weiter entfernte Binnennorikum umfafite, allein durch die Au-
toritdt eines Heiligen ins Leben gerufen werden konnte.

Der Protektor und Politiker

Wie wir bereits oben sahen, ist die Hilfstatigkeit Severins ganz wesentlich bedingt
durch die Bedrohung und Heimsuchung des Landes, denen es durch die Barba-
renstimme in der ndheren und weiteren Umgebung ausgesetzt war. Diese hatten
es nicht nur auf die Habe der Bevilkerung, sondern auch auf die Menschen selbst
abgesehen. Die der Eigenproduktion vielfach entwthnten Kriegergenossen-
schaften hatten einen nahezu unbegrenzten Bedarf an Arbeitskriften zum Auf-
bau einer Subsistenzokonomie, die ihren Lebensstandard auf Dauer absichern
konnte. Daher ist die Gefangenenbefreiung in den Bekenner- und insbesondere
Bischofsviten der Vélkerwanderungsepoche ein nahezu unverzichtbares Motiv
geworden, das in bestimmten mirakuldsen Typen schon wiederholt, insbeson-
dere von Franti$ek Graus, eingehend untersucht worden ist?!.

Auchin der Severinvita tritt dieses Motiv in verschiedenen Formen auf, wobei der
Ubergang von ganz realen Befreiungsaktionen zu den durch Wunder bewirkten
Freisetzungen flieffend ist. Zu den Vorgidngen, bei denen Severin selbst den Rau-

20 | otter, Severinus, S. 88; 197f; 276f.
21 F, Graus, Die Gewalt bei den Anfingen des Feudalismus und die Gefangenenbefreiungen, Jb. f.
Wirtschaftsgesch. 1961, I, S. 61-156; F. Lotter, Severinus, S. 125-129.

117



bern nachsetzt und ihnen die Gefangenen wieder abjagt, gehort die bereits er-
wiihnte Erzdhlung vom Schlachtensieg der Limitantruppe von Favianis. Severin
befreit dabei nicht nur die gefangenen Rémer, sondern schenkt am Ende auch
den barbarischen Gefangenen die Freiheit, unter der Bedingung, fortan das romi-
sche Gebiet nicht mehr heimzusuchen?2.

Damit leitet dieser Typ bereits iiber zu jenem anderen, in dem Severin durch per-
sonliche Verhandlung mit Germanenfiirsten die Herausgabe romischer Gefan-
gener erwirkt. Auch hier finden sich typische Ziige, diein dem mutigen Auftreten
alttestamentarischer Propheten oder frithchristlicher Martyrer vor weltlichen
Machthabern und Richtern bereits ausgebildet worden sind. Hierhin gehort der
Bericht von dem Treffen Severins mit dem Alemannenkonig Gibuld in der Nahe
von Passauin ¢. 19. Nach dem Bericht Eugipps verehrte Gibuld den Heiligen aufs
héchste und verlangte selbst danach, ihn zu sehen. Als ihm dieser mit der Forde-
rung entgegentrat, seine Krieger von weiteren Einféllen in das romische Gebiet
abzuhalten und die Gefangenen freizulassen, soll den Konig Furcht und Zittern
wie nie in seinem Leben befallen haben. Auch wenn wir diese dem Typus ent-
sprechenden Ziige streichen, ist doch die Begegnung selbst und das erfolgreiche
Eintreten Severins fiir seine Schutzbefohlenen als historischer Kern des Vorgangs
glaubwiirdig.

Dies ist umso wichtiger, als es sich bei Gibuld offenbar um den einzigen Stam-
meskonig der Alemannen handelt, den wir mit Namen kennen, denn er tritt in
einer anderen Quelle etwa zur gleichen Zeit, zwischen 470 und 478, auch am
Westrand des damaligen alemannischen Herrschaftsbereiches, im Raum von
Troyes, in einer vergleichbaren Situation auf??. Wahrend nun bei den Alemannen
im 4. Jahrhundert noch eine Vielzahl von Kleinstammkonigen nachzuweisen ist,
bezeugen mehrere Quellen unabhéngig voneinander fiir die Zeit der Aleman-
nenkriege Chlodwigs zwischen 496 und 506 die Existenz eines Grofistammkonig-
tums, das mit dem Untergang des Alemannenreiches ebenfalls sein Ende fin-
det?*. Das Auftreten Gibulds zugleich am Ost- und am Westrand des alemanni-
schen Expansionsbereiches um 470 bezeugt, dafs dieses Grofistammkonigtum
schon zu dieser Zeit bestand. Weit eingehender noch als die Beziehungen Seve-
rins zum alemannischen Stammeskdnig schildert Eugipp die zu dem Kénigshaus
der Rugier, die damals nordlich der Donau im Wald- und Weinviertel safen und
wohl in einem Bundesverhiltnis zu dem westromischen Reich standen. Bei dem
Konig Flaccitheus, der etwa zur Zeit der Ankunft Severins um 467 die Herrschaft
antrat, hat Severin nach Eugipps Angaben geradezu eine Art Beraterfunktion
ausgeiibt.

Nach der Niederlage der donaugermanischen Koalition gegen die Ostgoten am
Flusse Bolia in Pannonien um 469 war die Lage fiir die Rugier kritisch geworden.

22 Eug., V. Sev., c. 4, 1-5, S. 16ff.

23 V. Lupi ep. Trec., c. 10, ed. B. Krusch, SSRM III, 1896, S. 123 und VII, 1919/20, S. 301; dazu
E. Ewig, Bemerkungen zur Vita des Bischofs Lupus von Troyes, in: Geschichtsschreibung und gei-
stiges Leben im MA, FS H. Lowe, hg. H. Hauck / H. Mordek, 1978, S. 14-26.

24 R. Wenskus, Die Alemannen, in Hb. d. europiischen Geschichte, hg. Th. Schieder, Bd. 1, 1976,
S. 227 ff mit Lit.; E. Ewig, Die frinkische Reichsbildung, ebd., S. 255f; dagegen B. Behr, Das ale-
mannische Herzogtum bis 750, Geist und Werk d. Zeiten 41, 1975, 5. 13-67; ferner K. F. Stroh-
eker, Die Alemannen und das spdtromische Reich (1973), in: Zur Geschichte der Alemannen, hg.
W. Miiller, W. d. F. 100, 1975, S. 20-48, insb. Anm. 62; Lotter, Severinus, S. 128f; 225f mit
Anm. 170.

118



Flaccitheus soll damals den Heiligen immer wieder ,, wie ein himmlisches Orakel”
um Rat gefragt und wihrend seiner ganzen Herrschaft nie gewagt haben, irgend-
etwas gegen Severins Willen zu tun. So rdt ihm Severin, die Goten nicht zu pro-
vozieren und die Donau nicht zu tiberschreiten, auch kann er seine Befiirchtun-
gen durch die Ankiindigung zerstreuen, daf8 die Goten Pannonien rdumen wiir-
den, was 472 tatsédchlich geschah?s.

Auch Feletheus, der zwischen 472 und 476 die Nachfolge seines Vaters antrat und
bis zu seinem Sturz durch Odoaker im Jahre 488 {iber die Rugier herrschte, soll
Severin hdufig aufgesucht und aus Ehrfurcht vor dem Heiligen seine boshafte
Gattin, die Konigin Giso, von ihrer Absicht abgebracht haben, Katholiken gegen
ihren Willen durch eine zweite Taufe zur arianischen Héresie zu bekehren?¢. Als
sich nach dem Sturz des letzten westromischen Kaisers Romulus durch Odoaker
um 476 Norikum oder zumindest Ufernorikum von der Herrschaft und Schutz-
gewalt des italischen Mutterlandes léste, {ibernahm der Rugierkdnig den militéri-
schen Schutz der Ostregion, die ihm dafiir Abgaben zu entrichten hatte. Dadurch
gewann die Rolle Severins als Fiirsprecher und Protektor der Provinzialen ge-
geniiber dem Konig Feletheus eine neue Dimension. Eugipp stellt es freilich so
dar, als ob der Konig so etwas wie ein Befehlsempfanger Severins gewesen sei.
Demnach beschied Severin kurz vor seinem Ableben das Kénigspaar zu sich: ad
se venire commonuit. Er ermahnte den Herrscher, auch in Zukunft immer daran
zu denken, daf er fiir seine Untertanen vor Gott Rechenschaft ablegen miisse?’.
Der Bruder des Konigs, Ferderuchus, der, wie es heifit, dem Heiligen gewdhnlich
seine Aufwartung zu machen pflegte, wurde strengstens verwarnt, nach dem
Tode des Heiligen den Besitz des Klosters anzutasten. Als er dies dennoch tat und
einige Zeit spiter inneren Auseinandersetzungen zum Opfer fiel, konnte dies
von Eugipp als Strafe fiir seinen Ungehorsam gegeniiber dem Heiligen gewertet
werden?8.

Wihrend Severin in seinen Begegnungen mit Kénigen und Fiirsten der Aleman-
nen und Rugier als prophetischer Fiirsprecher der notleidenden Schutzbefohle-
nen dargestellt wird, sind die Berichte iiber seine Beziehungen zu dem Skirenfiir-
sten Odoaker, der uns als historische Persdonlichkeit gut bekannt ist, von anderer
Art. Odoaker ist der Sohn Edikos, der am Hofe Attilas eine fiihrende Stellung
einnahm, neben dem pannonischen Romer Orestes, dem spiteren Heermeister,
der seinen Sohn Romulus im Jahre 475 zum letzten westromischen Kaiser mach-
te. Es handelt sich dabei um eben den Romulus, den wiederum Odoaker stiirzte,
doch mit seiner Mutter begnadigte und nach Castellum Lucullanum bei Neapel
verbannte. In der Severinvita tritt Odoaker erstmals auf, als er nach der Nieder-
lage an der Bolia auf der Flucht vor den Goten mit seinem Gefolge nach Ufernori-
kum kam, um dort, wie es heifdt, Severins Segen zu verdienen: promerendae be-
nedictionis . . . intuitu??. Severin fordert den Skirenfiirsten auf, nach Italien zu
gehen, und weissagt ihm Reichtum, Macht und zahlreiches Gefolge. Die Verbin-

25 Eug., V. Sev., c. 5, 5. 20f; vgl. H. Wolfram, Geschichte der Goten v. d. Anfingen b. z. Mitte des
6. Jh., 1979, S. 329-335.

26 Eug., V. Sev., c. 8, 5. 23f; Lotter, Severinus, S. 158f.

27 Eug., V. Sev., c. 40, S. 56f.

28 Eug., V. Sev., c. 42 und 44, S. 58f und 62f; dazu Lotter, Severinus, 5. 159ff.

29 Eug., V. Sev., c.7, S. 22f; zu Edeko und Odoaker siehe L. Schmidt, Die Ostgermanen, 21941, Ndr.
1969, S. 98f: 288f: 315-336; M. A. Wes, Das Ende des Kaisertums im Westen des Romischen Rei-
ches, 1967, insb. S. 52-88; 149-160.

119



dung zwischen ihm und Severin rif§ auch dann nicht ab, als Odoaker die Machtin
Italien usurpiert, Orestes getdtet und Romulus verbannt hatte. In einer c. 32 er-
wiahnten Korrespondenz mit Odoaker legt Severin erfolgreich Fiirsprache fiir ei-
nen gewissen Ambrosius ein, zweifellos einen Anhinger der gestiirzten Partei
des Orestes. In einem Gesprdch mit romischen nobiles seiner Umgebung sagt Se-
verin jedoch den Sturz Odoakers voraus. Offensichtlich miBbilligte er dessen
Vorgehen gegen Orestes.

Obwohl auch in diesen Episoden die Tendenz uniibersehbar ist, nachzuweisen,
daf$ dem Gehorsam Lohn winke, der Ungehorsame dagegen der Strafe nicht ent-
rinne, ergeben sich fiir den Historiker gerade hier die bemerkenswertesten Auf-
schliisse. Severin nimmt gegeniiber den erwdhnten germanischen Heerfithrern
und Machthabern nicht nur eine erstaunlich selbstindige Stellung ein, sondern
vermag auch ihr politisches Handeln nicht unwesentlich zu beeinflussen.
Auffallig bleibt demgegeniiber, daf in der Severinvita nirgends, wie dies sonst in
Bekennerviten ein geradezu unverzichtbares Motiv darstellt, dem Heiligen eine
tibergeordnete romische Autoritit gegeniibertritt. Andererseits beweist nicht zu-
letzt die Vita Severini selbst, daf die rdmische Staatsorganisation im Ostalpen-
Donauraum nach dem Untergang des Hunnenreiches um 454 wiederhergestellt
worden war. Auffillig ist auch, dafl wiederholt rdmische nobiles, Laien und
Geistliche, in der engeren Umgebung des Heiligen, dem consortium sancti viri,
zu finden sind3°. Im Zusammenhang mit der oben geschilderten Organisation ist
man fast versucht, an eine Art Verwaltungsstab zu denken. Auch im Zusammen-
hang mit der Position, die Severin gegeniiber den germanischen Stammesfiih-
rern einnimmt, dréngt sich nahezu zwingend der Schluf§ auf, daf er selbst — un-
beschadet der ihm von Eugipp zugeschriebenen asketischen Ideale — diese hich-
ste Instanz des romischen Staatsapparates im Ostalpenraum bis 476 verkérperte.
Freilich ist nach dem Zusammenbruch des Attilareiches in Norikum die rémische
Zivil- und Munizipalverwaltung nicht wiederhergestellt worden, vielmehr wur-
den deren Aufgaben wie auch anderswo jetzt von der weitgehend unangetaste-
ten kirchlichen Organisation {ibernommen, an deren Spitze die Bischéfe standen.
Es entspricht nun der von uns angenommenen Stellung Severins, wenn er gerade
den Bischéfen von Lauriacum in Ufernorikum und Tiburnia in Binnennorikum
ebenso wie auch den die Verteidigung der kleineren Kastelle leitenden Presby-
tern wiederholt Anweisungen gibt, die weit iiber das rein religiése Anliegen hin-
aus den militdrischen Schutz der Bevélkerung vor Uberfallen germanischer Krie-
gerscharen betreffen31, Severin ist es auch, der nicht nur den Ausbau der militari-
schen Anlagen in der von den Alemannen bedrohten Westregion veranlaft, son-
dern der auch in Binnennorikum ein Warnsystem organisiert, das es ermoglicht,
bei feindlichen Einfillen Bevolkerung, Vieh und Vorrite in den befestigten Ka-
stellen in Sicherheit zu bringen und so den Feinden die Moglichkeit einer Versor-
gung aus dem Lande zu nehmen32. Auch hier bestatigt sich wiederum, daf8 Se-
verins Kompetenzen sich auch auf Binnennorikum erstrecken.

3% Eug., Ep. ad Pasch., 8, S. 4:. . . Multi sacerdotes et spiritales viri necnon et laici nobiles atque reli-
giosi, vel indigenae vel de longinquis ad eum regionibus confluentes . . .; V. Sev., c. 21, 1; 32, 2;
S. 39 und 51.

31 Bug., V. Sev,, c. 24; 25; 30; S. 41ff; 48f; vgl. c. 1, 2; 4, 2f; S. 13; 16f.
32 Eug., V. Sev., c. 11, 2; 25, 2f; 30; S. 27; 43; 48f.

120



Der Staatsmann

Im Lichte der oben getitigten Beobachtungen gewinnen nun jene tendenzneutra-
len Aussagen der Vita an Gewicht, die auf Severins Stellung in der rtomischen Ge-
sellschaft dieser Spitzeit Licht werfen. So lassen schon Severins Verbindung mit
Odoaker und sein Eintreten fiir Ambrosius auch auf Bekanntschaft mit der aus
Pannonien stammenden Familie des Orestes und Romulus schlieen. Diese Ver-
mutung wird dadurch gestiitzt, dal der aus einer vornehmen Familie Italiens
stammende Presbyter Primenius, der ein viterlicher Freund des Orestes war,
nach dessen Ermordung gerade bei Severin Zuflucht sucht®3. Schlieflich héren
wir auch, daf Severin mit einem ungenannten vir illustris und dessen Frau Barba-
ria besten Kontakt hatte und brieflich verkehrte. Der Rangtitel des vir illustris
wurde nur Inhabern der héchsten Hof-, Verwaltungs- oder Militdrdmter verlie-
hen®*. Eben die genannte Barbaria tritt uns nun — inzwischen verwitwet — wih-
rend der Uberfithrung des Leichnams Severins nach Italien auch noch in den er-
sten Jahren der Herrschaft Theoderichs unter Papst Gelasius (492-496) als Inha-
berin einer Villa in Castellum Lucullanum entgegen, wo sie dem Leichnam des
Heiligen ihr Mausoleum und der Ménchsgemeinde Raum fiir eine Klostergriin-
dung zur Verfiigung stellt. In Castellum Lucullanum war aber auch Romulus ein
Ruhesitz von Odoaker zugewiesen worden. Wenn wir ein von Cassiodor im Na-
men Theoderichs fiir einen gewissen Romulus und seine Mutter zwischen 507
und 511 ausgestelltes Reskript auf ihn beziehen, wurde ihm auf Fiirsprache des
Patricius Liberius, der schon unter Odoaker ein hohes Verwaltungsamt ausiibte,
ein ihm frither zugesprochenes Privileg bestitigt®>. Demnach diirften beide noch
zu dieser Zeit gelebt haben, und nichts liegt néher, als in jener Barbaria aus Ca-
stellum Lucullanum die Gattin des Orestes zu sehen, obwohl auch dies letztlich
nicht zwingend zu beweisen ist. Doch wie dem auch sei, der enge Kontakt Seve-
rins auch zu den Spitzen der spitrdmischen Gesellschaft und Staatsfithrung steht
auer Zweifel. Dies bestitigt die schon dem Widmungsbrief zu entnehmenden
Andeutungen, wonach Severin jede Auskunft iiber seinen Stand und seine Her-
kunft verweigerte: significatio loci vel generis, weil er sich sonst dem Verdacht
des Hochmutes aussetze3®.

Wenn schon diese Feststellungen die Herkunft auch des Severin selbst aus den
oberen Schichten des romischen Senatorenstandes der Spétzeit nahelegen, fin-
det diese Folgerung eine iiberraschende Bestitigung in einer von der Severinvita

33 Eug., Ep. ad Pasch., 8, S. 4.

3 Eug., V.Sev.,c.46,5.65:. . . illustris femina Barbaria beatum Severinum . . . fama vel litteris cum
suo quondam iugali optime noverat . . . tunc sancti Gelasii sedis Romanae pontificis auctorita-
te . . .in Castello Lucullano . . . in mausuleo, quod praedicta femina condidit, collocatum est. Die
Errichtung des Mausoleums bezeugt, daf Barbaria schon lingere Zeit in Castellum Lucullanum an-
sissig war und dies als ihren Witwensitz betrachtete. Zur Bedeutung des Rangpradikats vir illustris
siehe zuletzt P. Arsac, La dignité sénatoriale au Bas-Empire, RHDFE 47, 1969, S. 198-243, insb.
S. 218.

35 Cassiodor, Variae 11, 35, ed. Th. Mommsen, MG AA 12,1894, S. 97: Romulo Theodericus Rex . . .
inconcussum esse debet principis votum nec pro studio malignorum convelli . . . ideo . . . cense-
mus, ut, quicquid ex nostra ordinatione patricium Liberium tibi matrique tuae per pittacium consti-
terit deputasse, in suo robore debeat permanere . . . Immerhin hat es auch gegen Ende der Regie-
rungszeit Theoderichs in Castellum Lucullanum noch einen Besitzkomplex (domus) gegeben, iiber
den er verfiigen konnte, siehe Cassiodor, Var. VIII, 25, S. 256.

36 Eug., Ep. ad Pasch., 9, S. 5: ,Quid prodest’, inquit, ,servo Dei significatio loci vel generis sui, cum
possit id tacendo facilius vitare iactantiam, utpote sinistram . . .; dazu Lotter, Severinus, 5. 26 ff;
62-67 mit Anm. 161.

121



ganz unabhéngigen Aussage. In der Vita des Monches Antonius von Lérins, die
Ennodius, spéter Bischof von Pavia, um 506 verfafite, wird Antonius als Schiiler
des inlustrissimus vir Severinus in Pannonien bezeichnet. Dieser Severinus ist
ebenfalls ein beatus vir, also ein Heiliger, dessen Verdiensten nichts verborgen
blieb und der die Zukunft wie die Vergangenheit kannte. In seiner Umgebung
tritt ein Bischof Constantius auf, den wir unschwer mit Bischof Constantius von
Lauriacum aus der Severinvita identifizieren. Auch die Bedrohung des Landes
durch heidnische Barbaren und das Vorgehen der Heruler, die Priester ihren Got-
tern als Opfer darbringen, stellt eine brauchbare Parallele dar. Demnach ist ein
Zweifel an der Identitdt beider Personen schlechterdings nicht méglich37,
Bemerkenswert ist dabei, daff Ennodius noch voraussetzt, daf die von ihm nur
vage umrissene Stellung des Severinus, fiir die er Antonius als zukiinftigen Mit-
arbeiter vorgesehen hatte, dem Leser bekannt war und einer niheren Erlduterung
nicht bedurfte. Trotz oder gerade wegen des panegyrischen Charakters der
Schriften des Ennodius, der ausgesprochen zu dem Typ des Literaten gehért, ge-
gen den Eugipp polemisiert, kann iiber die Bedeutung des Rangtitels illustrissi-
mus vir kein Zweifel bestehen. Ennodius nennt in seinen Werken insgesamt 17 il-
lustres oder illustrissimi, von denen sich alle aufler Severin eindeutig als Inhaber
der hochsten Staatsamter erweisen. Also gebraucht auch Ennodius, wie dies seit
der Mitte des 5. Jahrhunderts allgemein der Fall ist, den Titel ausschliefllich im
technischen Sinn als Rangtitel. Dies bedeutet, daf Severin - sicherlich vor seiner
bei Eugipp erwihnten conversio und der Anachorese in einer dstlichen Wiiste —
ein hohes Staatsamt im Hof-, Verwaltungs- oder Militardienst innegehabt haben
miifite.

Daraus ergibt sich fiir den Historiker folgerichtig die Frage nach Tridgern des Na-
mens, die zur fraglichen Zeit ein betreffendes Amt innehatten. Dabei sttt man
unweigerlich auf den Konsul des Jahres 461 namens Flavius Severinus, der tat-
sdchlich mit dem Heiligen identisch sein konnte. Jedenfalls konnte bisher kein
stichhaltiger Einwand vorgebracht werden, der diese Identitit ausschldsse, wih-
rend andererseits eine Reihe von Indizien dies eher nahelegen. So streicht der
gallische Dichter Apollinaris Sidonius gerade die auffallende Friedfertigkeit die-
ses Konsuls heraus, der mehreren Kaisern treu gedient habe®. Demnach hitte
der spdtere Konsul nicht nur unter Maiorian, sondern schon unter Avitus und
wohl auch schon unter Valentinian III. ein hohes Amt bekleidet. Dabei kann nur
an eine Position fern vom Hofe gedacht werden, da mit dem gewaltsamen Sturz
dieser Kaiser, wie auch Apollinaris andeutet, normalerweise auch die Spitzen des
Hof- und Verwaltungsapparates ausgewechselt wurden. Des weiteren erwahnt
Apollinaris einen Charakterzug, zu dem es eine Parallele in der Severinvita gibt.
Der Konsul Severinus legt namlich bei dem Kaiser Maiorian Fiirsprache fiir einen

7 Ennodius, Vita Antonii mon. Lirin., 9, ed. F. Vogel, MG AA 7, 1885, S. 186, dazu und zum folgen-
den Lotter, Severinus, insb. 5. 223-240. Die Identifizierung wird gegen die erdriickende Mehrheit
zustimmender Rezensionen von Herrn Dr. D. v. d. Nahmer, Mittelalt. Jb. 15, 1980, S. 234, mit no-
torisch unrichtigen Behauptungen, u. a. der, ich hitte keine andere Parallele als den Bischof Con-
stantius nachgewiesen, als unbewiesene Hypothese abgetan. Hier tritt ein wiederholt zu beobach-
tendes Verfahren zutage, dal Rezensenten, die in diesem Zwischenbereich mit Gegenstand und
Methodik weder vertraut sind noch sich vertraut zu machen imstande sind, sich dennoch ein hy-
perkritisches Urteil erlauben und vorschnell ungepriifte Behauptungen aufstellen.

Apollinaris Sidonius, Epp. 1, 11, 10 und 16, ed. Ch. Luetjohann, MG AA 8, 1887, S. 18ff, dazu Lot-
ter, Severinus, S. 246-254.

3

®

122



Anhinger des von ihm gestiirzten Vorgéingers, den ehemaligen Pratorianerpra-
fekten Paeonius, ein, so wie der Heilige bei Odoaker fiir Ambrosius, einen Partei-
gianger des Orestes, interveniert. Doch wollen wir diese und weitere Indizien, die
letztlich nicht zu zwingenden Schliissen fiithren, hier nicht weiter verfolgen. Die
Frage, ob der Heilige mit dem gleichnamigen Konsul identisch ist, besitzt bei wei-
tem nicht das Gewicht, das ihrem spektakuldren Echo entspriche®?, war doch der
spatromische Konsulat ein reines Ehrenamt, das praktisch keine andere Funktion
hatte, als dem betreffenden Jahr die Namen seiner beiden Tréger als Datierungs-
merkmal zu leihen. Wichtig ist nur, dafi der Konsulat als Belohnung fiir hervorra-
gende Dienste ebenfalls nur an illustres verliehen wurde, also jeweils vorauszu-
setzen ist, daB der Titeltrdger zuvor bereits eines der hochsten Staatsamter be-
kleidet hatte. Dies aber hat fiir den Heiligen bereits Ennodius in der Antoniusvita
bezeugt.

Wenn auch alle weiteren aus den panegyrischen Dichtungen des Apollinaris ab-
zuleitenden Schliisse, die fiir die Zeit der Reoganisation Pannoniens nach Attilas
Tod die Position eines illyrischen Heermeisters fiir Severin als denkbar erschei-
nen lassen, nur hypothetischen Charakter haben*’, reichen dennoch die indirek-
ten Aussagen der Severinvita des Eugipp aus, um die Stellung Severins in der
Spitzeit romischer Prasenz im Ostalpen-Donauraum hinreichend erhellen zu
konnen. Severin wire demnach jenen romischen Heermeistern und Regionalbe-
fehlshabern an die Seite zu stellen, die bei der wachsenden Schwiche der Zen-
tralgewalt, dem zunehmenden Verfall des Staatsapparates und den immer
schneller aufeinander folgenden Usurpationen in peripheren Rdumen des Rei-
ches sich eine mehr oder weniger autarke und autonome Stellung schufen und
mit der Mobilisierung einheimischer Krifte die Verteidigung ihres Herrschafts-
gebietes selbst organisierten, Personlichkeiten wie Marcellinus und sein Neffe
Nepos in Dalmatien, Aegidius, sein Sohn Syagrius und der kaum bekannte Pau-
lus im Norden Galliens, schlie8lich Ecdicius, der Sohn des Kaisers Avitus, in der
Auvergne®l. Es nimmt nicht wunder, dafl auch Gregor von Tours einen der letz-
ten dieser romischen Partikularherrscher, Syagrius, als rex Romanorum bezeich-
nete und damit im Sinne der gentilen Ordnung mit germanischen Stammeskoni-
gen gleichstellt*2.

39 Dennoch reduziert R. Noll in seinen ohnehin jeder sachlichen Auseinandersetzung ausweichen-
den ,,Literaturberichten” im Anz. d. Ust. Ak. d. W. 112, 1975, S. 61-75 und 118, 1981, S. 196-221,
seine nur indirekte, zuletzt nur noch aus willkiirlich resiimierten Zitaten geborgte und umfrisierte
Kritik im wesentlichen auf diese Frage, wobei er Zweifel an der Konsulhypothese auf die Identifi-
zierungsthesen insgesamt und schlieflich alle Ergebnisse meiner Arbeiten {ibertréigt, die erim iib-
rigen dem Leser vorenthilt. Nolls wiederholter Folgerung, daB die verschiedenen jiingeren Deu-
tungen Severins als ,,Interrex” (E. K. Winter), , Konsul” (Lotter) und , Hofling Attilas” (I. Bona)
den,,Wurmin der Methode” entlarvten, muf freilich entgegnet werden, da8 diese Deutungen sich
keineswegs gegenseitig ausschliefen, wohlaber die des von Noll vertretenen Bildes eines ,,schlich-
ten Monches”, das allerdings unter Verzicht auf jede Methode gewonnen wurde, siehe Lotter, Da-
ten, S. 46 ff mit Anm. 81-88. Da Noll nirgendwo auch nur den Versuch gemacht hat, meine zahl-
reichen Korrekturen seiner Thesen mit Argumenten zu widerlegen oder seine Thesen mit besseren
Argumenten zu verteidigen, kann hier von einer echten Kontroverse, wie sie im wissenschaftli-
chen Raum iiblich und angemessen ist, nicht gesprochen werden. Eine Auseinandersetzung mit
den von einigen Rezensenten vorgebrachten Einwinden und Gegenargumenten werde ich dem-
nichst im Mittellat. Jb. vorlegen; vgl. im iibrigen auch F. Lotter, Passau im Zeitalter Severins; Ost-
bair. Grenzmarken 24, 1982 (im Druck).

40 | otter, Severinus, S. 241-256.

41 Lotter, Severinus, S. 244 ff; 261-264.

42 Gregor ep. Tur., Hist. Franc. II, 27, ed. B. Krusch, SSRM 12, 1937, S. 71.

123



Severins Stérke lag freilich wohl weniger in seinen militdrischen Planungen und
Unternehmungen, obwohl er auch hier Verdienste hatte. Vor allem tritt er uns als
der iiberlegene Organisator in einer aulerordentlich schwierigen Zeit und als der
geschickte Diplomat und Politiker entgegen, der die militdrisch iiberlegenen
Machtkonzentrationen der germanischen Stamme immer wieder abzulenken
oder gar zum Schutz der seiner Obhut anvertrauten Bevilkerung, wenn nicht zur
Stabilisierung des wankenden Reichsgefiiges, einzusetzen versteht. Freilich
konnte er auf die Dauer die gewaltigen Krifte der umfassenden Unruhebewe-
gung der Volkerwanderung noch nicht bandigen, doch trug das von Severin ver-
tretene urchristliche Ethos, das die germanischen Fiirsten und Vélker grundsitz-
lich als gleichrangig ansah und nicht weniger als die rechtgliubigen Rémer den
strengen Forderungen des Evangeliums unterwarf, auf lingere Sicht Friichte und
bereitete jene Synthese von romischen, germanischen und christlichen Kompo-
nenten geistig vor, die in den Gotenreichen und vor allem im Frankenreich ver-
wirklicht wurde und das europdische Mittelalter begriindet hat.

Unsere Sicht der Personlichkeit Severins nimmt ihr letztlich auch nichts von dem
Nimbus der Heiligkeit, mit dem sie Eugipp ausstattete, sie stellt sie nur auf eine
Grundlage, die ihr die volle und iiberzeugende Anerkennung auch des Men-
schen unserer Zeit sichert. Auf einzigartige Weise verwirklicht Severin eine
christliche Grundhaltung in seiner Tétigkeit als Lenker und Protektor jener Be-
volkerung, deren Schutz ihm {ibertragen war. Er war in der Tat ein Staatsmann
und ein Heiliger zugleich.

Ein Blick in ,,Kunst und Kirche”, Heft 1/1982:
Hat die Moderne Zukunft?

Ein Blick in ,,Kunst und Kirche”, Heft 1/1982: Hat die Moderne Zukunft?

Es gibt genug negative Beispiele, die hoffen lassen, daf eine gewisse Spezies
innerhalb der Moderne keine Zukunft haben wird. Das bedeutet allerdings nicht,
dafl man die Moderne als Ganze abschreiben darf. Was wir brauchen, ist eine
Anthropologie der Architektur und Kunst, um wieder Maf3stdbe zu entwickeln.
Diesem Anliegen ist ein grofer Teil des Heftes gewidmet.

Aus dem Inhalt: Hat die Moderne Zukunft? (Giinter Rombold). Kritik und Moti-
vierung der modernen Architektur (Adolf Max Vogt). Die Moderne — ein unvoll-
endetes Projekt (Ingo Bohning). Architektur als Gestaltungsproze (Herbert
Muck). Genius loci (Christian Norberg-Schulz). Zwei Diskussionsbeitridge zur
,,postmodernen Architektur” (Vittorio M. Lampugnani und Werner Durth).
Kirchenbauwettbewerb Graz-Ragnitz. Neuordnung St. Gabriel. St. Peter in Salz-
burg.

Preis: Einzelheft 6S 84.—/DM 12,—/sfr 11,—; Jahresabonnement (4 Hefte)
05318.— /DM 45, — /sfr41,—; alle Preise zuziiglich Porto. Zu beziehen beim Ober-
Osterreichischen Landesverlag, Landstrafe 41, A-4020 Linz.

124



