ziellen Sitzungssaal des Sanhedrin schliefen.
Vorschnell ist die Ableitung von Tendenzen ,,in
den Jahren der Tatigkeit Jesu” aus TSanh IX, 11
(S. 29-31), wie auch Origenes zu Unrecht als Be-
leg dafiir zitiert wird, daB die Kirche des
3. Jahrh.s noch iiber die Rechtshoheiten zur Zeit
Jesu Bescheid wuBite (S. 40). Der Text bezieht
sich auf die Zeit des Origenes; es gibt ja auch
keine Wallfahrt nach Jerusalem mehr, auch keine
Pesachopfer! Daf der Sanhedrin schon zur Zeit
des Origenes in Tiberias war (5. 42), ist zumin-
dest fraglich. Dagegen mag der Satz des Acha b.
Chanina (Sanh 37a und nicht 36b!) sich auf seine
eigene Zeit (um 300) und nicht die des Tempels
beziehen, wenn er den Sanhedrin, nunmehr in
Tiberias, wortspielend als ,,Nabel”, tibbur, be-
zeichnet (zu S. 69). Mk 14,61 steht der Hohe-
priester (so 5. 69) ,,in der Amtsrobe” vor Jesus:
dazu verweist er auf Blinzler, der sich aber dage-
gen ausspricht, und wohl zu Recht! Ziemlich
unklar ist mir 5. 70f {iber Kajaphas, fragwiirdig
auch die Argumentation S. 88, nach dem Praze-
denzfall Jesu habe man sich im Fall des Stepha-
nus nicht mehr an die rémische Behérde wenden
miissen. Ein Senatsbeschluf des Jahres
53 n. Chr. kann nicht gut sich bei Philo ausge-
wirkt haben (S. 108)! Woher stammt die Lesart
,,Ephron” in Joh 11,54 (S. 110)? Woher weif3
man, dafl Barabbas die Messiaswiirde angestrebt
habe (5. 119)? Die Schreibweise ,,Barrabas’’ wird
iibrigens auch in die Zitate anderer eingetragen
(so S. 127.140). Rabba b. b. Chana lebte Anfang
des 4. und nicht des 3. Jahrh.s (S. 122)! Dag die
Osteramnestie in hasmondischer Zeit aufge-
kommen sei (S. 123), ist eine blofe Vermutung;
auch Pes VIII, 6 ist kein eindeutiger Beleg fiir
diese Amnestie!

Der sorglose Umgang mit Details macht skep-
tisch. Tatséclilich erhebt sich in dieser Arbeit
immer wieder die grundsitzliche methodische
Frage, wieweit man von Texten der rabbinischen
Literatur und der Kirchenviiter auf die Zeit Jesu
zuriickschlieBen kann. So manchmal wirkt die
Auswahl und Deutung der Texte, als ob sie nur
eine schon feststehende Meinung bestitigen
sollte, wie auch die historische Kritik an den
Evangelientexten gelegentlich davon geleitet zu
sein scheint (wenn etwa S. 12 Markus eine irrige
Voraussetzung, S. 14 ein folgenreiches Miver-
stindnis zugeschrieben wird). Gerade in einer so
wichtigen Frage wie der des Prozesses Jesu miif3-
ten die Kriterien niher bedacht werden, warum
etwas als historisch oder unhistorisch beurteilt
wird. Das ist m. E. in der sonst so material- und
anregungsreichen Studie von Str. nicht genii-
gend geschehen.

Wien Giinther Stemberger

BERGMEIER ROLAND, Glaube als Gabe nach Jo-
hannes. Religions- und theologiegeschichtliche
Studien zum prédestinatianischen Dualismus im
4. Evang. (BWA[N]T 6. Folge, Heft12). (331.)
Kohlhammer, Stuttgart 1980. Kart. DM 54.—.

Die vorliegende Untersuchung ist eine 1974 von
der Evangelisch-Theologischen Fakultit der

Universitit Heidelberg angenommene und fiir
die Drucklegung iiberarbeitete Dissertation. Sie
geht die vielschichtige Problematik des Johan-
nesevangeliums auf der religionsgeschichtlichen
Ebene an und sucht den Mutterboden des prade-
stinatianischen  Dualismus im Johannes-
evangelium zu fassen. Der Gang der Untersu-
chung ist geleitet von literarkritischen, formge-
schichtlichen, redaktions- und religionsge-
schichtlichen Fragestellungen. Aber schon im
Vorwort streut Bergmeier Sand ins Getriebe der
giangigen Johannesforschung, wenn er betont,
daB sich seine Studie in der ,,Einschiitzung des
Gnosisproblems’ nicht im Aufwind gegenwdrti-
ger Johannesforschung” bewege (S. 1). Er sucht
die antithetische Begrifflichkeit des prddestina-
tianisch akzentuierten johanneischen Dualismus
von einer Traditionslinie her zu begreifen, deren
Anfinge noch diesseits der gnostischen Bruch-
stellenin den Qumrantexten liegen. Dazu ist eine
Analyse der sapientiellen Antithetik notwendig
mit dem Nebeneinander von Determination und
Entscheidungsfreiheit (S. 48ff). Er formuliert
seine These dahin, daf der weisheitliche Deter-
minationsgedanke durch die essenische From-
migkeit und Theologie zum Priddestinationsge-
danken transformiert worden sei, in welcher
Wirkungsgeschichte auch die neutestamentli-
chen Zeugnisse prddestinatianischen Denkens,
nicht zuletzt die der johanneischen Eschatologie
stehe. Dieses sei also nicht gnostischen Ur-
sprungs, wie Bultmann und seine Schule es an-
setzen. Kritisch setzt sich Bergmeier mit der pha-
nomenologischen Wesensbestimmung des Gno-
stizismus von Bultmann auseinander. Das Fazit
seiner Studie: der vierte Evangelist denke prade-
stinatianisch, entfalte aber nicht eine den Geset-
zen der Logik geniigende Priddestinationslehre
(S. 231). Der Gedanke der Zusammengehorig-
keit von Christus und den Glaubenden wird fol-
gendermaflen resiimiert: ,, . .. Der johannei-
sche Christus stellt weder eine (im Zusammen-
hang von Kosmo- und Anthropogenie) zerrisse-
ne, noch eine (in der Abwirtsbewegung von
oben nach unten zwangsliufig) verlorengegan-
gene Einheit wieder her, sondern fiihrt Einigung
als etwas Neues, als eschatologische Erfiillung
von Verheiung herauf. Gegeniiber gnostischem
Denken fehlt die mythologische Begriindung der
Einheit in einem gemeinsamen transmundanen
Ursprung, den der Erloser vermoge seiner Ver-
wandtschaft mit den zu Erlgsenden zu aktuali-
sieren und zu erneuern hitte: Es fehlt die Salva-
tor-salvandus-Konzeption (S. 234).

Die Studie ist ein Diskussionsbeitrag zum viel-
verhandelten johanneischen Problem und seiner
geistigen Filation. In einem breiten FuBnotenap-
parat ist dokumentiert, mit welcher Akribie der
Verfasser in das Problemfeld einsteigt und sich
seinen Weg bahnt.

Klagenfurt Karl Matthius Woschitz

BACHMANN MICHAEL, Jerusalem und der
Tempel. Die geographisch-theologischen Ele-
mente in der lukanischen Sicht des jiidischen

177



Kulturzentrums. (BzZWANT 109) (X u. 402.)
Kohlhammer, Stuttgart 1980. Ppb. DM 75.-.

Die redaktionsgeschichtliche Untersuchung des
lukanischen Werkes (vgl. H. Conzelmann, Die
Mitte der Zeit) mit der Herausstellung dreier
heilsgeschichtlicher Epochen impliziert den Ge-
danken, daB8 die Geschichte einen Sinn hat, der
ihr durch Gottes titiges Eingreifen gegeben ist.
Daraus resultiere das besondere lukanische In-
teresse an festgelegter Ortlichkeit und abge-
grenzten Zeitepochen. Ist man dagegen jedoch
der Auffassung, Lukas habe den Nachdruck auf
die Bewegung der Heilsgeschichte gelegt, so ist
damit ausgesagt, dal Gott durch die ,,Heimsu-
chung" seines Volkes in Jesu Weg und Werk und
in dem missionarischen Wirken der Kirche der
Geschichte den Sinn gibt. Letzteres zeigt, daf es
Lukas in erster Linie darum ging, die Kontinuitit
der Geschichtslenkung Gottes darzulegen und
nicht bestimmten Epochen oder Landschaften
einen heilsgeschichtlichen Habitus aufzuprigen.
Bachmanns Dissertation (eingereicht im Fachbe-
reich Evangelische Theologie der Universitit
Miinster; betreut von Prof. K. H. Rengstorf) weifd
sich ersterem verpflichtet und untersucht mit hi-
storisch-kritischer Akribie die geographisch-
theologische Schau und das Verhiltnis der bei-
den Gréfen ,,Jerusalem” und ,, Tempel” im lu-
kanischen Doppelceuvre. Er setzt bei dem Begriff
+Jerusalem” ein und zeigt anhand der Doppel-
bezeichnung, daf der Name ,,Hierosolyma“
vorwiegend in der Erzihlungsform begegne
(5. 13-66) und die Auffassung der Stadtals Stadt
des Tempels signalisiere. Der Tempel ist ihr aus-
zeichnendes Charakteristikum. Wo Lk hingegen
von den Quellen abhingt oder dem Sprachme-
dium der direkten Rede Rechnung trigt, ver-
wendet er die hebrdische Namensform ,,Jerusa-
lem”. Weiters zeigt Bachmann, wie Lukas Jeru-
salem und den Tempel eng mit Judia assoziiere,
dann mit dem ,,Land” insgesamt, ferner mit der
Diaspora und selbst mit der Vélkerwelt. Diese
geographisch-theologische Auffassung findet
Verwendung bei der Darstellung theologisch,
christologisch und ekklesiologisch relevanter
Sachverhalte. Der Verfasser resiimiert in einem
vielverzweigten Gedankenmaander und exege-
tische Eulen nach Athen tragend: ,,DaR das von
Lukas in bezug auf Jerusalem und den Tempel
und das geographisch-theologische Bezie-
hungsgefiige, in dem diese beiden eng verkniipf-
ten GroBen stehen, dargebotene Bild recht kon-
ventionell ist, weist vielmehr, abgesehen davon,
daB es als solches — und wegen der auch in Ein-
zelziigen nicht selten bemerkenswerten Kor-
rektheit — davor warnt, die lukanische Sicht der
Dinge fiir im innerkirchlichen Uberlieferungs-
proze8 weitgehend unvorbereitet einzuschit-
zen, darauf hin, daf der Verfasser von drittem
Evangelium und Apostelgeschichte seine theo-
logische Uberzeugungskraft fiir an eine einsich-
tige Heranziehung geographischer Darstel-
lungsmittel gebunden erachtete. Nur so auch
wird er das, was in seinen Schriften mit der be-
tonten Rolle der Stadt, die er als Stadt des jiidi-

178

schen Tempels und damit als den in religioser
Hinsicht fiir das ganze Judentum entscheiden-
den und sogar fiir die Volkerwelt belangreichen
Ort zeichnet, im Leben Jesu und der jungen Ge-
meinde zum Ausdruck kommen soll, fiir ver-
stehbar gehalten haben’ (S. 380/1).

Klagenfurt Karl Matthiius Woschitz

CONZELMANN HANS, Heiden — Juden — Chri-
sten. Auseinandersetzungen in der Literatur der
hellenistisch-rémischen Zeit. (351.) ]. C. B.
Mohr (Paul Siebeck). Tiibingen 1981. Ln.
DM 120.-.

Der Gottinger emeritierte Professor fiir NT legt
eine Studie vor, die die Einstellung des Juden-
tums zur nichtjiidischen Welt in dem halben
Jahrtausend zwischen 300 v. Chr. und 200
n. Chr. untersucht, sein Selbstbewuftsein, seine
Auseinandersetzung in Verteidigung, Selbstdar-
stellung und Angriff.

Zuniichst wird der politische Horizont gezeich-
net, die Stellung der Juden in Agypten und Ky-
rene (5. 13-24), dann im rémischen Reich, sowie
welchen Reflex die romische Herrschaft im jiidi-
schen BewuBtsein hinterlassen hatte (S. 25-42).
Des weiteren geht es um die Beurteilung des Ju-
dentums in der griechisch-rémischen Literatur
und die Frage eines antiken ,, Antisemitismus’’
(S. 43-120). Der zweite Teil der Untersuchung
wendet sich der Auseinandersetzung des helle-
nistischen Judentums mit der hellenistisch-rémi-
schen Welt zu. (S. 121-218). Es geht um die Fra-
ge, wie aus dem hellenisierten Nillande griechi-
sche Lebensart und Denken in das Judentum
einstromen, aber auch, wie sich der Glaube an
den einen Gott und der Gehorsam gegen sein
Gesetz verhalten zu der Methode der geistigen
und politischen Selbstbehauptung in einer frem-
den (und oft feindlichen) Welt. Angeschlossen
ist eine tour d’horizon der jiidischen Apologetik
im hellenistischen Judentum in ihren typischen
Formen und Inhalten.

Der dritte Teil bietet eine Verhiltnisbestimmung
der Christen und Juden bis Origenes
(S. 219-322), von den ersten Erfahrungen der
Christen mit den Juden bis hin zu einer entfalte-
ten apologetischen Situation. Der jlidische Mo-
notheismus wird von den Christen zwar aufge-
nommen, ist aber christologisch bzw. trinitarisch
konzipiert. Der Konflikt der Kirche mit der Syna-
goge ist mit der Existenz der Kirche selbst gesetzt
und dem Bekenntnis von Jesus als dem erhhten
Kyrios und der Lehre des Christus als des Geset-
zes Ende. An dieser uniibersteigbaren Grenze
zerbrechen auch alle Versuche eines jiidischen
,,Okumenismus”, ihn ins Judentum als ,,Bruder
Jesus” zuriickzuholen (so P. Lapide). Abschlie-
Bend schreibt Conzelmann: ,, Von Interesse zwi-
schen Juden und Christen ist nur die Glaubens-
frage. Diese ist weder psychologisch — durch
milde Umgangsformen — zu umgehen, noch da-
durch, daf man auf der einen Seite (in diesem
Fall in der heutigen Lage auf der christlichen)
Abstriche vom Glauben macht. Vielmehr ist von
christlicher Seite die Einsicht zur Geltung zu



