logischen Disziplinen durchdringen soll, trifft
sich nur teilweise mit dem Selbstverstindnis und
der Praxis feministischer Theologie und verstellt
auch etwas den Blick auf die Vielfalt moglicher
Formen der Beziehungen zwischen den her-
kommlichen theologischen Disziplinen und der
feministischen Theologie. Die Autorin bedient
sich iiberdies ofters eines Wissenschafts- und
Methodenbegriffs (vgl. 15, 40), der von den An-
fragen heutiger Erkenntnissoziologie noch nicht
angefochten scheint. Gelegentlich schligt ein
gegen Frauen gerichtetes Vorurteil durch (741),
oder gehort das genus litterarium eines kritisier-
ten Buches besser beachtet (67f). Das Selbstzitat
aufS. 114 schlieBlich zeigt in geradezu tragischer
Weise, daf8 die Verfasserin auch bei ihrem Ein-
satz fiir die Frauen, ohne es zu merken, mannli-
chen Mafstidben verhaftet blieb. Leiden und Lei-
denschaft von Frauen, die sich gegen Fremdbe-
stimmung wenden und daher auch kritisch Wis-
senschaft hinterfragen, kommen nicht authen-
tisch zur Sprache. Vermutlich liegt hier die Wur-
zel der feministischen Kritik an Frau Géssmann:
Diese Frauen kénnen ihren eigenen Kampf, ihre
eigenen Fragen und Sorgen in einer solchen
Denkweise nicht wiedererkennen. Beachtet man
aber die von der Autorin selbst getroffene Ein-
schrinkung, daB es hier weniger um den existen-
tiellen Bezug, sondern um einen wissenschaftli-
chen Teilbereich der feministischen Theologie
geht, ndmlich eben um Frauenforschung, trifft
man hier auf eine Arbeit, die im deutschen ka-
tholischen Sprachraum so qualifiziert nur von
Frau Gossmann geschrieben werden konnte.
Thre intellektuelle Redlichkeit 1a8t die Hoffnung
wachsen, daf3 die verschiedenen Schwestern
einander in ihrem gemeinsamen Anliegen noch
niaherkommen.

Innsbruck Herlinde Pissarek-Hudelist

LOTZ JOHANNES B., In jedem Menschen steckt ein
Atheist. (192.) Knecht, Frankfurt/M. 1981. Geb.
DM 29.80.

Die Auseinandersetzung mit dem Atheismus ist
gegenwidrtig nicht nur eine philosophische Dis-
kussion zwischen moglichen Weltanschauun-
gen, sondern sie setzt sich fort in den personli-
chen Lebensbereichen vieler Menschen. Auch
gliaubige Menschen sehen sich den Anfechtun-
gen des Atheismus ausgeliefert und fiihlen sich
gegeniiber seinen Anfragen nicht immun.

Das Buch von J. B. Lotz beinhaltet eine sehr
grundsitzliche Darstellung des Atheismuspro-
blems. In einem 1. Teil ist die Rede vom Men-
schen, seiner Gefihrdung (er kann die Dinge
verfehlen, am Du scheitern oder sein Ich maBlos
iibersteigern) und seinen Moglichkeiten (Per-
sonwerdung im Umgang mit den Dingen, mit
dem Mitmenschen und mit sich selbst). Im2. Teil
wird der Weg vom Sein zum personalen Gott be-
schritten. Die Gefahr des Atheismus lauert, wie
Lotz aufzeigt, nicht nur in der Ablehnung eines
personalen Gottes, sondern auch in einer zu
menschlichen Vorstellung eines personlichen
Gottes. Im 3. Teil wird dann der Gott des

Christentums zur Sprache gebracht und damit
die Fragestellungen einer christl. Gotteslehre.
Mit der Uberlegung, wieweit auch das Christen-
tum am Atheismus mitschuldig ist, wird dieser
Teil abgeschlossen.

Die Ausfithrungen des Buches gehen zum Grof-
teil auf Vorlesungen zuriick, die der Verfasser im
WS 80/81 in der Gregoriana in Rom gehalten hat.
Der Inhalt ist anspruchsvoll und erschliefit sich
nur einem Leser, der bereit ist, sich in die darge-
legten Gedanken zu vertiefen.

Gerade eine derartige Auseinandersetzung ist
jedoch lohnend, da man nur auf diese Weise zu
den eigentlichen Fragestellungen und - soweit
moglich — auch Antworten stofit. Was Lotz ge-
lungen ist — und dies verrit eine lange Beschifti-
gung mit diesem Thema - ist eine Ubersetzung
der alten klassischen Formulierungen in die
Denkweisen des heutigen Menschen. Ein Mu-
sterbeispiel dafiir ist die Ausdeutung der Begriffe
,ungetrennt”’ und ,,unvermischt”’ desKonzils v.
Chalzedon. Eine Formel, die vielen reichlich
theoretisch erscheint, wird in ihrer Bedeutung
fiir Geschichte und Gegenwart durchschaubar.
Linz Josef Janda

SOZIALWISSENSCHAFT

PFURTNER STEPHAN H. / HEIERLE WERNER,

Einfithrung in die katholische Soziallehre. (186.) Wis-
sensch. Buchgemeinschaft, Darmstadt 1980.
Kart. DM 41.—.

Die vorliegende Arbeit versteht sich — unter
Hinweis auf das Ausmaf des Sachgebietes und
den geringen zur Verfiigung stehenden Raum -
als Einfiihrung. Die Autoren waren sich aber be-
wult, daB sie sowohl Sachdiskussionen anregen
konnten, als sie auch praktische Impulse zu so-
zialem Handeln geben wollten, wobei ,,prakti-
sche Handlungsorientierung’ im Blick auf die
,, kirchliche Basis” intendiert war. Der Rezensent
siecht vor allem einige Herausforderungen zur
Sachdiskussion vorliegen, die besonders den
von Pfiirtner behandelten 1. Teil des Buches be-
treffen, in der Hauptsache allerdings seine Sicht
von der Trigerschaft der kath. Soziallehre sowie
ihrer Methode und inhaltlichen Kompetenz, also
mehr eine Diskussion iiber kath. Soziallehre als
iiber konkrete soziale Fragen. Pfiirtner stellt auf
den Wandel ab, wobei ihm das Vaticanum Il den
Wendepunkt markiert: vorher, seit Rerum nova-
rum, sei kath. Scziallehre weitgehend Lehre der
Pépste gewesen, nun zeichne sich langsam , ein
Wandel zugunsten einer gréferen Streuung und
Vielgestaltigkeit in der Tragerschaft” ab (15).
Damit verbunden wiirde nunmehr die ,,Sozial-
lehre der rémisch-katholischen Kirche umfas-
sender und hatte ,,sehr unterschiedliche Auffas-
sungen, zum Teil mit erheblichen Divergenzen,
zu den gesellschaftlichen Problemen’” gewonnen
(17). Der Autor beruft sich dabei inhaltlich auf die
politische Theologie und auf die Theologie der
Befreiung in Lateinamerika und Afrika mit ihrer
Tendenz fiir einen Sozialismus. Diese inhaltliche
Ausweitung wire moglich geworden durch das
Auftreten einer neuen Tragerschaft von katholi-

293



