
logischen Disziplinen durchdringen soll, trifft Christentums ZUr 5Sprache gebracht und damiıt
sıch 11UT teilweise mıiıt dem Selbstverständnis und die Fragestellungen eiıner christ!l Gotteslehre
der Praxis teminıstischer Theologie und verstellt Miıt der Überlegung, wıeweıt uch das Christen-
uch etwas den Blick auf die Vielfalt möglicher u  3 Atheismus mitschuldig ist, wird dieser
Formen der Beziehungen zwischen den her- Teil abgeschlossen.
kömmlichen theologischen Disziplinen und der eAusführungen des Buches gehen Zzu TO(ß-
feministischen Theologie. Die Autorin bedient teil auf Vorlesungen zurück, die der Verfasser 1mM
sich überdies Ööfters eines Wissenschafts- und ın der Gregoriana In Rom gehalten hat
Methodenbegriffs (vgl 15 40), der VO den An- Der Inhalt ıst anspruchsvoll und erschliefßt sich

UT einem Leser, der bereit ist, sich ın die arge-fragen heutiger Erkenntnissoziologie noch nicht
angefochten scheint. Gelegentlich schlägt eın legten Gedanken vertiefen.

Frauen gerichtetes Vorurteil durch (74 Gerade ıne derartige Auseinandersetzung ist
der gehört das Nnu lıtterarıum eines kritisier- jedoch ohnend, da INa  j UT auf diese Weise
ten Buches besser beachtet 67%) Das Selbstzitat den eigentlichen Fragestellungen und sowelıt

möglıch uch ntworten StO' Was Lotz eauf 114 schließlich zeig ın geradezu tragıscher
Weise, daß die Verfasserin uch bei ihrem kın- lungen ıst un dies verrat iıne lange Beschäftfti-
csatz für die Frauen, hne Z merken, männlı- SUNg mıiıt diesem Thema ıst ıne Übersetzung
chen Mafi(stäben verhaftet blieb Leiden und Lei- der alten klassischen Formulierungen die
denschaft VO Frauen, die sıch Fremdbe- Denkweisen des eutigen Menschen. Fın Mu-

sterbeispiel dafür ıst die Ausdeutung der Begriffestimmung wenden und er uch kritisch Wıs-
senschaft hinterfragen, kommen NIC authen- ‚ungetrennt”‘ un ‚„‚unvermischt”‘ des Konzils
tisch ZUr Sprache. Vermutlich liegt hier die Wur- Chalzedon. Fkine Formel, cdie vielen reichlich
zel der feministischen Kritik an TAau (GÖössmann: theoretisch erscheint, wird ıIn ihrer Bedeutung
Diese Frauen können ihren eigenen Kampf, hre für Geschichte und Gegenwart durchschaubar.

Linz 0Se Jandaeigenen Fragen und 5Sorgen In einer solchen
Denkweise nicht wiedererkennen. Beachtet Inan
ber die VO der Autorin selbst getroffene Ein- SOZ  LWI  ENSCHAFITI
schränkung, daß hier weniger den existen- STEPHAN ERNER,tiellen Bezug, sondern u  Z einen wissenschafftli-
chen Teilbereich der feministischen Theologie Einführung IN die katholische Soziallehre. Wiıs-

sensch. Buchgemeinschaft, Darmstadt 198geht, nämlich ben Frauenforschung, trifft art E
INan 1er auf ıne eit, die 1m deutschen ka-
tholischen Sprachraum qualifiziert 1Ur VOINl Die vorliegende Arbeit verste sich unter
TauU Gössmann geschrieben werden konnte. 1NweIls auf das Ausmalis des Sachgebietes un
hre intellektuelle Redlichkeit 1ä(t die Hoffnung den geringen ur Verfügung tehenden Raum
wachsen, da{(s die verschiedenen chwestern als Einführung. Die Autoren WaTlIieln siıch ber be-
einander 1n iıhrem gemeınsamen Anliegen och wudßt, da{fs S1ieE sowochl Sachdiskussionen aNnTeSC$N
näherkommen. könnten, als SIE auch praktische Impulse
Innsbruck Herlinde Pissarek-Hudelıst zialem Jandeln geben wollten, wobei ‚‚prakti-

sche Handlungsorientierung” 1 Blick auf die
‚„‚kirchliche Basıs" intendier‘ wa  - Der Rezensent

LO B, In jedem Menschen steckt ein siecht VOT allem einıge Herausforderungen ZU[r
1e15 192.) Knecht, Frankfurt/M. 1981 Geb Sachdiskussion vorliegen, die besonders den

29.80 VO  - Pfürtner behandelten Teiıl des Buches be-
Die Auseinandersetzung mıiıt dem theismus ıst treffen, ın der Hauptsache allerdings seine Sicht

VO der Trägerschaft der kath Soziallehre SOWIEgegenwärtig nicht UTr ıne philosophische Dis-
kussion zwischen möglichen Weltanschauun- ihrer Methode und iınhaltlıchen Kompetenz, Iso
SCN, sondern S1eE sıch fort ıIn den persönli- mehr eine Diskussion ber kath Soziallehre als
hen Lebensbereichen vieler Menschen. uch ber konkrete sozlale Fragen. Pfürtner auf
gläubige Menschen sehen sich den ntechtun- den Wandel ab, wobei ihm das Vaticanum [{ den

Wendepunkt markiert vorher, seıit Rerum UVd-SCH des Atheismus ausgeliefert und tühlen sich
gegenüber seinen Anfragen nıcht iImmun. Tum, SP] kath Soziallehre weitgehend TE der
Das Buch VO Lotz beinhaltet ıne sehr Päapste geWESECN, u zeichne siıch angsam ‚‚eın
grundsätzliche Darstellung des Atheismuspro- Wandel zugunsten einer größeren Streuung un
blems. In einem Teil ıst die Rede VO:! Men- Vielgestaltigkeit 1ın der Trägerschaft”‘ ab 15)

Damlıt verbunden würde nunmehr die ‚„„‚5S0ozlial-schen, seiner Gefährdung (er kann die inge
lehre der römisch-katholischen Kirche umfas-verfehlen, Du scheitern der sSeıINn Ich ma{fßlos

übersteigern) und seinen Möglichkeiten (Per- sender und ‚sehr unterschiedliche Auffas-
sonwerdung 1Im Umgang mıit den Dingen, mıt SUNEN, zu Teil mıit erheblichen Divergenzen,
dem Mitmenschen und mıit sıch elbst) Im2 Teil den gesellschaftlichen roblemen  s
wird der Weg VO eın zu personalen ‚ott be- 17) Der utor beruft sıch dabei inhaltlıch auf die
schrıtiten Dhie Gefahr des theismus lauert, wıe politische Theologie und auf die Theologie der
Lotz aufzeigt, nıicht Ur ıIn der Ablehnung eines Befreiung ın Lateinamerika und mıit iıhrer
personalen Gottes, sondern uch 1n einer Tendenz für einen S0zialısmus. Diese inhaltliche
menschlichen Vorstellung eınes persönlichen Ausweıltung waäare möglıch geworden UrCc. das
Gottes Im Teil wird annn der Gott des uftreten einer Meuen Trägerschaft Vo katholi-

logischen Disziplinen durchdringen soll, trifft 
sich nur teilweise mit dem Selbstverständnis und 
der Praxis feministischer Theologie und verstellt 
auch etwas den Blick auf die Vielfalt möglicher 
Formen der Beziehungen zwischen den her­
kömmlichen theologischen Disziplinen und der 
feministischen Theologie. Die Autorin bedient 
sich überdies öfters eines Wissenschafts- und 
Methodenbegriffs (vgl. 15, 40), der von den An­
fragen heutiger Erkenntnissoziologie noch nicht 
angefochten scheint. Gelegentlich schlägt ein 
gegen Frauen gerichtetes Vorurteil durch (74 f), 
oder gehört das genus litterarium eines kritisier­
ten Buches besser beach tet (67 f). Das Selbstzitat 
auf S. 114 schließlich zeigt in geradezu tragischer 
Weise, daß die Verfasserin auch bei ihrem Ein­
satz für die Frauen, ohne es zu merken, männli­
chen Maßstäben verhaftet blieb. Leiden und Lei­
denschaft von Frauen, die sich gegen Fremdbe­
stimmung wenden und daher auch kritisch Wis­
senschaft hinterfragen, kommen nicht authen­
tisch zur Sprache. Vermutlich liegt hier die Wur­
zel der feministischen Kritik an Frau Gössmann: 
Diese Frauen können ihren eigenen Kampf, ihre 
eigenen Fragen und Sorgen in einer solchen 
Denkweise nicht wiedererkennen. Beachtet man 
aber die von der Autorin selbst getroffene Ein­
schränkung, daß es hier weniger um den existen­
tiellen Bezug, sondern um einen wissenschaftli­
chen Teilbereich der feministischen Theologie 
geht, nämlich eben um Frauenforschung, trifft 
man hier auf eine Arbeit, die im deutschen ka­
tholischen Sprachraum so qualifiziert nur von 
Frau Gössmann geschrieben werden konnte. 
Ihre intellektuelle Redlichkeit läßt die Hoffnung 
wachsen, daß die verschiedenen Schwestern 
eina nder in ihrem gemeinsamen Anliegen noch 
näherkommen. 
Innsbruck /-ler/inde Pissarek-/-111delist 

LOTZ JOHANNES B., In jedem Mensclzen steckt ein 
Atheist. (192.) Knecht, Frankfurt/M. 1981. Geb. 
DM 2_9.80. 

Die Auseinandersetzung mit dem Atheismus ist 
gegenwärtig nicht nur eine philosophische Dis­
kussion zwischen möglichen Weltanschauun­
gen, sondern sie setzt sich fort in den persönli­
chen Lebensbereichen vieler Menschen. Auch 
gläubige Menschen sehen sich den Anfechtun­
gen des Atheismus ausgeliefert und fühlen sich 
gegenüber seinen Anfragen nicht immun. 
Das Buch von J. B. Lotz beinhaltet eine sehr 
grundsätzliche Darstellung des Atheismuspro­
blems. In einem 1. Teil ist die Rede vom Men­
schen, seiner Gefährdu ng (er kann die Dinge 
verfehlen, am Du scheitern oder sein Ich maßlos 
übersteigern) und seinen Möglichkeiten (Per­
sonwerdung im Umgang mit den Dingen, mit 
dem Mitmenschen und mit sich selbst). Im 2. Teil 
wird der Weg vom Sein zum personalen Gott be­
schritten. Die Gefahr des Atheismus lauert, wie 
Lotz aufzeigt, nicht nur in der Ablehnung eines 
personalen Gottes, sondern auch in einer zu 
menschlichen Vorstellung eines persönlichen 
Gottes. Im 3. Teil wird dann der Gott des 

Christentums zur Sprache gebracht und damit 
die Fragestellungen einer christl. Gotteslehre. 
Mit der Oberlegung, wieweit auch das Chris ten­
tum am Atheismus mitschuldig ist, wird dieser 
Teil abgeschlossen. 
Die Ausführungen des Buches gehen zum Groß­
teil auf Vorlesungen zurück, die der Verfasser im 
WS 80/81 in der Gregoriana in Rom gehalten hat. 
Der Inhalt ist anspruchsvoll und erschließt sich 
nur einem Leser, der bereit ist, sich in die darge­
legten Gedanken zu vertiefen. 
Gerade eine derartige Auseinandersetzung ist 
jedoch lohnend, da man nur auf diese Weise zu 
den eigentlichen Fragestellungen und - soweit 
möglich - auch Antworten stößt. Was Lotz ge­
lungen ist - und dies verrät eine lange Beschäfti­
gung mit diesem Thema - is t eine Obersetzung 
der alten klassischen Formulierungen in die 
Denkweisen des heutigen Menschen. Ein Mu­
sterbeispiel dafür ist die Ausdeutung der Begriffe 
,,ungetrennt" und „unver mischt" des Konzils v. 
Chalzedon. Eine Formel, die vielen reichlich 
theoretisch erscheint, wird in ihrer Bedeutung 
für Geschichte und Gegenwart durchschaubar. 
Linz Josef Janda 

S OZ 1 AL W ISSENSCHAF T 

PFORTNER STEPHAN H. / HEIERLE WERNER, 
Einfiilmmg in die katlzolisclze Soziallelzre. (186.) Wis­
sensch. Buchgemeinschaft, Darmstadt 1980. 
Karl. DM 41.-. 

Die vorliegende Arbeit versteht sich - unter 
Hinweis auf das Ausmaß des Sachgebietes und 
den geringen zur Verfügung stehenden Raum -
als Einführung. Die Autoren waren sich aber be­
wußt, daß sie sowohl Sachdiskussionen anregen 
könnten, als sie auch praktische Impulse zu so­
zialem Handeln geben wollten, wobei „prakti­
sche Handlungsorientierung" im Blick auf die 
„kirchliche Basis" intendiert war. Der Rezensent 
sieht vor allem einige Herausforderungen zur 
Sachdiskussion vorliegen, die besonders den 
von Pfürtner behandelten 1. Teil des Buches be­
treffen, in der Hauptsache allerdings seine Sicht 
von der Trägerschaft der kath. Soziallehre sowie 
ihrer Methode und inhaltlichen Kompetenz, also 
mehr eine Diskussion über kath. Sozial.lehre als 
über konkrete soziale Fragen. Pfürtner stellt auf 
den Wandel ab, wobei ihm das Vaticanum II den 
Wendepunkt markiert: vorher, seit Rerum nova­
rum, sei kath. Soziallehre weitgehend Lehre der 
Päpste gewesen, nun zeichne sich langsam „ein 
Wandel zugunsten einer größeren Streuung und 
Vielgestaltigkeit in der Trägerschaft" ab (15). 
Damit verbunden würde nunmehr die „Sozial­
lehre der römisch-katholischen Kirche umfas­
sender und hatte „sehr unterschiedliche Auffas­
sungen, zum Teil mit erheblichen Divergenzen, 
zu den gesellschaftlichen Problemen" gewonnen 
(17). Der Autor beruft sich dabei inhaltlich auf die 
politische Theologie und auf die Theologie der 
Befreiung in Lateinamerika und Afrika mit ihrer 
Tendenz für einen Sozialismus. Diese inhaltliche 
Ausweitung wäre möglich geworden durch das 
Auftreten einer neuen Trägerschaft von katholi-

293 


