scher Soziallehre, die frither beschrinkt war auf
die Aussagen der Pipste und Konzilien zur ge-
sellschaftlichen Ordnung, ,,allenfalls noch
(durch) die Betrdge katholischer Fachgelehr-
ten . . ., die mit jenen Lehren in Einklang stehen
und sie auslegen” (28). Diese neuen Triger sind
,,konziliare oder synodale Krifte”, besonders
dynamisch aber ,,,frei-kirchliche’ Krifte”, die
der traditionellen Trigerschaft moglicherweise
kritisch gegeniibertriten, ,,freilich unter Bewah-
rung einer letzten kirchlichen Solidaritidt”’. Dabei
entscheiden iiber diese nach Pfiirtner die Triiger
selbst. Fiir eine Einfiihrung wahrlich eine gehi-
rige Fracht von Problematik und auch von eher
schwach belegten und belegbaren Hypothesen,
was katholische Soziallehre — der Autor schreibt
sie anscheinend bewuft , klein” - sei. Dadurch
kommt viel Detail zur Sprache unter Riicksicht
auf die vertretene These, wihrend vieles aus Ge-
schichte, Entwicklung und gegenwiirtiger Lage
der katholischen Soziallehre und ihrem Verhiilt-
nis zur Soziallehre der Kirche zu kurz kommt,
und, was fiir einen Anfinger als Leser auch
schwerer wiegt, eine Einfithrung in Grundbe-
griffe fehlt. Das nicht verwunderliche Engage-
ment des Autors, der von der (Moral-) Theologie
bekanntlich herkommt, fiir soziale Praxis der
ganzen kirchlichen Gemeinschaft - hier hitte er
z. B. viel Nutzen aus dem SchluBdokument der
II. Vollversammlung des lateinamerikanischen
Episkopats in Puebla aus 1979 und dessen Worte
zur Soziallehre der Kirche (Nr. 472) ziehen kén-
nen — geht gegen die naturrechtliche Tradition
der kath. Soziallehre und der Sozialethik. Er be-
glinstigt die theologische Methode, wie er
ebenso die Lehrkompetenz der kirchlichen Hier-
archie mit seiner Erwartung konfrontiert, sie
moge ,,der Achtung vor dem konkreten Men-
schen und seiner Gewissenshoheit auch in der
eigenen Kirche griofere effektive Geltung ver-
schaffen” (46). Ein namentlich genanntes kon-
kretes Anliegen istihm dabei die Aufhebung des
priesterlichen Pflichtzilibates (!). So kann man
denn nicht umhin, Pfiirtner vorzuwerfen, bei al-
ler Fiille an beigebrachtem Material eine einsei-
tige Auswahl zugunsten seiner These zu treffen,
wie er auch sowohl im historischen Ablauf als in
der Gegenwart der Breite und dem Kern katholi-
scher Soziallehre—schon in der Auswahl und Zi-
tation der Reprisentation - nicht gerecht wird.
Die Kernpunkte seiner Darstellung und ihre
Wahrheitsgehalte sind eigentlich schon vielfach
in Diskussion; hier liegt nur ein gewif beachtli-
cher, weiterer Beitrag vor. Wenn man es so ver-
stehen mag, auch eine Einfiihrung in den Pro-
blemstand.

Mit Interesse schligt man dann den 2. Teil mit
den ausgewihlten Problemen auf, die P. Heierle
S] zusammengestellt hat. Eigentum; Arbeit; Ka-
pital und Arbeit; Koalitionsrecht; Gewerkschaf-
ten; die Aufgabe des Staates; Lohn; Kapitalis-
mus; Sozialismus; Mitbestimmung; Krieg und
Frieden; Dritte Welt, weltweite Gerechtigkeit;
Umwelt, Grenzen des Wachstums werden her-
ausgegriffen. Die Reihenfolge der Themen wird
eher aus der historischen Abfolge gewonnen,

294

wie sie als Schwerpunkt in der kirchenamtlichen
Soziallehre nach Meinung des Autors aufgegrif-
fen worden waren. Im Gegensatz zu Pfiirtners
Hypothese wird hier praktisch nur an Hand
,,kirchenamtlicher Dokumente’ die Entwick-
lung der , katholischen Soziallehre” zu einigen
,,wichtigen Sachfragen im Laufe der Zeit” dar-
geboten (75). Als Interpreten werden hauptsich-
lich einige angesehene Fachvertreter der kath.
Soziallehre aus der Bundesrepublik Deutschland
herangezogen, allen voran ihr Altmeister
O. v. Nell-Breuning. Der Autor dieses Teiles
bewegt sich daher in der Diskussionsbreite pro-
bater Meinungen iiber Akzentverschiebungen in
der Entwicklung der Soziallehre der Kirche, wo-
bei er eher die Interpretation auf Wandel hin zu
progressiv geltenden Positionen unterstiitzt. In-
soweit deckt er sich mit den Tendenzen Pfiirt-
ners, ohne aber so weit zu gehen wie dieser.
Auch gibt er zu, da es tiber die Richtigkeit der
gewihlten Interpretationen jeweils verschiedene
Meinungen gibt. So bleibt er doch informativ
und sachlich. Der Leser kann sich iiber die Ak-
zentverschiebungen selbst an Hand der Textstel-
len ein Bild machen und lernt den Diskussions-
und Problemstand ebenso kurz kennen wie
wichtige Lehraussagen in der historischen Ab-
folge zu den Themen. Dieser Teil kommt somit
einer Einfiihrung am nichsten und kann als erste
Information gut gebraucht werden, wenn man
keine Systematik im Bereich der Prinzipien
sucht. Doch gerade die von Pfiirtner monierte
aktuelle praktische Sicht der sozialen Probleme
mit ihrem Sitz im Leben kann bei dieser Methode
der Darstellung und der Kiirze nicht geboten
werden.

AbschlieBend kann fiir das Buch insgesamt ge-
sagt werden, daB es im ersten Teil fiir Kenner der
kath. Soziallehre sehr lesenswert ist, um eine be-
stimmte Position in der Bewertung dessen, was
diese Lehreist, vertieft kennenzulernen. Als Ein-
fithrung ist der 2. Teil wieder mehr geeignet,
wenn es um die Lehrentwicklung zu Einzelthe-
men geht. Der Wunsch, mehr iiber die kath. So-
ziallehre zu erfahren, sollte in jedem Fall geweckt
werden.

Wien Rudolf Weiler

SPESCHA PLASCH, Arbeit — Freizeit — Sozialzeit.
Die Zeitstruktur des Alltags als Problem ethi-
scher Verantwortung. (335.) (Europ. Hochschul-
schriften, R. 23, Bd. 156) Lang, Bern 1981. Ppb.
sfr 58.—-.

Um es vorweg zu sagen: der Autor besticht durch
umfassende Kenntnis des gegenwiirtigen Stan-
des der fundamentalethischen Diskussion, vor
allem der Richtung, die das Problem der Nor-
menfindung bei der Interaktion in der Kommu-
nikationsgemeinschaft ansetzt (K. O. Apel,
J. Habermas u. a.), sowie der Kenntnis der So-
zialwissenschaften und ihres Beitrages zur An-
thropologie bzw. zum gesellschaftlichen Pro-
blemverstindnis. S. will auf der Basis der Theo-
rie kommunikativen Handelns ,,solidarische
Ich-Identitat als sittliche Grunderfahrung”



konstituieren. Dem Rezensenten erscheint diese
Basis ohne Riickbindung an das Subjekt als sittli-
ches Personsein nur als hypothetisches Kon-
struktum von letztlich paradigmatisch modell-
haftem Wert doch ungeniigend, wenn so auch
viele Ergebnisse der Empirie verarbeitet werden
konnen. Woher nimmt S. dann z. B. die Kompe-
tenz, aus empirischen Analysen, wie er es nennt,
die ,,ethisch relevanten Aspekte” herauszugrei-
fen? (Muf die , traditionelle Moraltheologie” so
essentialistisch wie von S anscheinend interpre-
tiert werden?) Dennoch gibt die breite kenntnis-
reiche theoretische und erfahrungswissenschaft-
liche Fundierung der Arbeit dieser eine beson-
dere Qualitit, wenn sie dadurch auch nicht ge-
rade leicht zu lesen ist.

Nun zur Grundthese der Publikation selbst:
. Kern der Arbeit ist der Aufweis der Plausibilitit
der gesellschaftstheoretischen These, daf eine
Dreiteilung des Alltags in Arbeit, Freizeit und
Sozialzeit im Hinblick auf die solidarische Kon-
stitution von Ich-Identitit eine angemessenere
zeitliche Strukturierung des Alltags darstellt als
die Zweiteilung von Arbeit und Freizeit.” Auch
hier sei vorweg betont, dafl es dem Autor gelingt,
empirisch-analytisch gut belegte und interes-
sante Vorschlige u. a. im Blick auf alternative
Lebensweisen zu machen und seine These von
der ,,Sozialzeit” und ihrer integrativen solida-
rischen Wirkung plausibel zu machen. Es fragt
sich aber auch hier, ob nicht die Zeitstromung
und die modernen Sozialwissenschaften zum
Teil die Begriffe Arbeit und Freizeit zu eng und
zu wenig solidarisch, damit anthropologisch
verkiirzt, interpretiert haben, daff es in ihrer
Sicht vorteilhaft erscheinen mag, dieses Dritte,
die Sozialzeit einzufiihren und ebenso iiber die
., Ich-Identitit”” die drei erst solidarisch zu ver-
binden mit Ansatz bei der Sozialzeit, wihrend
die anderen Zeiteinheiten des Alltags anschei-
nend nicht geniigend Sozialsinn produzierten.
Dennoch ist dieser Versuch einer Begegnung von
Moraltheologie und sozialwissenschaftlicher
Anthropologie und Zeitstromungen der Ethik
unter Sinnaspekten wertvoll und mége iiber
kirchliche Kreise hinaus zum interdiszipliniren
Gesprich beitragen. Ebenso finden sich viele
wertvolle Anregungen zur Gestaltung des All-
tags aus sittlicher Verantwortung.

Wien Rudolf Weiler

RELIGIONSPADAGOGIK

WEGENAST KLAUS, Religionspidagogik 1. Bd.:
Der evangelische Weg. (VIII u. 502.) (Wege der
Forschung, Bd. 209) Wissenschaftliche Buchge-
sellschaft, Darmstadt 1981. Ln. DM 92.—-. (Mitg,
DM 56.).

Der vorliegende 1. Band der auf 2 Biande konzi-
pierten Religionspidagogik dokumentiert den
evangelischen Weg (der kath. Weg soll in einem
2. Bd. nachgegangen werden). 33 Beitrage aus
den Jahren 1902-1977 spiegeln die Entwicklung,
die die evang. Rel.-Pdd. in Deutschland in diesen
Jahrzehnten durchgemacht hat.

Manche der gesammelten Beitrdge sind dem in-
teressierten Leser auf diese Weise neu zuging-
lich gemacht worden; der Blick in die (wenn auch
nicht sehr alte) Geschichte erméglicht auerdem
ein besseres Verstandnis fiir gegenwartige Fra-
gestellungen; auch ist es hilfreich, die verschie-
denen Ansatzpunkte in Originaltexten neben-
einander tberblicken zu kénnen.
Verstindlicherweise ist die jlingere Vergangen-
heit stirker beriicksichtigt (zwei Drittel der Bei-
trige stammen aus der Zeit nach 1945; ein Drittel
aus der Zeit nach 1970).

Der Leser soll mit den verschiedenen Ansitzen
(evang.) Rel.-Pad. vertraut gemacht werden;
sehr rasch wird er dabei spiiren, dal es um mehr
geht als um die Vermittlung theologischer Inhal-
te. Rel.-Pad. diirfte nicht auf eine Wissenschaft
der richtigen Verpackung reduziert werden. Eine
manchmal verwirrende Fiille von Aufgaben ist
zu lésen; Rel.-Pdd. steht im Schnittpunkt der
umfangreichen Problematik Theologie und Hu-
manwissenschaften — mit allen neuen Fragestel-
lungen, die sich in jiingster Zeit daraus ergeben.
Dahinter steht die Frage, wie in der Begegnung
zwischen Gott und Mensch die alten Wahrheiten
von neuem ,,entstehen”, und wieweit hier ver-
mittelnd geholfen werden kann.

Der Hg. eines derartigen Werkes ist bei der ge-
genwirtigen Fiille rel.-pad. Literatur (vgl. die Bi-
bliographie, S. 483-502) zu einer rigorosen Aus-
wahl gezwungen, die nie alle Erwartungen erfiil-
len wird. Eine weitere Schwierigkeit bleibt bei ei-
nem derartigen Unternehmen wohl auch unlds-
bar: soll der Hg. die einzelnen Beitrige kommen-
tarlos aneinanderreihen und sie fiir sich selbst
sprechen lassen oder soll er kommentierend und
zuordnend eingreifen. Die grofere Ubersicht-
lichkeit und Verstindlichkeit, die auf der einen
Seite erreicht werden, werden andererseits be-
zahlt mit der Subjektivitit, die jedem Kommen-
tar eigen ist. Wegenast hat sich dafiir entschie-
den, die einzelnen Beitrédge fiir sich selbst spre-
chen zu lassen; vielleicht wire es aber dem An-
liegen doch dienlich, in einer noch umfangrei-
cheren Einleitung zum Buch und zur Gesamt-
problematik auch dem anderen Anliegen aus-
fiihrlicher Rechnung zu tragen.

Sich im 1. Bd. auf den evang. Weg zu beschran-
ken und fiir den kath. Weg einen 2. Bd. vorzuse-
hen, war sicherlich richtig, da bei aller Parallelitit
der gegenwirtigen Anliegen die verschiedenen
Ansitze auch nicht {ibersehen werden diirften.
Man kann aber mit Neugierde auf den 2. (kath.)

Bd. warten.
Linz Josef Janda

EXELER ADOLF, In Gottes Freiheit leben. Die
Zehn Gebote. (208.) Herder, Freiburg 1981. Kart.
DM 18.60.

Nach einer Zeit, da man eine moglichst repres-
sionsfreie Erziehung als ideal ansah, scheint der-
zeit eine Neubesinnung auf Werte und Normen
stattzufinden, ohne die nun einmal Erziehung
nicht auskommt.

Dies mag unter anderem mit ein Grund sein, dafd

295



