kanum durch die Aussage von der Sakramentali-
tit des Episkopats und die sakramentale Mittei-
lung auch der munera docendi et regendi ge-
bracht hat; es deckt aber auch die Grenze sowie
die Offenheit und Unbestimmtheit der Konzils-
aussagen iiber Ursprung und Ausiibung der bi-
schoflichen Vollmacht auf, zumal diese in der
dogmatischen Konstitution nicht im Zusam-
menhang mit der Frage nach der pipstlichen
Vollmacht und ggf. auch der kirchlichen Voll-
macht von Laien und Religiosen, sondern isoliert
dargestellt ist (S. 410).
Zwei Vorziige zeichnen das Werk aus: a) Die um-
fassende Dokumentation aus den Quellen (s. a.
den Anhang: S. 431-653!), die trotz dhnlicher
Arbeiten iiber den Werdegang des 3. Kapitels
der Kirchenkonstitution (z. B. die von U. Betti,
H. Schauf u. a.) neues Material zu veroffentli-
chen vermag, das zum Verstindnis wichtiger
Konzilsaussagen, etwa der berithmten Nota ex-
licativa praevia (S. 388 mit Anm. 445), unerlag-
ich scheint; b) die zuverlidssige Analyse der Tex-
te, die mit bewundernswiirdiger Geduld allen
Textverinderungen nachgeht und mit grofter
Gewissenhaftigkeit und Akribie auch kleinsten
Nuancierungen Rechnung trégt. — Der weiteren
Diskussion tiber die geistliche Vollmacht in der
Kirche auf dem Boden der Lehre des II. Vatika-
nums ist durch die kritische Untersuchung von
G. ein guter Dienst erwiesen!

Bonn Hubert Miiller

KIRCHENGESCHICHTE

SEELIGER HANS REINHARD, Kirchengeschichte
—  Geschichtstheologie — Geschichtswissenschaft.
(292.) Patmos, Diisseldorf 1981. Ppb. DM 36.-.

Die vorliegende Arbeit entstand bei Professor Jo-
hann Baptist Metz und wurde im Winterseme-
ster 1979/80 vom Fachbereich Katholische Theo-
logie der Westfilischen Wilhelms-Universitit in
Miinster als Dissertation angenommen. Sie ver-
sucht vor allem den ,,wissenschaftstheoreti-
schen Riickstand”” der Kirchengeschichte aufzu-
arbeiten und eine Neudefinition des Begriffes
Kirchengeschichte als theologischer Disziplin zu
entwickeln. Nach dem Vf. ergaben sich die Ar-
beitsbereiche dieser Untersuchung zwangsldu-
fig. Er widmet sich zunéchst der Darstellung der
unter den Kirchenhistorikern selbst gefiihrten
Grundlagendebatte, dann behandelt er die in der
systematischen Theologie entwickelten Theorien
iber Geschichte und schlieBlich setzt er sich mit
der profanen Theorie der Geschichtswissen-
schaft auseinander. In diesem Teil ist der V. be-
sonders der Arbeit von Arthur C. Danto,, Analy-
tical Philosophy of History” verpflichtet, die es
ihm erméglicht, eine Antwort auf seine Frage-
stellung zu finden. Nach S. definiert sich die Kir-
chengeschichte nicht hinreichend durch ihr Ob-
jekt, sondern durch ihren Adressaten. Sie heift
Kirchengeschichte, nicht weil sie von der Kirche
handelt, sondern weil sie im Kommunikations-
zusammenhang , Kirche” stattfindet. Sie wird
nicht topisch, sondern pragmatisch definiert.

398

Eine Schwiche der Arbeit ist, wie der A. selbst
zugibt, eine besonders fiir den Nichtfachmann
unerfreuliche ,, Xenologie” (B. Kétting), der sich
der Vf. bedient. Viel eher verzeiht man dem A.,
daB er das Kirchenbild der von ihm besproche-
nen vorkonziliaren Theorieansdtze in der Kir-
chengeschichtsschreibung kritisiere, an dessen
Stelle aber kein anderes setze. Die Literatur, die
dem Vf. wihrend der Drucklegung bekannt
wurde, hat erin einem Anhang zur Bibliographie
zusammengefa3st. Leider konnte er die Ergeb-
nisse eines internationalen Symposiums iiber die
,,Grundfragen der kirchengeschichtlichen Me-
thode — heute”’, das in Rom vom 24. bis 27. Juni
1981 stattfand, nicht mehr beriicksichtigen. Die
Zahl der Druckfehler ist duflerst gering. Auf
S. 35, Anm. 94, muf3 es statt storica storia hei-
fen. Alles in allem muff man dem Vf. iiberaus
dankbar sein, daf8 er sich diesem nicht gerade
leichten Thema gewidmet, das , Theoriedefizit"
abgebaut und einen eigenstindigen Losungs-
vorschlag zum Status der Kirchengeschichte als
Geschichtswissenschaft im Rahmen der Theolo-
gie geboten hat.

Brixen Josef Gelmi

POUPARD PAUL, Wozu ein Papst? Von Petrus zu
Johannes Paul II. (256.) Bonifatius-Druckerei,
Paderborn 1982. Kart. DM 26,80.

Da der A. dieses Buches unter den Pontifikaten
von Johannes XXIII. und Paul VI. tiber 12 Jahre
in der franzosischen Sektion des Staatssekreta-
riates tatig war, konnte er tief in die Atmosphiire
des Vatikans eindringen. 1972 wurde er Rektor
des Institut Catholique in Paris, und in dieser Ei-
genschaft hat er sein Buch geschrieben. Kiirzlich
berief ihn Johannes Paul II. als Nachfolger von
Kardinal Kénig zum Présidenten des Rémischen
Sekretariates fiir die Nichtglaubenden wieder in
die Ewige Stadt. Durch die Person des Verfassers
verdient das Buch sicher ein besonderes Interes-
se.

Den 1. Teil dieser Arbeit bilden exegetische und
historische Uberlegungen iiber das Papsttum. Im
2. Teil beschreibt der A. eher etwas farblos die
rémische Kurie und im 3. Teil behandelt er dann
sehr engagiert Pius XII., Johannes XXIII.,
Paul VI., Johannes Paul I. und Johannes Paul II.,
indem er bei jedem dieser Papste charakteristi-
sche Gesichtspunkte besonders hervorhebt. So
geht er z. B. bei Pius XII. vor allem auf den Vor-
wurf ein, der Papst hétte in der Judenfrage zu
sehr geschwiegen. Wer dieses Buch liest, wird
sogleich merken, daf es mit grofSter Begeisterung
fiir das Papsttum geschrieben worden ist. So-
wohlim Inhalt als auch im Stil erweist sich der A.
nicht nur als geschulter Exeget und Historiker,
sondern auch als vortrefflicher Diplomat und
Journalist.

Leider haben sich in der Hitze des Gefechtes
auch einige Ungenauigkeiten und Fehler einge-
schlichen. So spricht man nicht mehr von einem
Maildnder Edikt im Jahre 313, sondern von einer
Mailinder Konvention (S. 27); Gregor VII. wird
im allgemeinen der Beiname ,,der Grofe” nicht



gegeben (S. 30); Leo I. hat nicht 552 vor den
Mauern Roms, sondern 452 bei Mantua Attila zur
Umkehr bewogen (S. 34); nicht Kaiser , Kon-
stantinus”’, sondern Kaiser Konstantius schickte
Papst Liberius ins Exil (S. 34); die Enzyklika
,»Quanta cura” wurde nicht 1846, sondern 1864
verdffentlicht (S. 50); die Konstitution ,,Pastor
Aeternus” geht nicht auf den 18. Juli 1817, son-
dern auf den 18. Juli 1870 zuriick (S. 51). Auf
S. 96ist zu sagen, daf die Konsistorialkongrega-
tion die Geschifte meist selbst erledigte. Die Un-
terzeichnung der Lateranvertridge fand nicht am
12. 2. 1929, sondernam 11. 2. 1929 statt (S. 124).
Auf S. 210 sollte es wohl Alto Adige statt Albo
Adige heilen, aber auch dies ist falsch, denn der
hl. Romedius hauste nicht in Siidtirol, sondern
im Trentino. Trotz dieser und anderer kleiner
Ungenauigkeiten kann das Buch sicher von vie-
len mit Nutzen gelesen werden.

Brixen Josef Gelmi

ANDRESEN CARL, Zum Augustin-Gespriich der
Gegenwart 1. (367.) Wissensch. Buchgesell-
schaft, Darmstadt 1981. Ln. DM 79.—.

Mit Recht macht der Herausgeber in seiner magi-
stralen Einfithrung darauf aufmerksam, daf$ sich
das Forschungsgesprédch iiber Augustin von
dhnlich grolen, wie denen iiber die Texte vom
Toten Meer oder die gnostische Bibliothek von
Nag Hammadi mit ihren Bibliographien und
Fachzeitschriften, in einem unterscheidet, durch
die Autoritit des Angesprochenen. Augustins
Ausstrahlungskraft kommt daher, daff er im
wahrsten Sinn des Wortes ,,gefragt” ist. A. be-
klagt, dafi seit dem Augustin-Kongref von 1954
die Forschung ungeheuer, vor allem quantitativ
intensiviert wurde, sich zudem stark zersplittert
hat. Vor- und Nachteile: Die Breitenwirkung der
Augustin-Forschung kam oft gerade daher, daf}
unterschiedliche Gesprichspartner mit einem
bestimmten, disparaten Vorverstindnis die Dis-
kussion antrieben, wihrend die Spezialisten bei
ihrer Homogenitdt und ihrem genormten Vor-
verstandnis Einseitigkeit nicht immer vermeiden
konnen, so effektiv ihre Forschung sein mag.
A.’s souveriner Uberblick unterrichtet vorziig-
lich bis in die neu aufgenommenen Fragen des
manichdischen Einflusses auch noch auf den
Theologen Augustin, oder der modernen Erfas-
sung seines Wort- bzw. Begriffssschatzes.

Sehr wesentliche Themen augustinischer Theo-
logie werden durch die ausgewdhlten Beitrige
beleuchtet. R. Lorenz, namhafter ev. Patristiker
zeigt, daB Augustin sich Zeit seines Lebens mit
philosophischen Grundfragen herumschlug,
aber kein philosophisches System gebildet, son-
dern alle Fragen auf die Grundfragen zuriickge-
fithrt hat, um sie als christlicher Theologe beant-
worten zu kénnen. Aus dem Augustinus-Buch
von P. Brown werden einzelne bezeichnende
Kapitel wiedergegeben, etwa das iiber das ,, Volk
Gottes”, wie Augustin mit seinen Zuhorern um-
geht, das weitere {iber christliche Lehre und Ge-
lehrsamkeit. Schliellich (einige Hinweise miis-
sen geniigen) liest man Solides iiber Augustins

sozialpolitische ~ Anschauungen (P. Brown),
seine ,,civitas”-Lehre (U. Duchrow), spirituelle
Armutslehre (J. F. Gonzalez) und Erbsiinden-
lehre (W. Simonis, P. Ricoeur).

Abzulehnen ist Browns verichtliches Urteil iiber
Augustins Konkubinat (131), denn ein solches
monogamisches Konkubinat (Aug. hat dieser
Frau fast 15 Jahre die Treue gehalten) unter-
schied sich von einer legitimen Ehe nur durch die
Standesungleichheit der Frau, durch die Formlo-
sigkeit des Beginns und die willkiirliche Losbar-
keit des Verhiltnisses, sowie durch die be-
schrankte Erbfahigkeit der im entsprungenen
(nicht: ,,unehelichen, sondern:) ,,natirlichen”
Kinder und ist auf dem Konzil von Toledo
400 gebilligt worden (vgl. Loofs, Realenc, prot.
Theol. 32, 1897, 261).

S. 27 Anm. 40 lies 222 statt 122; S. 137 Anm. 84
lies S. 148 ff; S. 163 Anm. 3 harmonistisch statt
harmonisch; S. 176 beschrieben statt beschrei-
ben.

Graz J. B. Bauer

MARROU HENRI-IRENEE, Augustinus und das
Ende der antiken Bildung. (XXIII, 601.), Schéningh,
Paderborn — Miinchen — Wien — Ziirich 1982. Ln.
DM 88.—.

Wenn ca. 45 Jahre nach dem Abschluf3 des Ma-
nuskriptes das Erstlingwerk des anerkannten
Historikers der antiken Bildung in einer deut-
schen Ubersetzung vorliegt (J. Gotte), die zu-
gleich den Esprit des franzosischen Originals
wahrt, zeugt das bereits davon, da8 es sich hier
um ein ,,opus magnum’ handeln muf. Der
Ubersetzung liegt die 4. Auflage 1958 zugrunde,
ergianzt durch alle Berichtigungen und Erweite-
rungen, die Vf. bis zu seinem Tod (12. 4. 1977) in
echt augustinischer Weise an einem Frithwerk
vorgenommen hat.

Die Sicht Augustins als Gebildeter der Verfalls-
zeit der romischen Kultur — in der Entstehungs-
zeit der Untersuchung durch Vorentscheidung
soziokultureller Art mitbestimmt — wird darge-
stellt in seinem Bildungsgang, in seiner Stellung
zur Philosophie, aber auch in seinem Entwurf ei-
ner christlichen Bildung in ,,de doctrina christia-
na’’ (ausfithrliche Inhaltsangabe und Wiirdigung
des Originals z. B. durch B. Altaner, Theol. Re-
vue 38 [1939] 381-386). Die Erkenntnis des so-
zio-kulturellen Paradigmas in der Wertung der
ausgehenden Antike und damit auch Augustins
fithrte Vf. zu einer Revision, dargestellt in der
erstmals 1948 beigegebenen Retractatio (483-548).
Nicht mehr die décadence der ausgehenden An-
tike, in der die Bildung einerseits im Formalis-
mus erstarrt, andererseits in der ,,curiositas”
nach allem Absonderlichen gierig sucht, sondern
der Keim einer neuen Renaissance, die durch die
Wirren der Vilkerwanderungszeit nur gebro-
chen weiterleben konnte, bildet jetzt das Erkli-
rungsschema. Vielleicht wire heute auch dieses
Schema, durch die reiche, dankenswerterweise
im 2. Literaturverzeichnis erginzte Einzelfor-
schung der Zwischenzeit veranlaglt, in einer,,Re-
tractatio retractationis” neu zu bedenken (vgl.

399



