GEORG SCHWAIGER

Johann Michael Sailer und die Priesterbildung

Als Philipp Funk 1925 sein Werk ,,Von der Aufklarung zur Romantik’ heraus-
brachte, schrieb er nachdenklich im Vorwort: ,,Unser Geschlecht ist fast noch
blind gegeniiber der Bedeutung Sailers, der der geistige Fiithrer, der religicse Mei-
ster, ja der Heilige jener Zeitenwende war und der heute noch Wegweiser sein
konnte.”! Es hat des Abstandes von gut eineinhalb Jahrhunderten bedurft, um
Sailers Bedeutung fiir seine Zeit, um Sailers geistliche Groe in der gesamten
neueren Kirchengeschichte zu ermessen. In der inneren und du8eren Krise, wel-
che die katholische Kirche, ja das Christentum tiberhaupt, im spaten 18. und frii-
hen 19. Jahrhundert traf, wurde Sailers lebenslange Bemiithung um den alten,
iiberkommenen Glauben in der neuen, grundstiirzend gewandelten Zeit von
grofiter Bedeutung fiir das katholische Bayern, fiir den ganzen deutschen Sprach-
raum, und dies betrdchtlich iiber die konfessionellen Grenzen hinaus. Sailers
Leben (1751-1832)? deckt sich fast aufs Jahr genau mit der Lebenszeit Goethes.
Sailer hat fiir die Mitte des christlichen Glaubens die Kurzformel geprigt: ,,Gott
in Christus — das Heil der Welt”’3. In seiner lebenslangen Bemiihung um die Be-
wahrung des christlichen Erbes, um die Erneuerung eines ,, lebendigen Christen-
tums’ und, daraus hervorgehend, um den gliubigen Neubau der Theologie, kam
der Bildung tiichtiger Priester, die nicht nur mit dem Wort der Verkiindigung,
sondern mit ihrer ganzen Existenz die Wahrheit und Lebensmacht der Offenba-
rung Gottes in Christus bezeugten, entscheidende Bedeutung zu.

I

Am Anfang stand fiir Sailer nicht so sehr die Theorie, sondern die praktische Prie-
sterbildung. Er selber hatte in seiner Jugend noch die ungebrochene, in reiches re-
ligioses Brauchtum gebettete Frommigkeit der stiddeutschen Barockkultur erfah-
ren und war noch in der strengen Ordnung der spiten Jesuitenschule herange-
bildet worden, die freilich bereits in steigendem Mafle von der Auseinanderset-
zung mit dem Gedankengut der Aufkldrung, auch deren unverkennbaren Ein-
fliissen, geprédgt war. Den geistigen Umbruch erlebte der junge Sailer unmittel-
bar, und auch personlich hart betroffen, in seiner Studienzeit und frithen Lehrta-
tigkeit an der Universitit Ingolstadt, zundchst noch vollig im Schatten seines
streitbaren Lehrers Benedikt Stattler. Doch wuchsen in diesen frithen Jahren be-
reits die Ansitze, sich nicht nur mit allen geistigen Bewegungen der Zeit einge-
hend auseinanderzusetzen, sondern auch die redliche Bereitschaft, ,,Goldkdrner

! Ph. Funk, Von der Aufkldarung zur Romantik, Miinchen 1925, IV,

2 Wichtigstes Schrifttum: Johann Michael Sailers samtliche Werke, hrsg. v. ]. Widmer, 40 Bde.,
Sulzbach 1830-1841, Suppl.-Bd. 1855 (abgekiirzt Sailer-Werke). — H. Schiel, Johann Michael Sai-
ler. Leben und Briefe, 2 Bde., Regensburg 1948-1952 (abgekiirzt Schiel I, IT). - G. Schwaiger, Jo-
hann Michael von Sailer (1751-1832), in: Katholische Theologen Deutschlands im 19. Jahrhundert,
hrsg. v. H. Fries u. G. Schwaiger, I, Miinchen 1975, 55-93; ders., Johann Michael Sailer. Der baye-
rische Kirchenvater, Miinchen-Ziirich 1982 (Biographie mit umfassendem Verzeichnis der Quellen
u. Literatur); ders., Johann Michael Sailer, in: Klassiker der Theologie, hrsg. v. H. Friesu. G. Kret-
schmar, II, Miinchen 1982. — Johann Michael Sailer und seine Zeit, hrsg. v. G. Schwaiger u. P. Mai,
Regensburg 1982 (Beitrage zur Geschichte des Bistums Regensburg, Bd. 16).

3 Gailer-Werke Bd. 19, 269.

8



der Wahrheit” iiberall zu sehen und aufzugreifen, wo immer sie sich finden
mochten. Vor allem aber wuchs die Erkenntnis, daf der christliche Glaube nicht
auf apologetischen, der Ratio entsprungenen Sitzen vielfach zweifelhafter Uber-
zeugungskraft gegriindet sei, sondern auf der Offenbarung Gottes in Christus,
niedergelegt in der Heiligen Schrift, in der recht verstandenen Verkiindigung der
Kirche und im kirchlichen, sakramentalen Lebensvollzug, zu bezeugen und
gleichzeitig iiberzeugend erfahrbar in der ,,gottseligen Innigkeit’ christlichen
Lebens.* Die Absetzung von der dlteren philosophischen Apologetik Christian
Wolffs, wie sie dem jungen Sailer durch Benedikt Stattler zundchst vermittelt
wurde, ist dafiir ebenso bezeichnend wie wenig spéter die fruchtbare, sich iiber
Jahrzehnte erstreckende zdhe Auseinandersetzung mit Immanuel Kant, die kriti-
sche oder auch zum Teil innige Verbundenheit mit Gedanken Friedrich Heinrich
Jacobis, Pestalozzis, Friedrich Wilhelm Schellings und mit Vertretern evangeli-
scher Erweckungsbewegungen. Zwei literarische Werke trugen wesentlich dazu
bei, Sailer weit iiber Bayern hinaus bekanntzumachen, gerade auch ins evangeli-
sche Deutschland hinein®, von Lavater bis Matthias Claudius und zur Grifin
Eleonore Auguste von Stolberg-Wernigerode: das ,, Vollstindige Lese- und Bet-
buch” (1783/85) und, kaum weniger, die klassische Ubersetzung der ,,Nachfolge
Christi” des Thomas von Kempen (1794).

Diese beiden Werke umgrenzen zeitlich den ersten Abschnitt im Leben des Uni-
versitdtslehrers Johann Michael Sailer: den grofien Aufbruch des jungen Profes-
sors der Ethik und Pastoraltheologie an der fiirstbischoflich-augsburgischen Uni-
versitdt Dillingen. In diesem Dillinger Jahrzehnt (1784-1794) konnte sich Sailers
Kraft und Eigenart als Universititslehrer und Priestererzieher zum erstenmal
selbstdndig entfalten. Im Zug mafvoller Reformen brach gleichsam ein Friihling
an dieser Hohen Schule an, die vornehmlich der Ausbildung kiinftiger Priester
diente. Hier gewann bereits sichtbare Gestalt, was man spiter die Priesterschule
Sailers genannt hat: ,,ein Schiilerkreis gleichgestimmter Seelen, die zeitlebens
mit ihm verbunden waren und ihm die Kraft und Glut ihrer Herzensfrommigkeit
und ihr lebendiges Christentum verdankten¢. Mit der ganzen Liebe und Vereh-
rung des vertrauten Schiilers hat uns Christoph von Schmid, der spatere Dom-
herr von Augsburg, in seinen ,,Erinnerungen” diese Atmosphdre gezeichnet.”
Uber Hunderte von Schiilern ging Sailers religidser Einfluf iiber weite Teile Bay-
erns und ganz Siiddeutschland hin, nach Schwaben und Usterreich, reichte tief
in die deutsche Schweiz hinein und ergriff noch viele Menschen im Rheinland
und in Westfalen. Sailer wirkte in Dillingen — und spéter in Landshut — nicht al-
lein. Er ist undenkbar ohne seine Schiiler, er ist undenkbar ohne seine Freunde,
und so viele seiner Schiiler wurden wieder seine Freunde. Hier liegt vielleicht ei-
nes der tiefsten padagogischen Geheimnisse dieses genialen religiosen Erziehers.
Mit gutem Gespiir fiir das Echte und Lebendige in seiner Verkiindigung — Sailer
hielt zudem seine Vorlesungen in deutscher Sprache — stromten die Studenten,

4 1. Weilner, Gottselige Innigkeit. Die Grundhaltung der religitsen Seele nach Johann Michael Sai-
ler, Regensburg 1949.

5 F. G. Friemel, Johann Michael Sailer und das Problem der Konfession, Leipzig 1972 (Erfurter Theo-
logische Studien, Bd. 29). — Ders., Johann Michael Sailer und die getrennten Christen, in: Johann
Michael Sailer und seine Zeit (s. Anm. 2) 331-349.

6 Schiel I 76f.

7 Christoph von Schmid, Erinnerungen aus meinem Leben. Bd. II: Der hochselige Bischof Johann
Michael von Sailer, Augsburg 1853.



und nicht nur Theologen, dazu gebildete Manner der Stadt Dillingen und Umge-
bung, in die Vorlesungen Sailers. Ein Leben lang blieb Sailer neben dem theologi-
schen Lehramt in der Seelsorge titig, in unmittelbarer Begegnung mit den Men-
schen, in seinem weitgespannten literarischen Werk und in einer umfangreichen
Korrespondenz mit Menschen aller Schichten der Gesellschaft, und weit tiber
konfessionelle Grenzen hinaus.

Sailer beschritt neue, in Dillingen ungewohnte Wege der Unterweisung und See-
lenfithrung. Da ist zunéchst die Einfithrung der deutschen Sprache in den bisher
lateinisch geiibten Unterricht. Er unternahm mit kleinen Gruppen Spazierginge,
lud abends einen kleinen Kreis von Studenten zur gemeinsamen Lektiire der Hei-
ligen Schrift, zum ,,praktischen Schriftforschen” ein, wobei auch wissenschaftli-
che, theologische und literarische Fragen behandelt, auch Vortrdge und Predigt-
iibungen gehalten wurden. Solche gemeinsame Bemiithung im Kreis aufge-
schlossener junger Menschen hatte schon der heilige Philipp Neri im 16. Jahr-
hundert in Rom hichst erfolgreich gepflegt. Sailer nahm mit dieser Art der Prie-
sterbildung vorweg, was an den Universititen allgemein erstim 20. Jahrhundert
.als Seminare und Praktika eingefiihrt wurde. ,, Allen stand seine Tiir offen. Ge-
ben, Erfreuen, Trosten war ihm Seligkeit.”” So erinnert sich noch Jahrzehnte spa-
ter einer dieser Dillinger Studenten, der spdtere Domkapitular Alois Wagner im
wiirttembergischen Rottenburg.®

Sailer schenkte Vertrauen und empfing schier grenzenloses Vertrauen. Dieser
Umstand erhilt sein besonderes Gewicht, wenn man an die dltere, bis dahin, ne-
ben und auch nach Sailer vorherrschende, Art der Priesterbildung und der geist-
lichen Erziehung iiberhaupt denkt — mit dem System des oft gewalttitigen Ein-
dringens in die Seele eines jungen Menschen, mit der offenen und geheimen
Uberwachung des gesamten Lebensbereiches, mit den bewufst demiitigenden
BuBiibungen und Strafen, mit der Unterdriickung der aufbrechenden Gefiihls-
welt, mit der unseligen Verteufelung der sogenannten Privat- oder Partikular-
freundschaften, die fiir den jungen Menschen das Natiirlichste von der Welt sind.
So manche Priester der dlteren Generation werden sich noch lebhaft an sanfte
oder auch rauhe Nachklinge solcher Erziehung in den Seminaren erinnern — die
freilich im Gliicksfall durch die Giite und Weisheit eines geistlichen Direktors
entscheidend ins Menschliche, ins Christliche gemildert werden konnten.
Sailer erschlof den Studenten ein lebendiges, froh machendes Christentum. Er
fithrte sie nicht nur zur Verantwortung, sondern auch zur Freude in ihrem kiinf-
tigen priesterlichen Dienst. Christoph von Schmid berichtet, daf Sailer, der un-
ermiidlich Lesende, Schreibende, der Prediger und Beichtvater, sich fiir jeden
Zeit nahm, auch die kranken Studenten besuchte und trostete. ,,Manchmal,
wenn mehrere Alumnen auf einem ziemlich grofien Zimmer versammelt waren,
stand er pltzlich in unserer Mitte. Mit ihm kam Freude und neues Leben in
alle.”® Am Samstagabend kamen selbst Handwerksmeister mit ihren Gesellen zu
Sailer in die offentliche Vorlesung — ein unerhértes Ereignis in Dillingen, und an
den Markttagen stromten Leute aus der weiten Umgegend schon friihmorgens
herbei, um bei dem giitigen, trostenden, ermunternden Professor Sailer zu beich-
ten. Und diesem Professor Sailer gelingt es auch, einen zum Tod verurteilten

& Schmid, Erinnerungen II 5.
? Ebenda 35-39.

10



Schwerverbrecher im fiirstbischoflichen Kerker zu bekehren, der das hochnot-
peinliche Verhor, die Folter, in allen Graden ausgestanden, sich dem Gestandnis
und allen Bekehrungsversuchen aber standhaft widersetzt hatte. Und am 14. Mai
1790 setzt sich Sailer zu dem Delinquenten auf den Armsiinderkarren, als man
ihn inmitten einer ungeheueren Menge gaffenden Volkes zur 6ffentlichen Hin-
richtung fiihrt. Der Mann stirbt gefafst, reumditig, im festen Vertrauen auf die
Barmherzigkeit Gottes und die Kraft der Siindenvergebung, mit einer gewissen
Frohlichkeit sogar, wie Sailer und Christoph von Schmid ausdriicklich bezeu-
gen.10

Die Beliebtheit eines Lehrers und Seelsorgers ruft nicht nur Freude, sondern nicht
selten auch himische Mifsgunst und kollegialen Neid der weniger Begabten und
minder Erfolgreichen hervor. An der Universitdt Dillingen standen, wie vielerorts
in dieser Zeit, zwei Gruppen einander gegeniiber. Die eine Richtung hielt uner-
bittlich streng am Hergebrachten fest und verschlof sich jeder Anderung, beson-
ders jeder ,,Aufkldrung”, die pauschal als verderblich angesehen wurde. Neben
einigen, von kollegialer Mif3gunst gezeichneten geistlichen Lehrern in Dillingen
bildete der Kreis um die Exjesuiten von St. Salvator in Augsburg, deren ehema-
lige Schiiler im Bistumsklerus und der Regens des Priesterseminars in Pfaffen-
hausen den Kern der Gegnerschaft. Die ausbrechende Revolution in Frankreich
mit ihren wachsenden Greueln tat ein {ibriges, jede Anderung des Hergebrach-
ten, jede Reform als gefahrliche, zerstorerische ,, Aufklarung” zu verunglimpfen.
Ein anderer Kreis von Professoren und Kirchenleuten bemiihte sich um notwen-
dig gewordene Reformen und zeigte sich bereit, fruchtbare Ansitze des gdrenden
neuen Zeitalters aufzugreifen, ohne freilich sich einer rationalistischen Aufkli-
rung zu verschreiben oder gar Umsturz und Gewalt zu billigen. Es ging um den
alten, iiberlieferten Glauben in einer neuen, sich tiefgreifend wandelnden Zeit.
Sailer bildete die geistige Mitte dieser modernen, freieren Richtung und fand zu-
nédchst auch die tatkréftige Unterstiitzung des Fiirstbischofs Clemens Wenzeslaus
von Sachsen, der zugleich Bischof von Augsburg und Kurfiirst-Erzbischof von
Trier war. Nach Ausbruch der Revolution in Frankreich, die das Trierer Land
rasch und hart betraf, wurde der gutwillige, aber schwache, den Erfordernissen
des Bischofsamtes in bedrohlicher Zeit kaum gewachsene Bischof dngstlich.
Die Einrichtung der Pastoraltheologie als eines Faches der Universitatstheologie
war eine der vielen guten Friichte der Theresianischen Bildungsreformen gewe-
sen. Das Vorbild der Habsburger Lande fand in weiten Teilen des katholischen
Reiches Nachahmung, auch manche der iiberstiirzten, das religiose Gefiihl tief
verletzenden staatskirchlichen Mafinahmen in der Alleinherrschaft Kaiser Jo-
sephs II. (1780-1790). Die junge Pastoraltheologie wurde in den Habsburger Lan-
den aber von Anfang an stark dem Niitzlichkeitsdenken des aufgekldrten Staates
eingegliedert. Der Seelsorgepriester sollte in starkem Mafle Vollzugsorgan des
Staates in der Erziehung des Menschen zum tugendhaften, gewissenhaft arbei-
tenden und steuerzahlenden Untertan sein. Sailer hat nicht das erste Handbuch
der neuen Pastoraltheologie geschrieben, wohl aber war er der erste und gewich-
tigste Theologe, der die Pastoraltheologie aus diesem tiberstarken, sachfremden
Einflul zu lésen begann und sie auf ihren einzig legitimen Ort stellte, auf das
Fundament der Offenbarung, eingebettet in das sakramentale Leben der Kir-

10 Schiel II 653 Nr. 115.

11



che.11,, Auf Befehl”” des Bischofs Clemens Wenzeslaus brachte Sailer in drei Ban-
den die ,,Vorlesungen aus der Pastoraltheologie’ heraus (Miinchen 1788/89). Ei-
nige Jahre spiter (1793/94) erschien eine zweite, verbesserte Ausgabe. Die dritte,
verbesserte und vermehrte Auflage kam mitten in Sailers Landshuter Zeit heraus
(Miinchen 1812): eine reife Frucht langer seelsorgerlicher Erfahrung und schlief3-
lich jahrzehntelangen Ringens mit den Stromungen der Zeit.

Jeder Geschichtskundige und Lebenserfahrene weif3, daf die Pastoraltheologie,
die Lehre von der Seelsorge, ihrer Natur nach nur zu einem Teil eine Katheder-
disziplin sein kann. Sailer, gleichsam ein geborener, wirklich charismatischer
Seelsorger, blieb sich dessen stets bewufit. Gerade deshalb ist es sein Anliegen,
die jungen Menschen und kiinftigen Priester mit dem Feuer lebendiger Religion
im Geist Jesu und der Apostel zu erfiillen und so zum geistlichen Dienst im Prie-
stertum der Kirche zu bilden. Deshalb ist der umfangreiche erste Teil der Pastoral-
theologie dem ,,praktischen Schriftforschen” gewidmet, der tiglichen Lesung
und geistlichen Betrachtung der Heiligen Schrift, besonders des Neuen Testa-
ments, der zweite Teil dem Seelsorger in den Funktionen seines Amtes, der dritte
und letzte Teil dem Seelsorger als Menschen in seinen iibrigen Verhiltnissen.
Vom ,,praktischen Schriftforschen” der ersten Auflage her wird die Christozen-
trik zum Leitprinzip von Sailers Pastoraltheologie. Spdtere Auflagen und andere
Schriften Sailers tiber Seelsorge und Priestertum, nicht zuletzt die zahlreichen
Primizpredigten fiir seine Schiiler und eine gewaltige Fiille seelsorgerlicher Briefe
an Menschen aller Stinde, bleiben stets diesem bibeltheologischen Ansatz und
dieser Christozentrik verpflichtet: ,,Gott in Christus — das Heil der Welt.” Sailer
wurde, trotz langer und vielfacher Verkennung, der Vater der modernen Pasto-
raltheologie. Die Wirkungsgeschichte seines fundamentalen Werkes ging weit
tiber den Raum deutscher Sprache hinaus.

Sailers iiberwiltigender Anklang bei den Studenten, seine geistige Uberlegen-
heit, auch sein wachsender literarischer Ruhm, verschirften die neiderfiillte Ab-
neigung. Hier liegen die Wurzeln des gehdssigen Treibens, der schweren Uber-
treibungen und Verleumdungen, die schlieflich zu seiner schimpflichen Entlas-
sung in Dillingen (1794) fiihrten. Man brachte die Anschuldigungen auf diesen
Katalog: Sailer ist Mitglied des freimaurerdhnlichen Geheimbundes der Illumina-
ten. Er empfiehlt den Studenten das Lesen verbotener Biicher (protestantische
deutsche Klassiker waren vornehmlich gemeint). Er vertritt und verbreitet ge-
fahrliche Grundsitze. Er schadet der Ausbildung der Theologiestudenten, un-
tergrabt Sittlichkeit und Disziplin. Er verbreitet Aufklarung und verderbliche
Neuerung. An seinen Predigten bemingelt man die gepflegte Sprache und die
starke Betonung des Glaubens, der in der Liebe titig werde, wihrend die heil-
same Furcht vor Siinde und Hollenstrafe zu wenig behandelt wiirde. Im einzel-
nen tauchen noch solche Beschuldigungen auf: Sailer habe einen Erzengel Ga-
briel ohne Fliigel malen lassen. Er halte den Glauben an Hexen fiir keinen wesent-
lichen Glaubensartikel, und er halte seine Vorlesungen in deutscher Sprache —

1 ]. Hofmeier, Seelsorge und Seelsorger. Eine Untersuchung zur Pastoraltheologie Johann Michael
Sailers, Regensburg 1967. — F. G. Friemel, Sailer als Priestererzicher, in: Sapienter ordinare. Fest-
gabe fiir Erich Kleineidam, Leipzig 1969, 292-306. — K. Baumgartner, Johann Michael Sailer als Pa-
storaltheologe und Seelsorger, in: Johann Michael Sailer und seine Zeit (s. Anm. 2) 277-303.

12



man solle ihn zwingen, lateinisch zu dozieren, dann habe die Glorie bald ein
Ende.!?

Die Amtsenthebung vom 4. November 1794 war der vielleicht schwerste Schlag in
Sailers Leben. Er empfand sie wohl schwerer noch als die Folgen der fiirchterli-
chen Verleumdungen, die Klemens Maria Hofbauer im Friithjahr 1817 iiber ihn an
die Wiener Nuntiatur richtete.?® Er bekannte: ,,Im Jahre 1794 nach dem 4. No-
vember mochte ich in keinem Buche mehr lesen als etwa in der Nachfolgung
Christi oder in Johannes’ Briefen.”'* In beiden Féllen waren die Beschuldigungen
erwiesenermafien haltlos oder sie beruhten auf maglosen Ubertreibungen. Auch
der Fiirstbischof von Augsburg hat spiter das Unrecht eingesehen, das er Sailer
1794 angetan hatte. Aber Sailer hatte ein Leben lang, auch noch als Bischof von
Regensburg, unter den Nachwirkungen zu leiden. Die Verzeichnung des Sailer-
bildes auf diesem Hintergrund reicht tief in unser Jahrhundert herein.

Sailers christliche Grofie zeigte sich nicht zuletzt darin, daf er sich durch diese
Verleumdungen, durch das schwere Unrecht iibergeordneter kirchlicher Instan-
zen nicht verbittern lie. Auch diese schmerzliche Erfahrung, die einen weniger
Glaubensstarken aus der Lebensbahn hitte tragen kénnen, wuflte Sailer im
miindlichen und geschriebenen Wort den kiinftigen Priestern — und allen Chri-
sten — zu vermitteln. ,,An Unschuldige bei schweren Anschuldigungen” schrieb
er (in seinen ,,Briefen aus allen Jahrhunderten’) ureigene Erfahrungen nieder:
,,Es mufl einmal im Leben eine Siindflut von dufern Lasterungen oder eine Feu-
erprobe voninnerer Not oder beide zugleich, jenes Wasser- und dieses Feuer-Ge-
richt iiber den Menschen ergehen, wenn der Mensch von dem groben Fallstricke
der Sinnenlust, von dem feinern Netze der Eigenliebe und von dem feinsten der
Selbstvergdtterung erldset und in das Reich der Innigkeit, die Gott allein suchet
und findet, versetzt werden soll.”* 5

II

Als angeblichen Aufkldrer hatte man Sailer 1794 in Dillingen entlassen, als ver-
meintlichen Aufkldrer berief ihn fiinf Jahre spéter der bayerische Minister Mont-
gelas an die Universitidt Ingolstadt, dieim Jahr 1800 nach Landshut verlegt wurde.
Bis 1821 lehrte hier Sailer in der Mitte eines reifen Lebens Moral- und Pastoral-
theologie, Pddagogik und zeitweise auch Liturgik. Zugleich war er Universitits-
prediger — geistvolle Mitte eines lockeren Kreises, des ,,Sailerkreises” eben, in
dem sich alle geistigen Stromungen der Zeit begegneten und hingeleitet wurden
auf ein erneuertes, lebendiges Christentum, auf die ,,gottselige Innigkeit” der
Sailerschen Spiritualitit. Zugleich wurde hier eine harte geistige Auseinander-
setzung gefithrt um die Grundlagen des Christentums, um seine Mitte: ,, Gottin
Christus — das Heil der Welt”, ganz entscheidend um das katholische Priesterbild
und um theologische Bildung, um das rechte Wirken des Priesters in der Welt.

12 R. Stolzle, Johann Michael Sailer, seine MaBregelung an der Akademie zu Dillingen und seine Be-
rufung nach Ingolstadt, Kempten-Miinchen 1910. — Schiel I 185-252, 1I 115-146.

13 Quellen u. Lit. bei Schwaiger, Johann Michael Sailer. Der bayerische Kirchenvater 106-125,
194-196. - K. Hausberger, Sailers Weg zur Bischofswiirde, in: Johann Michael Sailer und seine Zeit
(s. Anm. 2) 123-159.

14 Sajler an die Grifin Eleonore Auguste von Stolberg-Wernigerode. Februar 1808. Stolzle, J. M. Sai-
ler, seine Mafiregelung 131.

15 Sailer-Werke Bd. 12, 455.

13



Der Kampf um das rechte Priesterbild erhielt dadurch sein besonderes Gewicht,
dafs 1803 die alte Reichskirche zusammenbrach und daf in ganz Deutschland,
ausgenommen nur die Habsburger Lande, die Stifte und Kléster vom Staat auf-
gehoben wurden. Besonders riicksichtslos wurde diese Mediatisierung der geist-
lichen Reichsstdnde und die allgemeine Klosteraufhebung im Kurfiirstentum und
Kénigreich Bayern durchgefiihrt.

Neben Sailer wirkte in Landshut ein Jahrzehnt (1804-1814) der Priestererzieher
und Pastoraltheologe Matthius Fingerlos (1748-1817), einer der wenigen radika-
len Aufkldrer unter den deutschen katholischen Theologen dieser Zeit.'¢ Der
hochbegabte, von kantianischer Strenge geprigte Mann stammte aus einem be-
scheidenen Bauernhof zu Flatschach im salzburgischen Lungau, hatte in Salz-
burg seine Ausbildung erhalten und fast vierzehn Jahre lang das Priesterseminar
in Salzburg geleitet, bis er nach vielerlei Streit 1801 abgesetzt und als Stiftsdekan
ins salzburgische Miihldorf am Inn geschickt wurde. 1802 kam Miihldorf unter
bayerische Landeshoheit.

In mehreren Werken hat Fingerlos auch literarisch seine Auffassung vom Prie-
stertum, von der Priesterbildung, von der Aufgabe des Priesters in der Gegen-
wart Ausdruck verliehen. 1800 erschienen in Salzburg seine zwei Bindchen
,»Wozu sind Geistliche da?” (2. Auflage Landshut 1805). Die bayerische Regie-
rung wurde auf den fortschrittlich denkenden, aufgeklirten Priester aufmerksam
gemacht. So erhielt Fingerlos, der zudem Miihldorf als Verbannung empfand,
seine Berufung nach Landshut und die Leitung des Georgianischen Seminars. Im
Zuge der staatlichen Neuorganisation war dem alten Georgianum die Rolle eines
Generalseminars fiir die altbayerischen Bistiimer zugedacht, vergleichbar den
osterreichischen Einrichtungen unter Kaiser Joseph II. An den jungen Priestern,
die aus dem Salzburger Seminar unter Fingerlos gekommen waren, hatte man
den Bildungseifer geriihmt, namentlich den Einsatz in Schule und Predigt, ihr
Wirken fiir allgemeine Aufklarung und sittliche Bildung des Volkes. Doch be-
méngelte man eine zu geringe Frommigkeit im herkdmmlichen Sinn, die Ver-
nachldssigung des Breviergebetes und manches Neumodische, nicht zuletzt in
der Kleidung.

Was die Regierung in Miinchen vom Seelsorgeklerus — nach Aufhebung der K16-
ster — erwartete, sprach ein Erlal vom 11. Mirz 1802 unmifiverstindlich aus: ,,Ein
aufmerksamer Riickblick auf die Geschichte der ersten christlichen Jahrhunderte
und den Zustand der Religion unter der Pflege der Bischéfe und ihrer unterge-
ordneten Gehilfen in Vergleichung mit den spéteren Zeiten der Vervielfiltigung
religioser Institute [gemeint sind Kloster] wird sie [die Weltpriester] von der
Wiirde und Heiligkeit sowie auch von dem grofen Umfange ihres Berufes hin-
langlich iiberzeugen. Dieses reifere Nachdenken wird sie lehren, ihren Beruf
nicht blof auf den weniger mithsamen Teil desselben, ndmlich auf den eigentli-
chen Opfer- und Altardienst oder die Beobachtung du8erlicher Gebrauche zu be-
schrinken, sondern ihn vielmehr auf alle gerechten, verniinftigen Forderungen
ihrer Gemeinden auszudehnen und sich als eigentliche Volkslehrer und Erzieher
zu betrachten, deren Handen die religiése und sittliche Bildung einer ganzen Na-

16 H. Marquart, Matthdus Fingerlos (1748-1817). Leben und Wirken eines Pastoraltheologen und Se-
minarregenten in der Aufklarungszeit, Gottingen 1977; ders., Sailer an der Universitit Landshut,
in: Johann Michael Sailer und seine Zeit (s. Anm. 2) 97-121.

14



tion grofitenteils anvertraut ist.””!” Gewi3, es war eine hohe Aufgabe, die der
Staat den Geistlichen zudachte. Nur brachte die aufgeklarte bayerische Regie-
rung, wie fast alle Staaten dieser Zeit, fiir die religiose Mitte des priesterlichen
Dienstes zu wenig Verstdandnis auf. Der Staat betrachtete die Priester vorwiegend
als Tugendlehrer und fortschrittliche Erzieher im Geist der Aufklarung, eben als
Staatsdiener. Daher auch die angestrebte vollige Verstaatlichung der Ausbildung
kiinftiger Priester.

Dem Ministerium Montgelas erschien Fingerlos als der rechte Mann, solche Ab-
sichten in die Tat umzusetzen. Aufler in den schon genannten zwei Biandchen
»Wozu sind Geistliche da?” sprach Fingerlos seine Auffassung iiber Priestertum
und Priesterbildung in verschiedenen Gutachten, Reden und Unterweisungen
der Studenten aus, ganz deutlich in seiner ,, Pastorallehre’ (2 Binde, Landshut
1805) und in der anonymen Schrift ,,Uber das Bediirfnis einer Reformation des
Priestertums’ (,,Rom’ 1811).

Fiir den Kantianer Fingerlos ist Religion identisch mit Sittlichkeit, und sittliches
Verhalten ist ihm der héchste Zweck des Menschen. Dazu sind alle Menschen
verpflichtet. ,,Der Priester ist Volkslehrer.” ,,Der Zweck des geistlichen Standes
ist die Beforderung guter Sitten durch Belehrung des Volkes." Diese Sdtze kehren
wortlich und sinngemagf stindig wieder. Sie enthalten kurz gefaft das Priester-
bild nach Fingerlos. Frivolitit oder Laxismus ist hier nicht im Spiel. Fingerlos ver-
langt vom Priester umfassende, stets weiterzufiihrende Bildung, tadellosen Le-
benswandel. Der Priester soll ein Beispiel fiir seine Gemeinde sein. Die Ethik stei-
gert sich, stark von Kant beeinfluft, bis zum Rigorismus. Auch im Priestersemi-
nar sah er auf strenge Zucht. Fingerlos hat dieses Beispiel vorgelebt und damit
nicht wenige junge Menschen beeindruckt, in Landshut allerdings auch viele ab-
gestoflen. Aber der Kern des Christentums, seine innerste Mitte, was Sailer mit
dem Wort ,,Gott in Christus — das Heil der Welt”” ausdriickt, und damit auch die
erste Aufgabe des Priesters, ist stark verdunkelt. Fingerlos verkennt, wie alle ra-
dikalen Aufkldrer vor und nach ihm, Offenbarung Gottes, Menschwerdung Got-
tes in Jesus Christus, Glauben und Kirche, die Welt der Sakramente und des Kul-
tes in allen Formen. Er leugnet sie nicht, aber sie treten hinter der Aufgabe des
Priesters als eines Tugend- und Volkslehrers tiberstark zuriick.

Als Fingerlos nach Landshut kam, zeigte Sailer zunédchst durchaus freundliche
Bereitschaft zur Zusammenarbeit. Aber bald kam es zu hdrtesten, leidenschaftli-
chen Auseinandersetzungen in Wort und Schrift. Die Universitatspolitik spielte
in diese Kdmpfe kraftig hinein. Sailer wurde vor allem von seinem Freund und
Fakultdtskollegen Patriz Benedikt Zimmer nachhaltig unterstiitzt. Zweifellos war
sein Ziel, dem Direktor Fingerlos die Leitung des Georgianums und damit den
unmittelbaren Einflul auf die Priesterbildung zu entziehen. In diesen jahrelan-
gen schneidend scharfen Kampfen drohte Sailer die Zwangsversetzung, die nur
Kronprinz Ludwig verhinderte. Zimmer wurde voriibergehend pensioniert.
Schliefllich wurde auch Fingerlos des Streitens miide und kehrte 1814 nach Salz-
burg zuriick.

Mitten in diesen Kampfen um Priesterbild und Priesterbildung brachte Sailer
seine ,,Neue Beytrdge zur Bildung des Geistlichen’ heraus (2 Biande, Miinchen

7 Churpfalzbaierisches Regierungsblatt, Stiick 11, Sp. 178-182. — G. Schwaiger, Die altbayerischen
Bistiimer Freising, Passau und Regensburg zwischen Sikularisation und Konkordat (1803-1817),
Miinchen 1959, 322.

15



1809-1811)8. In seiner Pastoralvorlesung im Wintersemester 1810/11 legte er
seine Auffassung iiber ein Priesterseminar und seinen Vorstand in aller Klarheit
dar. Sailer nannte zwar keinen Namen, aber jeder seiner Horer wufite, wer und
was mit der scharfen Abrechnung iiber Priesterbild und Seminarleitung gemeint
war. Es ging gewi8 nicht um lieblosen Streit. Es ging um ,,Sein oder Nichtsein”
der Kirche und ihres Priestertums, wenn Sailer nun in Vorlesungen und Predig-
ten den ,,Geistlichen” des ,, Tugendfabriken-Inspektors” Fingerlos'? als ,,Zeit-
Geistlichen” anprangert, ihm den ,,Geistlich-Geistlichen” gegeniiberstellt,
wenn er den Rationalismus in der Theologie scharf riigt und die Verkiirzung der
Religion zu blofler Sittlichkeit als Fehlentwicklung verurteilt. In diesen harten
Jahren stritt der sonst so giitige, irenische Sailer mit scharfem Wort und spitzer
Feder.20

Besonders deutlich wird fiir Sailer die unverzichtbare Aufgabe des ,,Geist-
lich-Geistlichen” in der Predigt, in der christlichen Unterweisung, in scharfer Zu-
riickweisung der ,,aufgeklarten” Predigten, wie sie den Empfehlungen eines
Fingerlos entsprachen: ,,In der Wahl des christlichen Predigtstoffes werden wir,
um gute Volksprediger zu sein, es auch hierin Christus und seinen ersten Freun-
den nachtun miissen. Ihr erstes Wort war: Tut Bu8e, werdet eines andern Sinnes!
Ihr zweites, dem ersten gleichsinnige Wort war: Liebet einander, wie euch Chri-
stus liebte: Liebet, wie der Vater im Himmel liebt! Thr drittes, dem ersten und
zweiten gleichlautende Wort war: Strebet den Dingen nach, die drobensind . . .
So sprachen Christus, so die Apostel in jeder Lehre das Eine, und in jeder anders
aus. Gott und Ewigkeit war der Eingang, Gott und Ewigkeit das Mittel, Gott und
Ewigkeit das Ende ihrer Lehren. Gott und Ewigkeit war ihnen aber nur Licht, Lie-
be, Leben in Christus. Gott, das Licht in Christus, in das wir verkldrt werden
miissen, war ihre Glaubenslehre; Gott, die Liebe in Christus, der wir nachlieben
miissen, ihre Tugend-, ihre Sittenlehre; Gott, das ewige Leben in Christus, in das
wir verwandelt werden miissen, ihre Heilslehre, ihre Seligkeitslehre . . . Da nun
einige Wortfiithrer in unseren Tagen lieber von Blitzableitern und Schutzblattern,
von Kleebau und Baumzucht (davon allerdings in den Gemeinden von den Pfle-
gern des Zeitlichen gesprochen werden soll) als von Christus und von Licht, Lie-
be, Leben, das durch ihn kommt, auch von den christlichen Kanzeln herab ge-
sprochen wissen wollen, so darf sich wenigstens niemand mehr wundern, dafs
Predigten dieses Geistes leer ausgehen, weil sie durchaus leer sind — alles Gottli-
chen.
In der Schule, unter der groen Linde dort am Gemeindeplatz, in jedem Privat-
umgange oder wo ihr sonst wollet, moget ihr Anlaf ergreifen, so oft ihr wollet,
den Landmann tiber Blitzableiter und Schutzpocken, Kleebau und Baumzucht
aufzukldren und ihm die mancherlei Vorurteile freundlich und kréftig aus der
Seele wegholen. Aber die christliche Kanzel sei der Lehre von dem ewigen Leben
geweihet . . . Es jammerte mich auch des Greises, der morgen sterben soll und
heute, die letzte Predigt in der christlichen Kirche horend, zum Christentode

8 Hier Bd. Il Abschnitt VI: ,,Die Pflanzschule der Geistlichen, aus ihrem hichsten Gesichtspunkte
betrachtet. Den Riithen deutscher Regenten und Bischofe geweiht.” Sailer-Werke Bd. 19, 177-238.
—J. M. Sailer, Vorlesungen aus der Pastoraltheologie I, Miinchen 18122 (Widmung an Erzbischof
und Primas Carl Theodor von Dalberg, dazu die Vorrede).

12 Brief Sailers an Joh. Bapt. Ruoesch (Landshut, 3. April 1811). Schiel IT 364f Nr. 353.

20 Schwaiger, ]. M. Sailer. Der bayerische Kirchenvater 75-92, 190-192.

16



durch dein Gotteswort eingesalbet werden méchte — und muf$ dich von Kleebau
und Kuhpocken sprechen horen! Es jammerte mich der Mutter, die von dir lernen
mdchte, ihre Kinder in der Furcht des Herrn zu erziehen, und du ermunterst sie,
durch Setzung neuer Baume gesundes Obst zu ziehen! Es jammerte mich der
Witwe, die mit der Prophetin Anna das Heil der Welt anschauen méchte und in
dir einen Simeon zu finden hoffte, der ihr das Heil der Welt in Christus vor-malte,
und nun sollte dir die Lebensmiide auf deiner Parforcejagd wider die Vorurteile
gegen die Stallfiitterung nachfolgen und am Sonntage nichts von Gott und Chri-
stus, an den Festtagen des ewigen Lebens nichts von dem ewigen Leben horen!
O, wenn Christus als Visitator generalis unsere deutschen Prediger musterte: ich
denke, die himmlische Liebe wiirde der Geifiel nicht entbehren koénnen, um die
Tempel Gottes von diesen Predigern zu reinigen.’?!

In der Bedrdngnis seines Zeitalters ist es Sailer ein Anliegen, daf$ die kiinftigen
Priester in Priesterseminaren gebildet werden. Glaube und Frommigkeit auf der
einen und griindliches Wissen auf der anderen Seite sollen die beiden Funda-
mente der klerikalen Bildung sein. Sittlichkeit allein geniigt nicht. Wie vom Chri-
sten allgemein, fordert Sailer besonders vom Theologiestudenten ,,Gottselig-
keit”, , gottselige Innigkeit”, die stete Hingabe des menschlichen Geistes und
Gemiites an Gott. Ein Priesterseminar ohne den belebenden Hauch der Andacht
ist ihm eine Totengruft mit der Aufschrift des Lebens. Er betont mit Nachdruck
die notwendige Vielseitigkeit der Bildung in den philosophischen und theologi-
schen Féachern, ferner in der seelsorgerlichen Praxis (Pastoral, Predigt, Kateche-
se). Das Seminar soll ein Abbild der gottlichen Pflanzenschule sein, die Christus
mit seinen Jiingern gebildet hat. Das letzte, praktische Jahr der geistlichen Aus-
bildung sdhe Sailer gern in enger Verbindung mit seiner Pfarrei, als unmittelbare
Einfithrung in die Aufgaben des Seelsorgepriesters.?? Gerade diese Anregung
Sailers wird heute in vielen Bistiimern mit sichtlichem Erfolg verwirklicht. Da es
im Konigreich Bayern nach der politischen Neuordnung des Wiener Kongresses
(1815) nur zwei Universititsfakultiten der katholischen Theologie gab (an der
Universitit Landshut, die 1826 nach Miinchen verlegt wurde, und an der Univer-
sitdt Wiirzburg), setzte sich der alte Sailer entschieden fiir die Errichtung oder
Wiederherstellung der Lyzeen und Priesterseminare in ganz Bayern ein. Er sahin
den Lyzeen —zwischen dem Gymnasium und der Universitéit stehend - eine phi-
losophische Vorstufe zur Universitdt und die beste Form fiir die Ausbildung des
Seelsorgeklerus. Als Bischof-Koadjutor und Weihbischof in Regensburg (seit
1822), die letzten Lebensjahre als regierender Bischof von Regensburg
(1829-1832) gewann Sailer betrédchtlichen Einfluf8 auf die Kirchen- und Bildungs-
politik Kénig Ludwigs I. von Bayern (1825-1848). Dazu gehorte auch die Wieder-
herstellung von Kléstern im ganzen Konigreich.2?

III

Die stete geistliche und wissenschaftliche Fortbildung des Klerus war Sailer ein
grofies Anliegen. Als Bischof-Koadjutor wirkte er maigeblich mit, daff im Bistum

21 Gajler, Neue Beytriige zur Bildung des Geistlichen. Sailer-Werke Bd. 19, 30-32.

22 Belege bei Schwaiger, ]. M. Sailer. Der bayerische Kirchenvater 191.

23 Ebenda 126-165. — P. Mai, Johann Michael Sailers Wirken als Weihbischof und Bischof im Bistum
Regensburg, in: Johann Michael Sailer und seine Zeit (s. Anm. 2) 161-207 (mit den anschliefenden
Aktenstiicken in Fotokopie).

17



Regensburg, beginnend mit der Fastenzeit 1827, die regelméfigen mehrtigigen
Priesterexerzitien eingefiihrt wurden.?* Der Hirtenbrief zum Regierungsanstritt
als Bischof, datiert auf den Tag der feierlichen Besitzergreifung der Kathedrale
(28. Oktober 1829)33, richtet sich zuallererst an den Klerus aller Rdnge: ,,O daf$ es
wieder wiirde, wie es war in den gliicklicheren Tagen der Kirche! Daf8 das Prie-
stertum wieder da stiinde in der heiligen Zierde, die so schon angedeutet ist
durch die geistlichen Gewinder: gewappnet mit dem Helme des Heiles, angetan
mit der im Blute des Lammes reingewaschenen Stole der Gerechtigkeit, umgiirtet
mit dem Giirtel der Enthaltsamkeit, das siiie Joch Christi auf den willigen Schul-
tern, unter Schweiff und Trinen den Samen Gottes aussdend, um dereinst mit
Freuden die Garben heimzutragen! Lasset uns, Geliebte!, so viel an uns ist, stre-
ben, dieses schone Bild wieder darzustellen! Ein jeder aus uns beginne an sich
selber dieses Werk der Wiederherstellung!”

Schon im Vorgefiihl des nahen Todes richtete Bischof Sailer am 15. April 1832 ei-
nen Hirtenbrief an seinen Klerus: tiber die gegenwiértige Zeit und das Wirken des
Priester in ihr.?¢ Das erschiitternde Schreiben ist gleichsam ein Verméchtnis des
greisen Oberhirten, der nun die achtzig tiberschritten hat, an die Priester. An
nicht wenigen Stellen dieses Hirtenbriefes fiihlt man sich an das Rundschreiben
,,Mirari vos” Papst Gregors XVI. erinnert, das aber erst am 15. August 1832 her-
auskam, ein Vierteljahr nach Sailers Tod.

Der Bischof mahnt und beschwort noch einmal die Priester, sich dem ,,Zeitgeist”
nicht anzupassen, rechtschaffen zu leben, als Vorbild der Gemeinde. ,,An den
Gekreuzigten, an den zur Rechten des Vaters Erhobenen lasset uns mit ganzer
Seele uns anschlieflen.” —,,In dieser Zuriickgezogenheit von der Welt und ihren
Zerstreuungen, die so wenig aus stolzem Selbstgefiihl als aus miirrischer, kopf-
hingerischer Menschenscheu, am allerwenigsten aus pharisdischer Scheinhei-
ligkeit, sondern aus dem klaren, demiitigen Bewuf3tsein einer hoheren, mit dem
Tande des Alltagslebens unvertrédglichen Sendung (Joh 20, 21) hervorgehen soll,
finden wir dann auch Mufle, uns durch ernstes, mit Gebet und Betrachtung ver-
bundenes Studium immer fester zu begriinden in der Wissenschaft des Heiles,
deren Mittelpunkt Christus, deren Bewahrerin die Kirche ist und deren Umkreis
nichts wahrhaft Wissenswiirdiges ausschliefit.”

Die langen Jahre im theologischen Lehramt hat Sailer die jungen Menschen, die
kiinftigen Priester, zu lebendiger Religiositit gefiihrt und zum Studium angelei-
tet, zum ,, praktischen Schriftforschen” vor allem, vom Katheder der Universitit
und in vertraulicher Beratung. Nunlegt er den Priestern noch einmal eindringlich
ans Herz: ,,Es ist fiirwahr wichtiger, als gar viele glauben, und besonders wichtig
in unseren Tagen, daf der Priester nicht nur durch Frommigkeit, sondern auch
durch gediegenes Wissen sich auszeichne. Denn wenn . . . ein falsches, ober-
flachliches Wissen, das in ein wahres Nichtwissen gottlicher und menschlicher
Dinge umschligt, als die Hauptquelle des Ubels unserer Zeit zu betrachten ist, so
miissen die Verteidiger der heiligen Sache um so tiefer in den Grund der Wissen-

24 . Lipf, Oberhirtliche Verordnungen und allgemeine Erlasse fiir das Bisthum Regensburg vom
Jahre 1250-1852, Regensburg 1853, 244f Nr. 52 (13. Februar 1827), 246 Nr. 58 (12. Februar 1828),
263 Nr. 99 (8. Februar 1831).

25 Text bei Lipf, Oberhirtliche Verordnungen 252-255 Nr. 78. Faksimile-Druck des Originals bei
P. Mai (s. Anm. 23), Anhang 1.

26 Text bei Lipf, Oberhirtliche Verordnungen 270-276 Nr. 117. Faksimile-Druck (Regensburg 1832)
bei P. Mai (s. Anm. 23), Anhang 3.

18



schaft eindringen, um jene vergiftende Quelle abzugraben und das lebendige
Springwasser zu erreichen, das, unter mithsam zu durchbrechenden Sand- und
Felsschichten hervorquellend, die triiben Pfiitzen falscher Aufklirung zu reini-
gen vermag. Vorbilder und Handleiter seien uns hierin jene grofien Kirchenleh-
rer, welche die Irrtiimer ihrer Zeit mit den siegreichen Waffen wahrer Wissen-
schaft bekdmpften. — In dieser Zuriickgezogenheit von der Welt und in der inni-
gen Vereinigung mit Christus, die wir téglich am Altare erneuern, werden wir
aber vor allem und allein empfanglich der Mitteilung seines heiligen Geistes, den
die Welt nicht empfangen kann, weil sie ihn nicht sieht und nicht kennt” (Joh 14,
17). Der Bischof legt den Priestern noch einmal die Pflichten des wahren Seelsor-
gers ans Herz, die Geduld mit den Verirrten, die Wachsamkeit, den Eifer in der
Verwaltung des Bufisakramentes, die liebende Sorge fiir die Kinder im Schulun-
terricht.

Sailers letzter Hirtenbrief klingt aus in die ergreifenden Worte des Abschiedneh-
mens in christlicher Zuversicht: ,,Und nun, geliebte Briider, zum Schlusse die Bit-
te: Lasset diesen freundlichen Zuruf, diese vaterlichen Ermahnungen eures Bi-
schofs in eurem Herzen Anklang und in eurem Leben Nachklang finden. Es sind
die Worte eines Greises, der, nach achtzigjihriger Pilgerschaft, an den Pforten
der Ewigkeit stehend, euch nichts Besseres zu sagen weif3, als: ,Habet nicht die
Weltlieb, noch was in der Welt ist: denn die Welt vergeht mit ihrer Lust; wer aber
den Willen Gottes tut, der bleibt ewig’ (1 Joh 2, 15.17). Er richtet diese Worte an
euch am Sonntage der Palmen. Die schwere Leidenswoche steht noch bevor,
auch eine schwere Arbeitswoche fiir euch alle; aber bald wird sie iiberstanden
sein, und schonin acht Tagen ertont das freudige Alleluja zu Ehren des Erstande-
nen. Soist es, Briider, mit unserm Leben . . . Es kommt der Tag der Vergeltung,
wo er, fiir den wir gestritten und geduldet, den Schweiff und die Trinen von un-
sern Augen wischen (Apk 21, 4) und uns mit ewiger Freude alles Leiden lohnen
wird. ,Der dieses bezeuget, spricht: Ja ich komme bald! Amen! Komm, Herr Jesu!”
(Apk 22, 20) . .. Die Gnade unseres Herrn Jesu Christi sei mit euch allen!
Amen.”

In einem langen christlichen Leben wurde Sailer mit dem Tod vertraut wie mit ei-
nem guten Freund. Uber seinem Leben leuchtete die Erfahrung des lebendigen
Gottes. Melchior von Diepenbrock, Sailers Geheimsekretir und vertrautester
Hausgenosse der Regensburger Jahre, der spitere Fiirstbischof und Kardinal von
Breslau, hat dies so ausgedriickt: ,,Das durchscheinende Geheimnis seines inne-
ren Lebens war die stete Gegenwart Gottes.”?? Dieser Glanz verklirte das selige
Sterben Bischof Sailers am 20. Mai 1832. Im Chor des siidlichen Seitenschiffes
seiner Kathedrale fand er die letzte Ruhestiitte.

IV

Es gibt Gestalten der Geschichte, die den Menschen nicht mehr loslassen, der ih-
nen einmal wirklich begegnet ist. Vielen, den meisten wohl, ist es so ergangen,
die Sailer begegnet sind. Dazu gehoren viele hundert begeisterte Studenten in
Dillingen, einige tausend an der Universitit Landshut — die meisten von ihnen
Theologiestudenten. Dazu gehéren aber auch so grundverschiedene Menschen

27 M. v. Diepenbrock, Geistlicher Blumenstrau aus christlichen Dichter-Girten, Sulzbach 18522,
S. XIIL.

19



wie Johann Caspar Lavater in Ziirich, Anna Schlatter in St. Gallen, Matthias
Claudius in Hamburg, der gefeierte Jurist Friedrich Karl von Savigny in Landshut
und Berlin, die , konigliche” Goethefreundin Antonie Brentano in Frankfurt mit
ihrer Familie, die enthusiastischen, komplizierten Geschwister Clemens, Chri-
stian und Bettina Brentano, die katholischen Stolberg im westfilischen Sonder-
miihlen und die evangelischen in Wernigerode im Harzgebiet, der empfindsame
Maler und Kunsthistoriker Passavant in Frankfurt, der Augenarzt und religitse
Schriftsteller Heinrich Jung-Stilling, der Konstanzer Generalvikar Wessenberg,
die Professoren Joseph Widmer und Alois Giigler in Luzern, die romantischen
Mediziner Andreas Roeschlaub und Johann Nepomuk Ringseis, Kénig Ludwig I.
von Bayern und sein vertrauter Minister Eduard von Schenk, Melchior von Die-
penbrock, der Fiirstbischof und Kardinal von Breslau. Daneben die vielen Unbe-
kannten und nur am Rand Genannten, denen der grofie Theologe, geistliche Er-
zieher und Seelenfiihrer aus dem niederen Volk ein Leben lang eng verbunden
blieb.

Bei der Thronbesteigung Konig Ludwigs I. (1825) hat Joseph Gorres gleichsam
stellvertretend dieses Zeugnis fiir Sailers Wirken abgelegt: ,,Unter den achtbaren
Minnern, die auf deinen Bischofsstiihlen sitzen, ist einer der Berufenen, der friih
im Lehrfach mit Segen sich versucht. Er hat mit dem Geist der Zeit gerungeninal-
len Formen, die erangenommen; vor dem Stolz des Wissens ist er nicht zuriickge-
treten, sondern hat seinen Anspriichen auf den Grund gesehen; keiner Idee ist er
furchtsam zur Seite ausgewichen, vor keiner Hohe des Forschens ist er bestiirzt
worden, immer nur eine Stufe héher hat er besonnen und ruhig das Kreuz hin-
aufgetragen und, wenn auch bisweilen verkannt, in Einfalt und Liebe wie die
Geister so die Herzen ihm bezwungen. Er hat eine Schule von Priestern dir erzo-
gen, die, den Forderungen der Zeit gerecht, deinen guten Absichten bereitwillig
entgegenkommt; ihr darfst du dein Volk und seine Erziehung kiihnlich anver-
trauen.””?® Dieses Zeugnis aus berufenem Mund wiegt schwer.

Sailers Priesterschule: von ihr gingen zunéchst die nachhaltigsten Wirkungen fiir
die religitse Erneuerung aus, bezeugt in der Erinnerung so vieler begeisterter
Schiiler, die sich ein Leben lang dem Lehrer ihrer Jugend dankbar verbunden
wufdten, und zahlreicher Zeitgenossen.

Schon aus den Dillinger Jahren heben sich verschiedene bedeutende Namen aus
Sailers Priesterschule hervor, Manner, die Sailers Geist weitertrugen: der Augs-
burger Domherr und Jugendschriftsteller Christoph von Schmid, Johann Michael
Schmid, spéter Professor der Kirchengeschichte in Dillingen, Johann Balthasar
Gerhauser, der spatere Lyzealprofessor und Seminarregens in Dillingen, Ignaz
Anton Demeter, der spédtere Erzbischof von Freiburg im Breisgau. Das neuerrich-
tete wiirttembergische Bistum Rottenburg empfing seinen besten Geist aus Sai-
lers Priesterschule. Man braucht nur zu nennen den edlen Johann Nepomuk
Bestlin, Professor der Moral und Pastoral, dazu Generalvikariatsratin Ellwangen,
Franz Alois Wagner, Regens des Priesterseminars auf dem Schonenberg iiber
Ellwangen und spiter Domherr in Rottenburg, Friedrich Dossenberger, Seminar-
regens, dann Domkapitular in Rottenburg, ferner Johann Thomas Vogt, Regens
des Seminars in Rottenburg. Die 1817 errichtete katholisch-theologische Fakultit
der Universitit Tibingen vermittelte Sailers Geist durch den Neutestamentler

28 Schiel I 318.

20



Peter Alois Gratz und in vielfacher Hinsicht auch durch Johann Baptist Hirscher,
obwohl dieser nicht zu den unmittelbaren Sailerschiilern gehorte. Zu Sailers
Schiilern der Dillinger Jahre zihlte der verdiente Konstanzer Generalvikar Ignaz
Heinrich Freiherr von Wessenberg, Anton Brunner, spater Regens des Priester-
seminars in Luzern, viele Studierende aus dem ganzen schwibisch-alemanni-
schen Raum, darunter auch die spdteren Triger der Allgduer Erweckungsbewe-
gung, Martin Boos, Johannes Gofner und andere Priester des Bistums Augs-
burg.??

In der Landshuter Zeit sind fast alle deutschen Bistiimer unter Sailers Schiilern
vertreten, Usterreich und die Schweiz recht ansehnlich. Gewif8 wirkte Sailer in
Dillingen und Landshut nicht allein. Aber von ihm gingen die entscheidenden
Einfliisse in der Priesterbildung aus. Auf Grund der Landshuter Universititsma-
trikel verteilen sich die Schiiler Sailers folgendermafien auf die einzelnen Bistii-
mer und Lander, wobei aber die Horer seiner allgemeinen Religionsvorlesungen
und der Pddagogikvorlesungen nicht erfafst sind: Regensburg 276, Freising
(Miinchen und Freising) 245, Augsburg 150, Passau 119, die Schweiz 107, Oster-
reich 35, Eichstitt 33, Freiburg (Baden) 28, Wiirzburg 26, Bamberg 12, Mainz 11,
Rottenburg (Wiirttemberg) 10, dazu einzelne Horer aus fast allen nord- und
westdeutschen Bistiimern und etwa 100 Theologiestudenten, deren Di6zesanzu-
gehorigkeit sich nicht eindeutig feststellen 1aBt.

Unter den Sailerschiilern der Landshuter Zeit ragen hervor: der geistesverwandte
Franz Xaver Schwibl, spéter Sailers Nachfolger als Bischof von Regensburg, der
spétere Bischof von Eichstédtt Georg von Oettl, der Landshuter und Miinchener
Exeget Joseph Franz von Allioli, der Bamberger Dogmatikprofessor und Seminar-
regens Friedrich Brenner, der Miinchener Generalvikar und Dompropst Martin
Deutinger, der Braunsberger Seminarregens und Pastoraltheologe Joseph Scheill
(Bistum Ermland in Ostpreuflen), der Pastoraltheologe und Direktor des Herzog-
lichen Georgianums Georg Friedrich Wiedemann, der Regensburger Dompropst
Johann Baptist Zarbl, die Luzerner Theologieprofessoren Alois Giigler und Jo-
seph Widmer, dazu Jakob Laurenz Studach, einer der letzten unmittelbaren Sai-
lerschiiler, der 1873 als Apostolischer Vikar fiir Schweden und Norwegen starb.3°
Magnus Jocham, 1841 bis 1878 Professor der Moraltheologie in Freising3!, konnte
selber kein Sailerschiiler mehr sein; aber er verkehrte vierzig Jahre seines Lebens
mit Priestern aus der Schule Sailers. Im Jahr 1870, als Sailers Einfluf3 in der Breite
langst erloschen und ein ganz anderer Geist den Klerus und das gesamte kirchli-
che Leben Deutschlands prégte, stellt er nachdenklich die Frage: Woran erkennt
man die Priester, die von Sailers Schule herkommen? Nach seiner lebenslangen
Erfahrung stellt er folgende Eigenschaften fest — eine Art phdnomenologische Be-
schreibung dessen, was diesen Priestern vornehmlich aus ihrer Begegnung mit
Sailer als Priesterbild erwachsen ist:

,,Diese Manner hatten dufiern Anstand, humane Bildung, waren nicht leicht be-
fangen, wo sie mit Vorgesetzten oder Hochstehenden in Verkehr kommen muf3-

29 Schiel I 76-80. — Schwaiger, J. M. Sailer. Der bayerische Kirchenvater 21-36, 56-62 (Allgauer Er-
weckungsbewegung). Sailer vermittelte dem bedrédngten Priester Martin Boos durch den ihm be-
freundeten Bischof Joseph Anton Gall 1799 eine Anstellung im Bistum Linz. Ebenda 60.

30 Schiel 1 317-320.

31 Magnus Jocham (1808-1893). Autobiographie: Memoiren eines Obskuranten, hrsg. v. M. Sattler,
Kempten 1896. - J. Zinkl, Magnus Jocham, Johannes Clericus (1808-1893), Freiburg i. Br. 1950.

21



ten, konnten in jedem ehrenhaften Zirkel leicht und frei sich bewegen und erwar-
ben sich dadurch gar oft die Achtung selbst von denjenigen, die einen Priester
scheuen und in dessen Nihe sich unheimlich fithlen. Thre Anspruchslosigkeit,
ihre Bescheidenheit und ihr ruhiges gesetztes Wesen, das auf einem tieferen mo-
ralischen und aszetischen Grunde beruhte, gewann ihnen jeden, der nicht
grundsétzlich allem Guten Feind war.

Diese Minner zeichneten sich fast durchwegs aus als Freunde der Schule, als vor-
treffliche Lehrer der Kinder . . . Diese gebildeten Schulmidnner legten bei jeder
Gelegenheit eine Kenntnis der Heiligen Schrift an den Tag, iiber die man nur
staunen muflte, und sie wuflten die ihnen ganz eigen gewordenen gottlichen
Wahrheiten stets so treffend vorzutragen und so fafilich zu erkldren, daf man sich
nur dieselbe Kenntnis und dieselbe Gewandtheit wiinschen konnte. Dies aber,
erklirten sie, hitten sie ihrem Lehrer Sailer zu danken. Er hatte sie zum Schriftle-
sen aufgefordert, sie zum praktischen Schriftforschen angeleitet, sie in den Sinn
und Geist der heiligen Geschichte eingefiihrt und ihnen das tégliche Betrachten
und Forschen in der Schrift zur Aufgabe, zum Gesetze gemacht . . .

Diese Médnner hatten bei all ihrer Freundlichkeit und Leutseligkeit einen sittlichen
Ernst, der einem jeden imponierte . . . Diesen sittlichen Ernst erfuhr man insbe-
sondere, wenn man sich ihrer Leitung anvertraute, sie in Gewissensangelegen-
heiten um Rat fragte . . . So konnten sie sein, weil sie selbst innerlich wahr und
aufrichtig vor Gott wandelten . . . Es waren Manner der Wahrheit durch und
durch. Was diese Ménner ferner noch auszeichnete, das war ungeheuchelte An-
dacht und eine beneidenswerte Innigkeit . . . Ihr ganzes Wesen war allerbauend.
Und all ihr Denken und all ihr Beten conzentrierte sich in Christo dem Gekreuzig-
ten, dem sie ihr ganzes Herz und ihr ganzes Wesen zu seinem Dienste geweiht
hatten.

Wie sie sich ganz dem Dienste des Herrn gewidmet hatten, so war all ihre Habe
und ihr Gut dem Dienste der Armen und der Notleidenden geweiht. Es waren
dies Médnner der Barmherzigkeit und der werktatigen Liebe gegen den Nichsten.
Fiir sich duflerst magig, hatten sie immer Vorrat, wo man andern helfen sollte.”32
Wollte man einen Priesterspiegel fiir das 19. und doch wohl auch fiir unser 20.
Jahrhundert schreiben, man kénnte dies kaum schéner ausdriicken, als dies Ma-
gnus Jocham in seiner Riickschau auf die Priester aus Sailers geistlicher Schule ge-
tan hat.

Sailers Andenken konnte zeitweilig verdunkelt werden, erloschen ist es nicht.
Unser Jahrhundert, den Umbriichen seiner Lebenszeit merkwiirdig nahe, hat
seine wegweisende Bedeutung von neuem entdeckt. Sailers menschliche, christ-
liche Groe leuchtet hell in der gegenwirtigen Zeit.?3

32 M. Jocham, Dr. Alois Buchner. Ein Lebensbild zur Verstindigung iiber ]. M. Sailers Priesterschule,
Augsburg 1870, 9. — B. Lang, Bischof Sailer und seine Zeitgenossen, Regensburg 1932, 128-131.
Zur Priesterschule Sailers 123-176. — A. Hagen, Geschichte der Didzese Rottenburg, I, Stuttgart
1956, 75-83. —G. Schwaiger, Die altbayerischen Bistiimer (s. Anm. 17) 297-367. - K. Baumgartner,
Die Seelsorge im Bistum Passau zwischen barocker Tradition, Aufklirung und Restauration,
St. Ottilien 1975, 152-179.

33 Eine glinzende Wiirdigung Sailers enthilt das Schreiben Papst Johannes Pauls II. vom 19. April
1982, zum 150. Todestag Sailers gerichtet an Bischof Rudolf Graber von Regensburg; lateinisch-
deutscher Text im Amtsblatt fiir die Ditzese Regensburg 1982, Stiick 9 (28. Mai 1982), S. 85f. - Die
vielfachen Feierlichkeiten zum 150. Todestag Sailers, so in Miinchen, Landshut, in Sailers Ge-
I;urtsort Aresing (Bistum Augsburg), wurden besonders eindrucksvoll gestaltet im Bistum Regens-

urg.

22



