
Die Geschlossenheit des Buches erwelist sich ber WCES gründliche Studien ber das Werden des
bei näherem Betrachten uch als sSeINeEe Schwä- Missionsbewußltseins und den besonderen Mis-
che sich die onzentration auf die erwähn- sionsakzent ıIn den jeweiligen Schriften Die VerTr-
ten Themen nicht elekhv auf das auUsS- bindende Tendenz liegt 1m Überschreiten der
wirkt? Kann eute och ıne ‚„„‚Theologie“ betrie- Israelbezogenheit hin Zur Universalität, hne
ben werden, die VO der soziokulturellen Wirk- daifs eın einheitlicher Missionsbegriff gefundenlichkeit — damals wıe heute einfachhin absieht? werden konnte Gemeinsam ist der Auftrag zu
‚„‚Soll die Kirche etwas wıe ıne sittliche An-
stalt se1ın, soll JS  1e ihr Ideal ıIn der moralischen aller Menschen.

Zeugnis ın aller Welt, nıcht aber die Gewinnung
Aufrüstung sehen, soll S1e sich &! einer gut funk- Nur scheinbar fällt der Beitrag VO Brox mıiıt
tioniıerenden sittlich-moralischen Leistungsge- dem 1ıte ‚‚Zur christliıchen 1Ssıon ın der at-
sellschaft entwickeln?‘“ formuliert der Ver- antıke” aus diesem Rahmen. Er stellt zunächstfasser selbst a mindestens b  Zzwel Stellen (170 die überraschende These auf, da{fß In der C'hri-
und 206) den FEinwand gegenüber seinem Buch stenheit bald das Bewußtsein vorherrschte, der
Die mıit dem Hınweis auf „‚‚die rettende Tat Got- Missionsbefehl Se1 [1UTr A die Aposte! CrgaNgeENtes  s formulierte Antwort ‚‚Erst ın dieser 5E- und diese hätten ın auch bereits rfüullt (nachschenkten Versöhnung un 1ım under des g- Röm 10, und Apostelteilung). Allerdings rela-
pen alle Erwartungen e  ms CWONNENEN Lebens 1vilert CT diese Aussage, indem auf die fakti-
blüht das auf, Was hier mıiıt Kontrastgesellschaft sche, Wenn uch keineswegs systematische,bezeichnet WIT:  d“ Aäft den Leser ziemlıch
allein. Fast alles konkrete Vorstellungsmaterial Missionstätigkeit hinweist (Wanderprediger,Apolegeten, altkirchlicher Schulbetrieb, as PeI-der damaligen wıe auch der heutigen Zeit ist der- sönliche Zeugnis und besonders die Einwen-
art ‚„„‚theologisch” vereinnahmt, daß sıch ıne dungen bei Augustinus). Dazu reißt noch e1-
große Hilflosigkeit breitmacht. Der häufige Ge- nıge Fragen (Zz as 5Sprachproblem), die ıIn
brauch der Verben wıe ‚‚aufleuchten“‘, ‚‚auf- der Kirchengeschichtsschreibung bisher sicher-
scheinen”‘ der ben ‚‚aufblühen” wirkt her P - ich urz gekommen sind.
netrant und verbissen, als dafß konkret welıter-
helfen könnte.

Wenn der Verlag schreibt, das Buch Se1I „‚‚eın
Trotz dieser Bedenken ist der Rezensent der

maisgebendes Werk für die 1SS10N heute und
die Ausgestaltung der gegenseıltigen Beziehun-Meinung, dafß das Buch eın wichtiger, ja nOTt- gen zwischen den altchristlichen Ländern undwendiger Beitrag, sein könnte ın der Diskussion den jJungen Kirchen der sudliıchen Hemisphäre“”,über die Kirche, auf alle eın Beitrag, dem chie(ßt damit 1m Werbeeiter sicherlich übers

I1la  — nıcht achtlos vorübergehen sollte Ziel. 1e] vorsichtiger und treffender schreibt der
Freiburg (Schweiz) Hermann-Josef eNne: Herausgeber, dafß sich „,dUus diesen Beiträgen

ZWAarTr keine entwickelte Begründung VO Wesen
ARL (Hg.), Missıon Im Neuen esta- un: Notwendigkeit der 1SS10n aAaus den Zeu

nissen der Heiligen Schrift ergeben, wohl aberNent. (Quaestiones disputatae, 93) 1ne Besinnung auf die Sendung, die die TCHerder, Freiburg 1982 Ppb 46,— on ihrem Herrn übernommen, reflektiert undDieser Band enthält Vorträ der Tagung der bewahrt hat.”
deutschsprachigen katholisc Neutestament- St Pölten Friedrich Schragller 1mM April 1981 ın Würzburg, die unter dem
TIThema ‚„„Theologie der 1SsS1ion 1MmM Neuen Te-
stament““ stan Damit hatten sich die Exegetenblickt INnan auf die Missionskritik seit den sechzi- MORALTHEOLOGIE
ger Jahren einer durchaus aktuellen Fragestel- ALFONS, Die kırchliche Lehrautorität Inlung zugewandt. Natürlich konnte diese Tagung Fragen der Ora nach den ÄAussagen des Ersten 'atı-und ann daher uch dieses Buch keine g- kanıschen Konzils. (Freiburger TIheol Studien,schlossene Theologie der 1ssion 1m Neuen Te-
tament geben, WOo. ber wesentliche Bausteine 117} 534.) Herder, Freiburg 1979 art
liefern. Pesch umrei(ßt ın seinem einleitenden 68,—
Hauptartikel ‚, Voraussetzungen un! Anfänge Seit einiger Zeit hat sowohl ıIn der moraltheologi-der urchristlichen ission” den biblisch wen1ig schen Wissenschaft WIC auch ın der (O)ffentlich-abgeklärten Missionsbegriff (der Terminus M1S- keit die Frage nach der Zuständigkeit des kıirchli-
S10N ın seinem heutigen Gehalt stammt aus dem chen Lehramts ıIn Angelegenheiten des sittlichenJh.) und bringt die Brücke VO der jüdischen Lebens erhöhtes Interesse gefunden. Sol] [Nan\n InMission ber die Johannes- un Jesusmission ZUr offiziellen kirchlichen Weisungen dieser Art Aur
apostolischen Heidenmission. Die weıteren Bei- reformable disziplinäre Kegelungen sehen der
trage VO chneider (Der Missionsauftrag können SIE Sunfehlbaren Charakter tra-
Jesu ıIn der Darstellung der Evangelien),Frankenmölle (Zur Theologie der 1sSsion 1

gen? Wie StE L es, wenn solche Weisungen, wıe
melnstens der Fall ist, NC der göttlichen Or

Matthäusevangelium), Stock (Theologie der fenbarung entstammen , sondern aus dem cittlı-
Miıssion bei Markus), Kremer (Weltweites chen Naturgesetz abgeleitet sind? ach einer al-Zeugnis für Christus In der Kraft des Geistes. Zur ten, auch VO Konzilien übernommenen Forme!llukanischen 1C. der Mission) und Zeller ist die Zuständigkeit der Kirche gegeben „n(Theologie der 1SS1ON bei Paulus) sınd durch- bus fidei et mMOorum'  “ Es ıst ber nicht hne welıte-

280

Die Geschlossenheit des Buches erweist sich aber 
bei näherem Betrachten auch als seine Schwä­
che. Ob sich die Konzentration auf die erwähn­
ten Themen nicht zu selektiv auf das NT aus­
wirkt? Kann heute noch eine „Theologie" betrie­
ben werden, die von der soziokulturellen Wirk­
lichkeit- damals wie heute- einfachhin absieht? 
,,Soll die Kirche so etwas wie eine sittliche An­
stalt sein, soll sie ihr Ideal in der moralischen 
Aufrüstung sehen, soll sie sich zu einer gut funk­
tionierenden sittlich-moralischen Leistungsge­
sellschaft entwickeln?" - so formuliert der Ver­
fasser selbst - an mindestens zwei Stellen (170 
und 206)-den Einwand gegenüber seinem Buch. 
Die mit dem Hinweis auf „die rettende Tat Got­
tes" formulierte Antwort: ,,Erst in dieser ge­
schenkten Versöhnung und im Wunder des ge­
gen alle Erwartungen neu gewonnenen Lebens 
blüht das auf, was hier mit Kontrastgesellschaft 
bezeichnet wird" (170), läßt den Leser ziemlich 
allein. Fast alles konkrete Vorstellungsmaterial 
der damaligen wie auch der heutigen Zeit ist der­
art „theologisch" vereinnahmt, daß sich eine 
große Hilflosigkeit breitmacht. Der häufige Ge­
brauch der Verben wie „aufleuchten", ,,auf­
scheinen" oder eben „aufblühen" wirkt eher pe­
netrant und verbissen, als daß er konkret weiter­
helfen könnte. 
Trotz dieser Bedenken ist der Rezensent der 
Meinung, daß das Buch ein wichtiger, ja not­
wendiger Beitrag sein könnte in der Diskussion 
über die Kirche, auf alle Fälle ein Beitrag, an dem 
man nicht achtlos vorübergehen sollte. 
Freiburg (Schweiz) Her111a1111-Josef Venetz 

KERTELGE KARL (Hg.), Mission im Neuen Testa­
ment. (Quaestiones disputatae, Bd. 93). (240.) 
Herder, Freiburg 1982. Ppb. DM 46,-. 

Dieser Band enthält Vorträge der Tagung der 
deutschsprachigen katholischen Neutestament­
ler im April 1981 in Würzburg, die unter dem 
Thema „Theologie der Mission im Neuen Te­
stament" stand. Damit hatten sich die Exegeten­
blickt man auf die Missionskritik seit den sechzi­
ger Jahren - einer durchaus aktuellen Fragestel­
lung zugewandt. Natürlich konnte diese Tagung 
und kann daher auch dieses Buch keine ge­
schlossene Theologie der Mission im Neuen Te­
stament geben, wohl aber wesentliche Bausteine 
liefern. R. Pesch umreißt in seinem einleitenden 
Hauptartikel „ Voraussetzungen und Anfänge 
der urchris tlichen Mission" den biblisch wenig 
abgeklärten Missionsbegriff (der Terminus Mis­
sion in seinem heutigen Gehalt s tammt aus dem 
17. Jh.) und bringt die Brücke von der jüdischen 
Mission über die Johannes- undJesusmission zur 
apostolischen Heidenmission. Die weiteren Bei­
träge von G. Schneider (Der Missionsauftrag 
Jesu in der Darstellung der Evangelien), 
H. Frankenmölle (Zur Theologie der Mission im 
Matthäusevangelium), K. Stock (Theologie der 
Mission bei Markus), J. Kremer (Weltweites 
Zeugnis für Chris tus in der Kraft des Geistes. Zur 
lukanischen Sicht der Mission) und D. Zeller 
(Theologie der Mission bei Paulus) sind durch-

280 

wegs gründliche Studien über das Werden des 
Missionsbewußtseins und den besonderen Mis­
sionsakzent in den jeweiligen Schriften. Die ver­
bindende Tendenz liegt im überschreiten der 
Israelbezogenheit hin zur Universalität, ohne 
daß ein einheitlicher Missionsbegriff gefunden 
werden konnte. Gemeinsam is t der Auftrag zum 
Zeugnis in aller Welt, nicht aber die Gewinnung 
aller Menschen. 
Nur scheinbar fällt der Beitrag von N. Brox mit 
dem Titel „Zur christlichen Mission in der Spät­
antike" aus diesem Rahmen. Er stellt zunächst 
die überraschende These auf, daß in der Chri­
s tenheit bald das Bewußtsein vorherrschte, der 
Missionsbefehl sei nur an die Apostel ergangen 
und diese hätten ihn auch bereits erfüllt (nach 
Röm 10, 18 und Apostelteilung). Allerdings rela­
tiviert er diese Aussage, indem er auf die fakti­
sche, wenn auch keineswegs systematische, 
Missionstätigkeit hinweist (Wanderprediger, 
Apolegeten, altkirchlicher Schulbetrieb, das per­
sönliche Zeugnis und besonders die Einwen­
dungen bei Augustinus). Dazu reißt er noch ei­
nige Fragen an (z. B. das Sprachproblem), die in 
der Kirchengeschichtsschreibung bisher sicher­
lich zu kurz gekommen sind . 
Wenn der Verlag schreibt, das Buch sei „ein 
maßgebendes Werk für die Mission heute und 
die Ausgestaltung der gegenseitigen Beziehun­
gen zwischen den altchristlichen Ländern und 
den jungen Kirchen der südlichen Hemisphäre", 
so schießt er damit im Werbeeifer sicherlich übers 
Ziel. Viel vorsichtiger und treffender schreibt der 
Herausgeber, daß sich „aus diesen Beiträgen 
zwar keine entwickelte Begründung von Wesen 
und Notwendigkeit der Mission aus den Zeug­
nissen der Heiligen Schrift ergeben, wohl aber 
eine Besinnung auf die Sendung, die die Kirche 
von ihrem Herrn übernommen, reflektiert und 
bewahrt hat." 
St. Pölten Friedrich Sc/1ragl 

MORALTHEOLOG I E 

RJEDL ALFONS, Die kirc/1liche Lehrautorität in 
Fragen der Moral nach den Aussagen des Ersten Vati­
kanisc/1en Konzils. (Freiburger Theo!. Studien, 
Bd. 117.) (534.) Herder, Freiburg 1979. Kart. 
DM 68,-. 

Seit einiger Zeit hat sowohl in der moraltheologi­
schen Wissenschaft wie auch in der Offentlich­
keit die Frage nach der Zuständigkeit des kirchli­
chen Lehramts in Angelegenheiten des sittlichen 
Lebens erhöhtes Interesse gefunden. Soll man in 
offiziellen kirchlichen Weisungen dieser Art nur 
reformable disziplinäre Regelungen sehen oder 
können sie ggf. sogar unfehlbaren Charakter tra­
gen? Wie s teht es, wenn solche Weisungen, wie 
es meistens der Fall is t, nicht der göttlichen Of­
fenbarung entstammen, sondern aus dem sittli­
chen Naturgesetz abgeleitet sind? Nach einer al­
ten, auch von Konzilien übernommenen Formel 
ist die Zuständigkeit der Kirche gegeben „ in re­
bus fidei et morum". Es is t aber nicht ohne weite-



rum  s 1854) verfaßte indiziert). 7u[CS klar, Was mıt 165 morum“ gemeınt ist In der
dem auf 261 vorkommenden (P.) Tamburin!Tat zeigen NEUETE Untersuchungen, da{fiß noch

as ridentinum unter den ‚‚mores”““ keiner vgl LThK? 1286, zu Veron Franc. Veronius
Stelle ıne Vorschrift des christlichen Sittenge- 5]) auf 177 vgl 729 In Anbetracht der
setzes, eın Moralprinzıp der dergleichen VOI- vielen 1im Text vorkommenden kEigennamen
standen hat, sondern d waäare eın alphabetisches Ke iıster erwünscht BE-p stolische Disziplinar-
der Realtraditionen (J Grund g - WEeSsel, ebenso eın erzelC n1ısS der erwähnten
NUuS, ıne ausführlichere Untersuchung darüber Konzilsväter mıit Angabe ihres Kanges un! Wıiır-
anzustellen, wıe VO den Vätern des Vatikanı- kungsortes.
schen Konzils dıe kirchliche Lehrautorität ın Ta- Die moraltheologische Wissenschaft ist dem

ert. für cdie VO ihm gebotene umfassendeCn der Moral aufgefafßt wurde, zumal VO daher
ja auch Licht auf die diesbezüglichen Aussagen UOrienterung über as VO ihm behandelte wich-
des I1 atıkanums Fällt. tige ema Z großem ank verpflichtet.
Der ert hat sich dieser Aufgabe mıit anerken- Graz iıcharı Bruch
nenswerter Gründlichkeit unterzogen. ach der
krörterung VOIN Einleitungsfragen wendet er sich
dem Horizont des onziıls A wıe VOnNn den KLEBER ARL Gerechtigkeit als 1eDe. Die
vorausgehenden lehramtlichen khvıtäten Moraltheologie Herkulan Oberrauchs (OFM(Immaculata-Definition VO 1854; Provın-
zialkonzilien; Enzyklika ‚‚Quanta ura  - und (1728-1808). (Moraltheol. Studien, histor. Reihe,
labus VO 1864) wIıe auch VO en Vorstel- Patmos- Verlag, Düsseldorf 1982

Ppb 38,—lungen, dıe [an sich ONMn dem geplanten Konzil
Der Tiroler Franziıskaner Herkulan Oberrauchmachte, gepragt iıst. Im Hauptteil der Studie VOTIT -

folgt der ert. unter reichlicher Auswertung der Ob.), seıit 1766 Professor der Moraltheologie
Konzilsakten das Zustandekommen der as ın Innsbruck, ist einer der ersten Theologen ım
kirchliche Lehramt speziell ın Fragen der Moral deutschen 5Sprachraum, der sich nach dem Aus-

autfen der scholastiıschen Ara arum bemühte, ıInbetreffenden Aussagen der beiden dogmatı-
schen ons  tionen ‚„‚Del Filius” und ‚‚Pastor seinem Fachgebiet eCUEC Wege beschreiten,
aeternus” des Vatikanums Zwel eingeschal- wıe S1ie dem Wissenschaftsideal seiner Zeıt ent-
ete Fxkurse sind dem Bedeutungsgehalt der sprachen, ohne jedoch einer unkirchlichen Auf-
Formel ‚‚fidei mores” auf dem Irıdentinum klärungsmentalität A vertallen. Er hinterlielß 11e-

ben kleineren Abhandlungen eın Handbuch derund dem Beitrag, den die ehramts- nd Theo-
logiegeschichte ihrer Erhellung eisten Moraltheologie, dessen erster Entwurtf aus bisher
Verma$y, gewidmet. In seiner abschließenden och unbekannten (Gründen leider auf den Index
Zusammenfassung stellt der erf fest, da{fß der kam, während ıne überarbeitete Neuausgabe
Begriff „‚mores”” auf dem Vatikanum zweitel- unbehelligt blieb egen der UOriginalıtät seiner
I0S das sittliche Verhalten meiınt. Vertreten moraltheologischen onzeption hätte schon
wurde Iso eın grundsätzlicher ezug der kirchli- längst iıne ausführlichere Würdigung verdient.
hen Lehrautorität ur ora ‚,‚ Wiıe weiıt aber In seiner vorliegenden Habilitationsschrift wıd-
dieser ezug reicht, Was einschließt nd nmicht met sich der erf. mıit el Fleiß un engaglerter
mehr einschließt, WwIe sich Unfehlbarkeit und Anteilnahme cieser Aufgabe.

Der Teil vermuittelt eın anschauliches, aufzeitbedingter Normwandel verhalten, welche
unfehlbaren Moraldefinitionen (durch den Papst gründlicher Forschung eruhendes Bild VOoO Le-
der cdie Kirche) bereits erlassen wurden, alle ben und ırken b.s, wobe!l uch langwierige
diese Fragen erortert das atıkanum nicht, Ian archivalische Studien nıicht gescheu werden.
INa diese Lücke bedauern der diese Zurückhal- Dann folgen 1m Teıl Untersuchungen ber die

innere Gestalt und die äaufßere Ausgestaltung(ung begrüßen. Jedenfalls bietet auf Fragen, seiner Moraltheologie und z Schluß eınedie sich nachweislich nicht gestellt hat, auch
keine Antworten“ 50 ist die Ausbeute der sammenfassende Würdigung. Am besten ist
Konzilsakten für Cdie moraltheologische Wiıssen- dem ert der biographische Teil gelungen. \DJTS
chaft ziemlich IMAaseCT, zumal das Konzil cie den Inhalt des Moralwerks SEeINES Autors betref-
kirchliche Lehrautorität ın erster |Linıe unter dem tenden krörterungen hätten einzelnen Stellen

mehr In die Tiefe gehen können; uch sind S1EAspekt der Unfehlbarkeit behandelt hat, der auf
dem Gebiet der Morallehre ja längst NIC die N1IC frei VO einıgen Unrichtigkeiten. Leider

spielt, wıe bei dogmatischen Aussagen. terläfßfßt Kös den skotistischen Hintergrund
Zum ‚‚Lehramtsbezug VO Moral und Moral- sentlicher Anschauungen Ob.s aufzudecken,
theologie” stellt der ert iıne ergänzende theo- obwohl dieser zweiftfellos ın dem Ideenkreıs die-

SCT theologischen Schule aufgewachsen WAarT. 50logiegeschichtliche Untersuchung 1ın Aussicht,
der [1la  - mit Interesse entgegensehen darf. An ıst der In der etzten Moralbegründung bel
einıgen Stellen der vorliegenden Studie nımmt ©1 zutage tretende kompromifslose Voluntarısmus,
auf esummte utoren ezug, hne dafß der Le- der nichts dem SOUVeranen ıllen (GGottes Vorge-
SCT irgendwelche Informationen erhält, wen ordnetes duldet, eindeuti auf Skotus zurückzu-

sich handelt Auf 231 232 und 377 wird eın tühren (mag hn uch nıe zitieren) und
Chrisman SIC erwähnt. (Gemeint ist Phil dementsprechend auch ()b.s ehre, dafß nicht
Chrismann OFM, der ıne Abhandlung ‚‚Regula etwas sich schon utes der Böses geben
tidei catholicae collecho dogmatum credendo- könne. Wenn der ert. auf die Franzıskaner-

781

res klar, was mit „ res morum" gemeint ist. In der 
Tat zeigen neuere Untersuchungen, daß noch 
das Tridentinum unter den „ mores" an keiner 
Stelle eine Vorschrift des christlichen Sittenge­
setzes, ein Moralprinzip oder dergleichen ver­
standen hat, sondern apostolische Disziplinar­
oder Realtraditionen (J . Beumer SJ). Grund ge­
nug, eine ausführlichere Untersuchung darüber 
anzustellen, wie von den Vätern des 1. Vatikani­
schen Konzils die kirchliche Lehrautorität in Fra­
gen der Moral aufgefaßt wurde, zumal von daher 
ja auch Licht auf die diesbezüglichen Aussagen 
des II. Vatikanums fällt. 
Der Verf. hat sich dieser Aufgabe mit anerken­
nenswerter Gründlichkeit unterzogen. Nach der 
Erörterung von Einleitungsfragen wendet er sich 
dem Horizont des Konzils zu, wie er von den 
vorausgehenden lehramtlichen Aktivitäten 
(Immaculata-Definition vom 8. 12. 1854; Provin­
zialkonzilien; Enzyklika „Quanta cura" und Syl­
labus vom 8. 12. 1864) wie auch von den Vorstel­
lungen, die man sich von dem gepla nten Konzil 
machte, geprägt is t. Im Hauptteil der Studie ver­
folgt der Verf. unter reichlicher Auswertung der 
Konzilsakten das Zustandekommen der das 
kirchliche Lehramt speziell in Fragen der Moral 
betreffenden Aussagen der beiden dogmati­
schen Konstitutionen „Dei Filius" und „Pastor 
aeternus" des 1. Vatikanums . Zwei eingeschal­
tete Exkurse sind dem Bedeutungsgehalt der 
Formel „fidei et mores" a uf dem Tridentinum 
und dem Beitrag, den die Lehramts- und Theo­
logiegeschichte zu ihrer Erhellung zu leis ten 
vermag, gewidmet. In seiner abschließenden 
Zusammenfassung s tellt der Verf. fest, daß der 
Begriff „ mores" auf dem I. Vatikanum zweifel­
los das sittliche Verhalten meint. Vertreten 
wurde also ein grundsätzlicher Bezug der kirchli­
chen Lehrautorität zur Moral. ,, Wie weit aber 
dieser Bezug reicht, was er einschließt und Aicht 
meh r einschließt, wie sich Unfehlbarkeit und 
zeitbedingter Normwandel verhalten, welche 
unfehlbaren Moraldefinitionen (durch den Papst 
oder die Kirche) bereits erlassen wurden, alle 
diese Fragen erörtert das Vatikanum nicht, man 
mag diese Lücke bedauern oder diese Zurückhal­
tung begrüßen. Jedenfa lls bietet es auf Fragen, 
d ie es sich nachweislich nicht gestell t hat, auch 
keine Antworten" (365). So is t die Ausbeute der 
Konzilsakten für die moraltheologische Wissen­
schaft ziemlich mager, zumal das Konzil die 
kirchliche Lehrautorität in erster Linie unter dem 
Aspekt der Unfehlbarkeit behandelt hat, der auf 
dem Gebiet der Morallehre ja längst nicht die 
Rolle spielt, wie bei dogmatischen Aussagen. 
Zum „Lehra mtsbezug von Moral und Moral­
theologie" stellt der Verf. eine ergänzende theo­
logiegeschichtliche Un tersuch ung in Aussicht, 
der man mit Interesse entgegensehen darf. An 
einigen Stellen der vorliegenden Studie nimmt er 
auf bestimmte Autoren Bezug, ohne daß der Le­
ser irgendwelche Informationen erhält, um wen 
es sich handelt. Auf S. 231, 232 und 327 wird ein 
Chrisman (sie) erwähnt. Gemeint ist Phil. N . 
Chrismann OFM, der eine Abhandlung „Regula 
fidei catholicae et collectio dogmatum credendo-

rum" (1745; 1854) verfaßte (1869 indiziert). Zu 
dem auf S. 261 vorkommenden (P.) Tamburini 
vgl. LThK2 lX 1286, zu Veron (= Franc. Veronius 
SJ) auf S. 177 vgl. LThK2 729f.In Anbetracht der 
vielen im Text vorkommenden Eigennamen 
wäre ein alphabetisches Register erwünscht ge­
wesen, ebenso ein Verzeichnis der erwähnten 
Konzilsväter mit Angabe ihres Ranges und Wir­
kungsortes. 
Die mora ltheologische Wissenschaft ist dem 
Verf. für die von ihm gebotene umfassende 
Orientierung über das von ihm behandelte wich­
tige Thema zu großem Da nk verpflichtet. 
Graz Richard Bruclz 

KLEBER KARL HEINZ, Gerechtigkeit als Liebe. Die 
Moraltheologie Herkulan Oberrauchs OFM 
(1728-1808). (Moraltheol. Studien, histor. Reihe, 
Bd. 7) (210.) Patrnos-Verlag, Düsseldorf 1982. 
Ppb. DM 38,-. 
Der Tiroler Franziskaner Herkulan Oberrauch 
(= Ob.), seit 1766 Professor der Moraltheologie 
in Innsbruck, is t einer der ersten Theologen im 
deutschen Sprachraum, der sich nach dem Aus­
laufen der scholastischen Ära darum bemühte, in 
seinem Fachgebiet neue Wege zu beschreiten, 
wie sie dem Wissenschaftsideal seiner Zeit en t­
sprachen, ohne jedoch einer unkirchlichen Auf­
klärungsmentalität zu verfallen. Er hinterließ ne­
ben kleineren Abhandlungen ein Handbuch der 
Moraltheologie, dessen erster Entwurf aus bisher 
noch unbekannten Gründen leider a uf den Index 
kam, während eine überarbeitete Neuausgabe 
unbehelligt blieb. Wegen der Originalität seiner 
moraltheologischen Konzeption hätte Ob. schon 
längst eine ausführlichere Würdigung verdient. 
In seiner vorliegenden Habilitationsschrift wid­
met sich der Verf. mit viel Fleiß und engagierter 
Anteilnahme dieser Aufgabe. 
Der 1. Teil vermittelt ein anschauliches, auf 
gründlicher Forschung beruhendes Bild vom Le­
ben und Wirken Ob.s, wobei auch langwierige 
archivalische Studien nicht gescheut werden. 
Dann folgen im 2. Teil Untersuchungen über die 
innere Gestalt und die äußere Ausgestaltung 
seiner Moraltheologie und zum Schluß eine zu­
sammenfassende Würdigung. Am besten ist 
dem Verf. der biographische Teil gelungen. Die 
den Inhalt des Moralwerks seines Au tors betref­
fenden Erörterungen hätten an einzelnen Stellen 
mehr in die Tiefe gehen können; auch sind sie 
nicht frei von einigen Unrichtigkeiten. Leider un­
terläßt es K., den skotistischen Hintergrund we­
sentlicher Anschauungen Ob.s au fzudecken, 
obwohl dieser zweifellos in dem Ideenkreis d ie­
ser theologischen Schule aufgewachsen war. So 
is t der in der letzten Moralbegründung bei Ob. 
zutage tretende kompromißlose Voluntarismus, 
der nichts dem souveränen Willen Gottes Vorge­
ordnetes duldet, eindeutig auf Skotus zurückzu­
führen (mag ihn auch Ob. nie zitieren) und 
dementsprechend auch Ob.s Lehre, daß es nicht 
etwas an sich schon Gutes oder Böses geben 
könne. Wenn der Verf. auf die Franziskaner-

281 


