Auch auf dieser Ebene wire es fatal, die Kirche
und ihre Wirkmdglichkeit einfach aufs ,,Not-
wendige’ zu verkiirzen.

Die hier vorgelegte Dissertation trug zunichst
den Titel ,,Die Selbstorganisation religiéser Be-
diirfnisse im Prozef der Gemeindebildung”. Der
diese Arbeit betreuende Professor, Hermann
Steinkamp (Miinster), war selbst schon mit meh-
reren Arbeiten zu Strukturproblemen der Kirche
in die Diskussion getreten. Sein fachlicher Rat
garantiert fiir diese Arbeit ein sauberes methodi-
sches Vorgehen. Eine umfassende Abklirung
der ,,Diskussion um die Gemeinde” (21-79) ist
vonndten. Dann hebt die sozialwissenschaftliche
Erérterung iiber ,,Organisation und Selbst-
organisation” an. Die zwei folgenden Hauptteile
reflektieren die ,,menschlichen Bediirfnisse’ bei
der Gemeindebildung. Dabei geht es vorziiglich
um ,, Anerkennung”, , ,Gemeinschaft” und
,,Geborgenheit”. Wie ist Glaube mit Gemeind-
lichkeit bzw. Gemeindefshigkeit in Einklang zu
bringen? Jedenfalls wird noch immer gelten, was
Hermann Stenger einmal so formulierte: ,,Ge-
meindefihigkeit kann nicht als notwendiges Kri-
terium des Glaubens angefiihrt werden.” Die
vorliegende Arbeit scheut sich nicht, eine partei-
liche Position in der Auseinandersetzung um die
Kirche der Zukunft zu beziehen (vgl. Vorbemer-
kung, 9). Die von der politischen Theologie ven-
tilierte Frage nach dem Subjekt von Glaubensle-
ben und Theologie ist hier ein Stiick weit reflek-
tiert; zweifelsohne ist das Problem aber noch
immer nicht voll aufgedeckt, geschweige denn,
daB die Antwort an ein Ende gekommen wiire.
Salzburg Ferdinand Reisinger

KROEGER MATTHIAS, Themenzentrierte Seelsor-
ge. Dritte, durch zwei Praxiskapitel erweiterte
und mit einem Nachwort versehene Auflage.
(Urban-Taschenbiicher, T-Reihe, Band 605).
(275.) Kohlhammer, Stuttgart 1983. Kart.
DM 20,-.

Das Buch fithrt — durchaus kritisch — in zwei
heute bereits weitverbreitete und anerkannte
,,Methoden” der Arbeit mit Menschen ein: Die
Persontherapie (Klientzentrierte Gesprichsfiih-
rung) nach Carl R. Rogers und die Themenzen-
trierte Interaktion (TZI) nach Ruth Cohn. Dar-
iiber hinaus unternimmt es den (sehr anregen-
den) Versuch, eine ,,Kombination” beider fiir
,/Theologie und schulische Gruppenarbeit (Un-
tertitel) anzustreben.

Als es geschrieben wurde, bot es praktisch die
einzige deutschsprachige Darstellung des the-
menzentrierten Ansatzes, wenn man von weni-
gen Zeitschriftenartikeln absieht, und die viel-
leicht beste deutsche Einfithrung in Denken und
Handeln von Carl Rogers. Dies keineswegs nur
fiir Seelsorger und Theologen, fiir die es eigent-
lich konzipiert ist. Von unzweifelhaftem Vorteil
ist auch die Tatsache, da der Autor offensicht-
lich keiner ,,Schule verpflichtet ist, sondern von
grundsitzlichen theologischen und anthropolo-
gischen Uberlegungen her reflektiert und dane-
ben eine Menge von Psychologie und Psycho-

112

therapie versteht. Dementsprechend hatte es
eine iiberaus positive Rezeption. Tatsichlich bie-
tet es auch heute noch nicht nur eine anschauli-
che und den Leser zum kritischen Mitvollzug ak-
tivierende Darstellung der beiden bedeutenden
Konzepte humanistischer Psychologie; es liefert
dariiber hinaus interessante und bedenkens-
werte Anregungen fiir die Pastoral in Theorie
und Praxis (in den beiden Kapiteln ,, Theologie
und Psychotherapie” sowie ,, Theologische Fol-
gen der Themenzentrierten Interaktionellen Me-
thode”).

Problematisch bleibt ein zehn Jahre altes Buch,
das in seiner Substanz unverindert geblieben
und nur mit zusitzlichem Vor- und Nachwort
sowie zwei Praxisberichten versehen ist, aller-
dings. Gerade in einem Feld mit einer so raschen
Entwicklung, wie es die humanistische Psycho-
logie samt ihrer Anwendung in der Seelsorge
nun einmal ist, gibt es nicht nur zu ergidnzen und
nachzutragen, sondern vieles von anderen Per-
spektiven aus deutlicher oder neu zu sehen. So
hat Kroeger zwar bereits zu einem Zeitpunkt, wo
Rogers’ Ansatz noch weitgehend als Ge-
sprachspsychotherapie mifverstanden wurde,
die Bedeutung der Beziehung zwischen dem
Seelsorger/Berater und seinem Partner erkannt,
fithrt jedoch z. B. die ,.erlebnistherapeutische
Akzentuierung” (S. 260) eben nur als Nachtrag
an - Carl Rogers (mit dem Kroeger insgesamt et-
was weniger vertraut zu sein scheint als mit Ruth
Cohn) wiirde hier wohl kaum blof von Akzentu-
ierung, vielmehr von grundsitzlichem Einstel-
lungswandel reden.

Bei aller Einschrankung bleibt jedoch Kroegers
Darstellung - insbesondere fiir den, der sich
erstmals mit dieser Materie vertraut machen
mdochte, wie fiir den, der eine Hilfe bei der Refle-
xion iiber seine praktischen Erfahrungen im Um-
gang mit Menschen (in Einzelgesprichen,
Gruppen, in der Schule usw.) sucht - eines der
besten deutschsprachigen Biicher auf diesem
Gebiet, nicht zuletzt, weil es offensichtlich von
jemandem geschrieben ist, der zu leben ver-
sucht, wovon er schreibt.

Wien Peter F. Schmid

HORSTMANN JOHANNES (Hg.), Und wer ist
mein Nichster? Reflexionen iiber Nichsten-, Bru-
der- und Feindesliebe. (Dokumentationen 5,
Verbffentlichungen der Kath. Akademie
Schwerte). Kath. Akademie Schwerte, 1982.
Brosch.

Die Pastoraltagung der Kath. Akademie in
Schwerte hatte im Oktober 1980 zum Thema:
,.Mein Néchster, mein Bruder, mein Feind — Wer
sind sie? Wie begegne ich ihnen?” Die bei diesem
AnlaB gehaltenen Referate wurden vervielfiltigt
und sind damit einem gréferen Leserkreis ver-
figbar. Die verschiedenen Beitrige befassen sich
mit dem Thema aus der Sicht des AT (Ruppert
Lothar), des NT (Sand Alexander), der Dogmatik
(Hodl Ludwig) — diese Ausfiihrungen gehen vor
allem vom ordo caritatis des hl. Thomas v. A.
aus —, der Moraltheologie (Rotter Hans) und der



Soziologie (Pankoke Eckhart). Dieser letzte Bei-
trag befaBt sich mit dem Problem der helfenden
Beziehung in einer verdnderten Gesellschaft.
Die Thematik ist nicht neu, da ja Nachstenliebe
Christen theoretisch und praktisch immer aufge-
geben ist. Dennoch ist man fiir die Verdffentli-
chung dankbar. Einmal sind die verschiedenen
Beitrdge solide gearbeitet; neben bereits bekann-
ten bieten sie neue Einsichten, Unterscheidun-
gen und Kldrungen, die nicht immer selbstver-
stindlich sind. Es wird deutlich, daf die Kom-
plexitit des gesellschaftlichen Zusammenlebens
auch auf den Umgang mit dem Nichsten abfdrbt
und die Nichstenliebe komplizierter macht, als
man dies oft wahrhaben will. Hier sei vor allem
auf den soziologischen Beitrag verwiesen, der
sich allerdings dann noch einmal durch eine et-
was komplizierte Diktion auszeichnet. Dariiber
hinaus bringt auch die Zusammenschau aus ver-
schiedenen Fachbereichen Gewinn. Schon die
verschiedenen Methoden, mit denen an das
Thema herangegangen wird, kénnen dazu bei-
tragen, daB Einseitigkeiten vermieden werden
und die Realitit besser im Auge behalten werden
kann.

Linz Josef Janda

SIEVERNICH MICHAEL/SEIF KLAUS PHILIPP
(Hg.), Schuld und Umkehr in den Weltreligionen.
(140.) Griinewald, Mainz 1983. Kart. DM 22,80.

Wer sich in den vom 2. Vatikanischen Konzil ge-
wiinschten ,,Dialog der Religionen” einbringen
mdochte, der tut gut, dies an Themen zu konkreti-
sieren, die den verschiedenen Religionen ge-
meinsam oder doch dhnlich sind. Das Thema
,,Schuld und Umkehr” ist eine solche geeignete
Plattform: Gemeinsamkeiten und Unterschiede,
Herausforderungen von Geschichte, Gegenwart
und Zukunft kénnen an ihm abgelesen werden.
Der Sammelband vereint die Referate einer Vor-
tragsreihe der Rabanus-Maurus-Akademie in
Mainz aus dem Winter 1981/82. Die Referenten
sind kompetente Fachleute der Religionswissen-
schaft; besonders hervorzuheben ist, dal auch
Angehorige der betreffenden Religionen selbst
zu Wort kommen und damit nicht nur iiber ,,die
anderen” geredet wird (wenn es auch darin her-
vorragende Kenner gibt!).

Schon die Ausfithrungen von P. Lapide iiber
Schuld und Umkehr im Judentum sind hochst
bedenkenswert; sind wir es doch gewohnt, sol-
che Fragen aus der Perspektive der Theologie des
AT zu beantworten. Der Referent macht die rab-
binische Tradition, z. T. in sich abhebender und
distanzierender Interpretation deutlich, Gedan-
kengut der Talmud- und Midrasch-Literatur
hellt die Anthropologie und Theologie des jiidi-
schen Verstindnisses auf. Umkehr als ,,Riick-
kehr zum urspriinglichen Gott- und Menschen-
verhiltnis” — das ist der Angelpunkt.

A. Th. Khoury legt das Verstindnis des Islams dar
— angesichts einer ,,gottleeren Gesellschaft”. So
wird Schuld und Umkehr im Kontext der Gottes-
frage gesehen: ,,Sie sind eng mit Unglauben und
Glauben, Ungehorsam und Gehorsam verbun-
den” (62). Aufschlufireich sind v. a. der theolo-

giegeschichtliche InterpretationsprozeR der
freien Willensentscheidung des Menschen sowie
die verschiedenen Kategorien von Gut und Bos
im Handeln des Menschen, einschliellich der
konkreten Problembenennungen.

H. Erlinghagen erschlieft in sehr aktueller Weise
das Verstindnis im Buddhismus: Schuld und
Seelenwanderung, als iiberindividuelles Phi-
nomen, Solidarisierung mit dem Schuldigen. In-
formativ fiir die vergleichende Religionswissen-
schaft ist der Hinweis auf buddhistische Beicht-
feiern und den Weg des Zen als Riickkehr in sich
selbst. R. Hummel fiithrt in das Thema ,,Schuld
und Umkehr im Hinduismus” ein: Schuld als
Abweichen von der sozialen und rituellen Norm
im Sinne von Unwissenheit und Begehren. Da-
hinter wird eine ganz anders geartete Stellung
dieser Religion zur Geschichte, v. a. zur ge-
schichtlichen Zukunft sichtbar: Umkehr als Tor
in die eine Zukunft bzw. zum Gottesreich als As-
kese und Bewuftseinsverinderung im Yoga und
im Sannya als Befreiung von gesellschaftlichen
Normen und Zwingen. Schlieflich kommen
auch die ,, Afrikanischen Naturreligionen’ durch
]. Sempebwa in den Blick: besonders mit ihrer Un-
terscheidung zwischen Schuld und Scham sowie
der deutlichen sozialen Komponente der Phi-
nomene Schuld/Scham und Umkehr als Verssh-
nung — ein echt theologischer Beitrag zum Ge-
spriach der Weltreligionen.

Es ist das Verdienst von K. Sievernich und K. Ph.
Seif, diesen verschiedenen Beitrdgen einen the-
matischen Durchblick vorangestellt zu haben,
der synoptisch-systematische Gemeinsamkeiten
und Differenzen, Problemstellen und Hoffnun-
gen des Dialogs an diesen beiden Themen ver-
deutlicht. Sievernich gibt zudem eine prizise
Konzentration der ,,christlichen Auffassung von
Schuld und Umkehr, bei der das Thema Ver-
s6hnung noch stirkere Beachtung verdient hit-
te, die aber v. a. eine Briicke schldgt zur aktuellen
Friedensarbeit und zur Erneuerung von Kirche
und Gemeinde.
Regensburg

SCHWAIGER THOMAS, Das wvergebende Ge-
spriich. Grundlagen und Praxis des Beichtge-
sprdchs. (80.) Don Bosco, Miinchen 1981. Kart.
DM 9,80.

Der in der Jugendseelsorge titige Verfasser will
eine Hilfestellung bieten, an die Not wendende
Kraft des Buflsakramentes heranzufiihren.

Der erste Teil reit anthropologisch das Wesen
des vergebenden Gesprichs vom Denken Martin
Bubers her an. Theologische Ausfithrungen gel-
ten der Sicht der Siinde als Verweigerung von
Begegnung, dem Verhalten Jesu dem einzelnen
gegeniiber und der signifikanten Andersartigkeit
Jesu, der dem Leben des Siinders ein neues Maf3
gibt.

Es kann nicht Aufgabe einer solchen Schrift sein,
das Phianomen der Schuld in verschiedenen Va-
rianten zu erhellen und aufzuarbeiten (z. B. neu-
rotische Form von Schuld, Verdringung, Un-
schuldswahn, soziale, geschichtliche, gesell-
schaftliche und kirchliche Dimension, Fragen der

Konrad Baumgartner

113



