
KONRAD UM  TN

Versöhnung und Bufßle als abe un Auftragder Kirche ID)
ach den beiden Fragen, wıe 1mM Alten und Neuen Testament VO Versöhnung un Buße g-
sprochen wird und wıe dieses Sprechen heute In die Katechese umgesetzt wird (Vgl. eft %,
5—-11), wollen WIr einen anderen Bereich der Verkündigung bedenken Kirchliche Verlautba-
Ngsen uNnseTrTeMm ema

Versöhnung und Buße ıin Enzykliken aps Johannes auls I1
Da ZUuU Zeitpunkt der Niederschrift dieses TUukKels das Schlufßdokument der
Bischofssynode 1983 ‚‚Versöhnung und Buße 1 Sendungsauftrag der Kirche‘
och nicht vorliegt, beziehe ich mich auf die beiden Enzykliken VO aps ohan-
1eSs DPaul IL., die als vorausgehende Publikationen den Werdegang un!: die inhalt-
1C Ausrichtung der Bischofssynode ma{fsgeblich mitbestimmt en
Schon Johann Michael Saıler (1751—1832) hat als Wesensaufgabe der Pastoral be-
zeichnet, da{fs durch das Handeln der Kirche die ın sıch und mıiıt ihrem ott ent-
zweiıte Menschheit wieder ZUT Einheit untereinander und mıiıt Gott gebrac Wel-
de Eben diese erspektive hat das I1 Vaticanum aufgenommen, wenn eESs die Kir-
che ‚‚als 5Sakrament, das el Zeichen und erkzeug für die inniıgste Vereini-
ZUNg mıiıt Gott wıe für die kinheit der SANZEN Menschheit‘‘1 bezeichnet. Als ‚„‚5Sa-
krament des Geistes’ Kasper) ist der Kirche die Verwirklichung des Sinnzieles
der IC und der Menschheitsgeschichte aufgegeben, Einheit un Frieden
ter den Menschen un Völkern Urc ihre Einheit mıiıt ott anzuzeigen, VCI-

kündigen und bewirken.
50 sehr 1eSs für es pastorale Handeln gilt, gilt es doch in Sanz besonderer
Weise für den ‚‚Dienst der Versöhnung“, den Christus als Fortführung SEINES
Versöhnungsdienstes der Kirche aufgetragen hat (vgl Kor Versöhnung,Buße und Bußsakrament gehören sSomıt Zu Wesen des Christseins, zZzu Wesen
jeder christlichen Gemeinde und zZu Wesen der 1IFC Die sich selbst, ihren
Mitmenschen un: ihrem ott entfremdeten Menschen werden UrcC die Ver-
kündigung und das Heilshandeln der Kirche eingeladen: ‚, Wir bitten euch
T1S Statt alst euch mıiıt Gott versöhnen“ (2 Kor D, 20) iıne VO Christi Ver-
söhnung durchformte ‚‚Gemeinschaft VOoO  — Versöhnten und AA Versöhnun Be-
reiten“ mülßfste und könnte ein odell gelingenden Lebens auf dem Weg einer
versöhnten Menschheit werden eine theologische un pastorale Zielvorstel-
lung, die eine Steie Neubesinnung und Umkehr der Kirche under ihrer Glieder
überdeutlich notwendig macht
Entscheidende Impulse für die Beachtung und Verwirklichung olcher pastoraler
erspektiven geben die beiden Enzykliken ‚‚Redemptor hominis” und ‚‚Dives In
miısericordia” VO Papst Johannes Paul IT Sie sollen nachfolgend den Miıttelpunktder theologischen und pastoralen Reflexion bilden.?

Lumen gentium 1,9,48,59 Vgl uch Liturgiekonstitution 2 / Pastoralkonstitution 42,45
Abkürzungen 1mM folgenden: Kedemptor hominis) und Dives In misericordia).

129

KONRAD BAUMGARTNER 

Versöhnung und Buße als Gabe und Auftrag 
der Kirche (II) 

Nach den beiden Fragen, wie im Alten und Neuen Testament von Versöhnung und Buße ge­
sprochen wird und wie dieses Sprechen heute in die Katechese umgesetzt wird (Vgl. Heft 1, S. 
5-11), wollen wir einen anderen Bereich der Verkündigung bedenken: Kirchliche Verlautba­
rungen zu unserem Thema. 

Versöhnung und Buße in Enzykliken Papst Johannes Pauls II. 

Da zum Zeitpunkt der Niederschrift dieses Artikels das Schlußdokument der 
Bischofssynode 1983 „ Versöhnung und Buße im Sendungsauftrag der Kirche" 
noch nicht vorliegt, beziehe ich mich auf die beiden Enzykliken von Papst Johan­
nes Paul II., die als vorausgehende Publikationen den Werdegang und die inhalt­
liche Ausrichtung der Bischofssynode maßgeblich mitbestimmt haben. 
Schon Johann Michael Sailer (1751-1832) hat es als Wesensaufgabe der Pastoral be­
zeichnet, daß durch das Handeln der Kirche die in sich und mit ihrem Gott ent­
zweite Menschheit wieder zur Einheit untereinander und mit Gott gebracht wer­
de. Eben diese Perspektive hat das II. Vaticanum aufgenommen, wenn es die Kir­
che „als Sakrament, das heißt, Zeichen und Werkzeug für die innigste Vereini­
gung mit Gott wie für die Einheit der ganzen Menschheit"1 bezeichnet. Als „Sa­
krament des Geistes" (W. Kasper) ist der Kirche die Verwirklichung des Sinnzieles 
der Kirche und der Menschheitsgeschichte aufgegeben, Einheit und Frieden un­
ter den Menschen und Völkern durch ihre Einheit mit Gott anzuzeigen, zu ver­
kündigen und zu bewirken. 
So sehr dies für alles pastorale Handeln gilt, so gilt es doch in ganz besonderer 
Weise für den „Dienst der Versöhnung", den Christus als Fortführung seines 
Versöhnungsdienstes der Kirche aufgetragen hat (vgl. 2 Kor 5). Versöhnung, 
Buße und Bußsakrament gehören somit zum Wesen des Christseins, zum Wesen 
jeder christlichen Gemeinde und zum Wesen der Kirche. Die sich selbst, ihren 
Mitmenschen und ihrem Gott entfremdeten Menschen werden durch die Ver­
kündigung und das Heilshandeln der Kirche eingeladen: ,, Wir bitten euch an 
Christi Statt: laßt euch mit Gott versöhnen" (2 Kor 5, 20). Eine so von Christi Ver­
söhnung durchformte „Gemeinschaft von Versöhnten und zur Versöhnung Be­
reiten" müßte und könnte ein Modell gelingenden Lebens auf dem Weg zu einer 
versöhnten Menschheit werden - eine theologische und pastorale Zielvorstel­
lung, die eine stete Neubesinnung und Umkehr der Kirche und aller ihrer Glieder 
überdeutlich notwendig macht. 
Entscheidende Impulse für die Beachtung und Verwirklichung solcher pastoraler 
Perspektiven geben die beiden Enzykliken „Redemptor hominis" und „Dives in 
misericordia" von Papst Johannes Paul II. Sie sollen nachfolgend den Mittelpunkt 
der theologischen und pastoralen Reflexion bilden. 2 

1 Lumen gentium 1,9,48,59. - Vgl. auch Liturgiekonstitution 26; Pastoralkonstitution 42,45. 
2 Abkürzungen im folgenden: RH (= Redemptor hominis) und DM(= Dives in misericordia). 

129 



Von der materialen 1C| zUum ;äersonalen Vollzug

In eologie und Praxıs der Buße, aber auch 1m Bewulstsein vieler Mitchristen
stand und steht eine Auffassung 1m Vordergrund, welche die ‚‚material-verge-
en Sicht“‘ genannt werden könnte. Die LIEUETE Theologie und VOT em die
Aussagen der beiden Enzykliken betonen die ‚‚personal-versöhnende Sicht““ VO

Buße und ulßsakrament als ‚„„‚Begegnung mıit Gott‘“ bzw „„muıt Christus”. en
der christlichen Buße als einzelnem Akt (1im Sinne der ‚,‚Convers10”* und ‚,TeCONCI1-
latio“ für den Christen, welcher sich Urc schwere Schuld VO Gott getrennt
hat) wird ein en des Christen AauUs der STEeTis Umkehr und der vertieften
Hinwendung Christus betont. Der ‚status viatoris” des Menschen rfüllt sich
1 ‚status CONVers10N1S““: ‚‚diese Haltung stellt das tiefste Flement der Pilgerfahrt
jedes Menschen auf dieser Erde dar‘ Wer Gott 1ın seinem Wesen als ‚‚Gott des
Erbarmens‘‘ und der wohlwollenden 1e erkannt hat, ‚‚kann nicht anders, als
1n fortwährender ekehrung ihm en  44 (existentieller Aspekt).
A der Kirche mu{fs das Bedürtnis ach Buße lebendig bleiben, Se1 S1e sakra-
mentaler der mehr aszetischer tu” (RH 20) Wenn 1mM christlichen en
entscheidend darum geht, „‚„Im eucharistischenenund 1n der eucharistischen
Frömmigkeit STETIS verharren un fortzuschreiten und sich selbst un dem
Einflufß der Eucharistie geistlich entfalten‘“ (RH 20), werden ‚‚Eucharistie
un! Buße eine zweifache un zugleic innerlich verbundene Dimension des
authentischen Lebens 1Im Geist des Evangeliums, des wahrhaft christlichen L@-
ens  “ Die Je eue emühung Bekehrung durch Buße und ufisakrament hält
nicht Ur den ‚‚Zugang“ ZULE Eucharistie Offen, sondern ermöglicht 1mM tiefsten
1nnn den inneren NsChHIUu des Tısten die Hingabe Jesu Christi den Va-
ter „ın iImmer reiterer Form und UrcC eine beständige und immer tiefere ekeh-
rIung wenden WIT uns ott ın  L als Menschen, die vielfältigen egrenzungen
unterliegen, während die Hingabe C hristi unbegrenzt ist (Hingabe-Aspekt).
Die individuelle ekehrung als innerer Akt nthält aber auch das wechselseitige
Begegnungsmoment: einerseıts das eCc der menschlichen eele einer
mehr persönlichen Begegnung mıit dem gekreuzigten T1SLIUS un gleichzeitig
das ecCc Christi, jedem VO  - uns 1 Augenblick der Bekehrung un des Ver-
zeihens egegnen“ 20) Es besteht also eine innere Korrespondenz ZW1-
schen ‚„‚der inneren ahrheı des Menschen, der menschlichen Schuld un! der
Sehnsucht des menschlichen (sewissens““ einerseıts und dem ‚‚Geheimnis der
rlösung als eiıner lebendigen und lebenspendenden Wirklichkeit““ andererseıts.
Der D 7J gemeinsame Nenner“‘ ür diese Korrelation ist das Erbarmen: die Sehnsucht
danach 177 Menschen, se1iner nneren ahrheı und der nneren ahrheı der
Welt; die geoffenbarte Wesensäußerung Gottes in der Geschichte des eils, VOT

lem aber 1n Jesus Christus, der ‚,‚die Inkarnation des FEFrbarmens Gottes‘ ı
(Korrelations-Aspekt).
Aus diesem immer Offenwerden des Christen ür das Erbarmen Gottes
wird geradezu eın Lebensstilsbesteht ıIn der ständigen Entdeckung un
ausdauernden Verwirklichung der erbarmenden Liebe”‘, welche Cie zwischen-
menschlichen Beziehungen beseelt, einer ‚Kultur der Liebe‘ au VE}
Im Geiste des Erbarmens werden die Bemühungen eine ‚‚menschlichere
elt” ber die Kategorie der Gerechtigkeit hinaus 1n der l1efe fruchtbar ‚‚Eine
Welt hne Verzeihen ware eine Welt kalter und ehrfurchtslose Gerechtigkeit, ın

130

1. Von der materialen Sicht zum personalen Vollzug 

In Theologie und Praxis der Buße, aber auch im Bewußtsein vieler Mitchristen 
stand und steht eine Auffassung im Vordergrund, welche die „material-verge­
bende Sicht" genannt werden könnte. Die neuere Theologie und vor allem die 
Aussagen der beiden Enzykliken betonen die„ personal-versöhnende Sicht" von 
Buße und Bußsakrament als „Begegnung mit Gott" bzw. ,,mit Christus". Neben 
der christlichen Buße als einzelnem Akt (im Sinne der „conversio" und „reconci­
liatio" für den Christen, welcher sich durch schwere Schuld von Gott getrennt 
hat) wird ein Leben des Christen aus der stets neuen Umkehr und der vertieften 
Hinwendung zu Christus betont. Der „status viatoris" des Menschen erfüllt sich 
im , , status conversionis": , , diese Haltung stellt das tiefste Element der Pilgerfahrt 
jedes Menschen auf dieser Erde dar". Wer Gott in seinem Wesen als „Gott des 
Erbarmens" und der wohlwollenden Liebe erkannt hat, ,,kann nicht anders, als 
in fortwährender Bekehrung zu ihm zu leben" (existentieller Aspekt). 
,,In der Kirche ... muß das Bedürfnis nach Buße lebendig bleiben, sei sie sakra­
mentaler oder mehr aszetischer Natur" (RH 20). Wenn es im christlichen Leben 
entscheidend darum geht, ,,im eucharistischen Leben und in der eucharistischen 
Frömmigkeit stets zu verharren und fortzuschreiten und sich selbst unter dem 
Einfluß der Eucharistie geistlich zu entfalten" (RH 20), so werden „Eucharistie 
und Buße .. . eine zweifache und zugleich innerlich verbundene Dimension des 
authentischen Lebens im Geist des Evangeliums, des wahrhaft christlichen Le­
bens". Die je neue Bemühung um Bekehrung durch Buße und Bußsakrament hält 
nicht nur den „Zugang" zur Eucharistie offen, sondern ermöglicht im tiefsten 
Sinn den inneren Anschluß des Christen an die Hingabe Jesu Christi an den Va­
ter: ,,in immer reiferer Form und durch eine beständige und immer tiefere Bekeh­
rung wenden wir uns zu Gott hin", als Menschen, die vielfältigen Begrenzungen 
unterliegen, während die Hingabe Christi unbegrenzt ist (Hingabe-Aspekt). 
Die individuelle Bekehrung als innerer Akt enthält aber auch das wechselseitige 
Begegnungsmoment: einerseits das „Recht der menschlichen Seele ... zu einer 
mehr persönlichen Begegnung mit dem gekreuzigten Christus (und) gleichzeitig 
das Recht Christi, jedem von uns ... im Augenblick der Bekehrung und des Ver­
zeihens zu begegnen" (RH 20). Es besteht also eine innere Korrespondenz zwi­
schen „der inneren Wahrheit des Menschen, der menschlichen Schuld und der 
Sehnsucht des menschlichen Gewissens" einerseits und dem „Geheimnis der 
Erlösung als einer lebendigen und lebenspendenden Wirklichkeit" andererseits. 
Der „gemeinsame Nenner" für diese Korrelation ist das Erbarmen: die Sehnsucht 
danach im Menschen, seiner inneren Wahrheit und der inneren Wahrheit der 
Welt; die geoffenbarte Wesensäußerung Gottes in der Geschichte des Heils, vor 
allem aber in Jesus Christus, der „die Inkarnation des Erbarmens Gottes" ist 
(Korrelations-Aspekt) . 
Aus diesem immer neuen Offenwerden des Christen für das Erbarmen Gottes 
wird geradezu ein neuer Lebensstil: ,,Er besteht in der ständigen Entdeckung und 
ausdauernden Verwirklichung der erbarmenden Liebe", welche die zwischen­
menschlichen Beziehungen beseelt, einer neuen „Kultur der Liebe" (Paul VI.). 
Im Geiste des Erbarmens werden die Bemühungen um eine „menschlichere 
Welt" über die Kategorie der Gerechtigkeit hinaus in der Tiefe fruchtbar: ,,Eine 
Welt ohne Verzeihen wäre eine Welt kalter und ehrfurchtsloser Gerechtigkeit, in 

130 



deren Namen jeder dem anderen egenüber 1Ur SEINE Rechte einfordert‘ (DM 14)
(spirituell-sozialer Aspekt). Das ‚echte Erbarmen ist die tiefste Quelle der Gerech-
tigkeit“‘.

Von der indıvidualıstischen ZUr ekklestialen Sıcht
Wenn die Kirche das Erbarmen Gottes bekennt, verkündet und verwirklicht,
geht natürlich auch und VOTL em das eil und die Bekehrung, den
geistlichen Lebensstil des einzelnen. Es geht aber darüber hinaus den We-
sensvollzug VO 1IrC S1E ‚„lebt eın authentisches eben, Wenn S1IE das TDar-
INnen bekennt und verkündet“ (DM C3] Darın besteht ihr eigentliches geistliches
Profil’”, das Ziel ihres esamten Wirkens ‚‚das Geheimnis des Erbarmens, das
Uu11Ss in Christus aufstrahlt, verkünden un 1: en hineinzutragen”‘. Da-
UrcCc gewinnt S1e ihr sozialdiakonisches, ihr missionarısches und ihr ökumenisches
TO
Das sozialdiakonische TO realisiert die Kirche Urc das Übersteigen VO welt-
lichen Strukturen der Gerechtigkeit un Gleichheit 1 christlichen Moment des
Erbarmens: ıst das ‚,‚unerläfßliche Element, sollen die Beziehungen der Men-
schen zueinander VO Geist OCNHNStIer Achtung des wahrha Menschlichen und
gegenseıtiger Brüderlichkeit geprägt werden“‘ (DM 14) Jesus Christus, der Dia-
KOnos, ist für olches Handeln ‚‚Modell der erbarmenden 1e zu Nächsten‘‘
(DM Einerseits iıst das Erbarmen LUr möglich auf der Grundlage der Gerech-
tigkeit (‚„dafß die Forderungen der Gerechtigkeit rfüllt werden, ist eine aupt-
bedingung dafür, da{fßs das Antlitz der J1e aufleuchten kann”‘); andererseits aber
hat das Erbarmen „‚die Kraft, der Gerechtigkeit einen Inhalt geben; die-
SeTrT seinen einfachsten un Vollsten USdrTucC 1 Verzeihen“‘ (DM 14) Im
Verzeihen-Schenken und Verzeihen-Empfangen wird die ur des Menschen
betont bzw wiederhergestellt.
Das Erbarmen Gottes verkünden und verwirklichen, ist ‚„‚die dem olk
Gottes eigene 1ss1i0n““. Sie hat der ‚‚messlanischen Sendung T1S Anteil
und etiz diese ın gewlssem Sinne fort‘“ (DM 13) Die ‚‚erbarmende Liebe Gottes‘
macht die messianische Botschaft des Evangeliums au Und eben diese ‚‚erbar-
mende iebe  44 soll die Kirche mıit der Gerechtigkeit „n den vielgestal-
tigen Bereich der zwischenmenschlichen und sozlalen Beziehungen hineintra-
gen Nur annn annn die Welt der Menschen immer menschlicher werden‘‘
(DM 14)
Aus der Realisierung des Erbarmens rhofft der aps auch die Erfüllung der
ökumenischen Aufgabe: die ‚‚Einheit aller, die sich T1ISTUS bekennen‘‘. Im
Bekenntnis 7ZU Erbarmen Gottes und 1Im Glauben ‚„‚die iebe, die mächtiger
ist als die Schwäche der menschlichen Uneinigkeit”, rhofft die Kirche die end-
gu  ge Verwirklichung der Einheit, welcher das Gebet Jesu gegolten hat

Zur KRealisierung des Erbarmens und der u  i
Die beiden NZYy  en bieten keine unmittelbaren pastoralen Handlungsmuster

1ele Aussagen bedürtften der Konkretisierung und der nwendung auf welt-
1 und VOTLT allem auf innerkirchliche robleme, damit S1e KRealitätswert gew1n-
1E Was (1 Dokumente aufzeigen, sind Manifestationen des verkündeten
und zugesprochenen Erbarmens: ın den Lesungen der Liturgie, ın der Verehrung

131

deren Namen jeder dem anderen gegenüber nur seine Rechte einfordert" (DM 14) 
(spirituell-sozialer Aspekt). -Das „echte Erbarmen ist die tiefste Quelle der Gerech­
tigkeit". 

2. Von der individualistischen zur ekklesialen Sicht 

Wenn die Kirche das Erbarmen Gottes bekennt, verkündet und verwirklicht, so 
geht es natürlich auch und vor allem um das Heil und die Bekehrung, um den 
geistlichen Lebensstil des einzelnen. Es geht aber darüber hinaus um den We­
sensvollzug von Kirche: sie „lebt ein authentisches Leben, wenn sie das Erbar­
men bekennt und verkündet" (DM 13). Darin besteht ihr eigentliches „geistliches 
Profil", das Ziel ihres gesamten Wirkens: ,,das Geheimnis des Erbarmens, das 
uns in Christus aufstrahlt, zu verkünden und ins Leben hineinzutragen". Da­
durch gewinnt sie ihr sozialdiakonisches, ihr missionarisches und ihr ökumenisches 
Profil. 
Das sozialdiakonische Profil realisiert die Kirche durch das übersteigen von welt­
lichen Strukturen der Gerechtigkeit und Gleichheit im christlichen Moment des 
Erbarmens: es ist das „unerläßliche Element, sollen die Beziehungen der Men­
schen zueinander vom Geist höchster Achtung des wahrhaft Menschlichen und 
gegenseitiger Brüderlichkeit geprägt werden" (DM 14). Jesus Christus, der Dia­
konos, ist für solches Handeln „Modell der erbarmenden Liebe zum Nächsten" 
(DM 3). Einerseits ist das Erbarmen nur möglich auf der Grundlage der Gerech­
tigkeit (,,daß die Forderungen der Gerechtigkeit erfüllt werden, ist eine Haupt­
bedingung dafür, daß das Antlitz der Liebe aufleuchten kann"); andererseits aber 
hat das Erbarmen „die Kraft, der Gerechtigkeit einen neuen Inhalt zu geben; die­
ser findet seinen einfachsten und vollsten Ausdruck im Verzeihen" (DM 14). Im 
Verzeihen-Schenken und Verzeihen-Empfangen wird die Würde des Menschen 
betont bzw. wiederhergestellt. 
Das Erbarmen Gottes zu verkünden und zu verwirklichen, ist „die dem Volk 
Gottes eigene Mission". Sie hat an der „messianischen Sendung Christi Anteil 
und setzt diese in gewissem Sinne fort" (DM 13). Die „erbarmende Liebe Gottes" 
macht die messianische Botschaft des Evangeliums aus. Und eben diese „erbar­
mende Liebe" soll die Kirche zusammen mit der Gerechtigkeit „in den vielgestal­
tigen Bereich der zwischenmenschlichen und sozialen Beziehungen hineintra­
gen. Nur dann kann die Welt der Menschen immer menschlicher werden" 
(DM 14). 
Aus der Realisierung des Erbarmens erhofft der Papst auch die Erfüllung der 
ökumenischen Aufgabe: die „Einheit aller, die sich zu Christus bekennen". Im 
Bekenntnis zum Erbarmen Gottes und im Glauben an „die Liebe, die mächtiger 
ist als die Schwäche der menschlichen Uneinigkeit", erhofft die Kirche die end­
gültige Verwirklichung dex: Einheit, welcher das Gebet Jesu gegolten hat. 

3. Zur Realisierung des Erbarmens und der Buße 

Die beiden Enzykliken bieten keine unmittelbaren pastoralen Handlungsmuster 
an. Viele Aussagen bedürften der Konkretisierung und der Anwendung auf welt­
liche und vor allem auf innerkirchliche Probleme, damit sie Realitätswert gewin­
nen. Was beide Dokumente aufzeigen, sind Manifestationen des verkündeten 
und zugesprochenen Erbarmens: in den Lesungen der Liturgie, in der Verehrung 

131 



und Betrachtung der Liebe des Herzens Jesu, VOT em aber ın der etonung der
Sakramente der Eucharistie und der Versöhnung, aber auch der Proklamation der
Kirche als Heilszeichen für die Welt Christliches en In der Haltung der Buße
und ın der Praxıs des Bußsakramentes wird ın beiden Enzykliken hineingestellt ın
die umgreifende Perspektive des Erbarmens Gottes un SOWIE jenes TDar-
INENSs, das die Christen, die Gemeinden vorzuleben en, VOTL em aber die Kir-
che als GGanze.

Fragen der spirituellen und pastoralen Realisterung
Erbarmen anzunehmen VO  — Gott un weiterzugeben die Menschen, darın
Trfüllt sich uUuNseTe Existenz als Seelsorger. ‚‚Miseri-cordes ess:  0‘ ein Herz ha-
ben für die Elenden, das un  Cn ZUT eigenen Gewissenserforschung: werTr sind
für mich meine Geringsten, des Herren Brüder? elche Einstellung un ontakte
habe ich den Einfachen, den Nichtgebildeten, den Arbeitern und sozial De-
klassierten, vielleicht den Behinderten, den Sonderschülern, a  en, die ın dieser
uUuNseTeTr Gesellschaft keine offnung un keine Chance haben?
Ist das Erbarmen als ‚„‚Buße konkret‘ ema meınner Gespräche, ema meınnes Unterrichts und der
Predigt? Welche ‚‚Aktionen des Erbarmens” ICHE ich a der S1E durchführen? Wıe geht [an ın
meılner Gemeinde mıiıt den Elenden den sogenannten Fernstehenden (können SIE überhaupt Z
rückkommen der sind SIE Fernstehende, weil WIr un  7, VO:  —; ihnen entiern haben, VO den Alleinste-
henden, den Geschiedenen, den Unehelichen, den jJungen Erwachsenen achen wWIr auf die
Pflicht Zzu Erbarmen durch Versöhnung aufmerksam? Praktizieren wIır S1E selbst? Welche ‚‚Zeichen
des Friedens un! der Versöhnung”“ gibt ber den liturgischen Bereich hinaus mıiıt ( hristen VOeT-

schiedener Konfessionen, mıiıt ausländischen Mitbürgern, mit Inhabern eines anderen Parteibuches
der eiıner anderen theologischen der kirc  ıchen Konzeption? ibt 1n der Kirche die Dimension
erfahrbaren Erbarmens, erlebbarer Versöhnung? Halten wır Jugendarbeit aus hne ‚‚Verkirch-
lichungsabsichten”‘? Haben WIr den Mut Cp ungewohnten egen ın der Pastoral der be-
stimmt die ngs VOT Verunsicherung un der wang Zzur Bewahrung jeden Preis Handeln?
Nur einıge Fragen, die uns helfen können, daß wır der Zuwendung des erbarmenden (ottes die ent-
sprechende Antwort geben durch en un Handeln.

132

und Betrachtung der Liebe des Herzens Jesu, vor allem aber in der Betonung der 
Sakramente der Eucharistie und der Versöhnung, aber auch der Proklamation der 
Kirche als Heilszeichen für die Welt. Christliches Leben in der Haltung der Buße 
und in der Praxis des Bußsakramentes wird in beiden Enzykliken hineingestellt in 
die umgreifende Perspektive des Erbarmens Gottes zu uns sowie jenes Erbar­
mens, das die Christen, die Gemeinden vorzuleben haben, vor allem aber die Kir­
che als Ganze. 

4. Fragen der spirituellen und pastoralen Realisierung 
Erbarmen anzunehmen von Gott und es weiterzugeben an die Menschen, darin 
erfüllt sich unsere Existenz als Seelsorger. ,,Miseri-cordes esse" -ein Herz zu ha­
ben für die Elenden, das führt uns zur eigenen Gewissenserforschung: wer sind 
für mich meine Geringsten, des Herren Brüder? Welche Einstellung und Kontakte 
habe ich zu den Einfachen, den Nichtgebildeten, den Arbeitern und sozial De­
klassierten, vielleicht den Behinderten, den Sonderschülern, allen, die in dieser 
unserer Gesellschaft keine Hoffnung und keine Chance haben? 
Ist das Erbarmen als „ Buße konkret" Thema meiner Gespräche, Thema meines Unterrichts und der 
Predigt? Welche „Aktionen des Erbarmens" rege ich an oder helfe sie durchführen? Wie geht man in 
meiner Gemeinde mit den Elenden um: den sogenannten Fernstehenden (können sie überhaupt zu­
rückkommen oder sind sie Fernstehende, weil wir uns von ihnen entfern t haben, von den Alleinste­
henden, den Geschiedenen, den Unehelichen, den jungen Erwachsenen . .. )? Machen wir auf die 
Pflicht zum Erbarmen durch Versöhnung aufmerksam? Praktizieren wir sie selbst? Welche „Zeichen 
des Friedens und der Versöhnung" gibt es über den liturgischen Bereich hinaus - mit Christen ver­
schiedener Konfessionen, mit ausländischen Mitbürgern, mit Inhabern eines anderen Parteibuches 
oder einer anderen theologischen oder kirchlichen Konzeption? Gibt es in der Kirche d ie Dimension 
erfahrbaren Erbarmens, erlebbarer Versöhnung? Halten wir Jugendarbeit aus ohne „ Verkirch­
lichungsabsichten"? Haben wir den Mut zu neuen, ungewohnten Wegen in der Pastoral - oder be­
stimmt die Angst vor Verunsicherung und der Zwang zur Bewahrung um jeden Preis unser Handeln? 
Nur einige Fragen, die uns helfen können, daß wir der Zuwendung des erbarmenden Gottes die ent­
sprechende Antwort geben durch unser Leben und unser Handeln. 

132 


