KONRAD BAUMGARTNER

Versohnung und Bufle als Gabe und Auftrag
der Kirche (II)

Nach den beiden Fragen, wie im Alten und Neuen Testament von Versshnung und BuBe ge-
sprochen wird und wie dieses Sprechen heute in die Katechese umgesetzt wird (Vgl. Heft 1, S.
5-11), wollen wir einen anderen Bereich der Verkiindigung bedenken: Kirchliche Verlautba-
rungen zu unserem Thema.

Versohnung und Bufle in Enzykliken Papst Johannes Pauls II.

Da zum Zeitpunkt der Niederschrift dieses Artikels das Schlufdokument der
Bischofssynode 1983 ,,Verséhnung und Bufle im Sendungsauftrag der Kirche”
noch nicht vorliegt, beziehe ich mich auf die beiden Enzykliken von Papst Johan-
nes PaulII., die als vorausgehende Publikationen den Werdegang und die inhalt-
liche Ausrichtung der Bischofssynode mafgeblich mitbestimmt haben.

Schon Johann Michael Sailer (1751-1832) hat es als Wesensaufgabe der Pastoral be-
zeichnet, daf8 durch das Handeln der Kirche die in sich und mit ihrem Gott ent-
zweite Menschheit wieder zur Einheit untereinander und mit Gott gebracht wer-
de. Eben diese Perspektive hat das II. Vaticanum aufgenommen, wenn es die Kir-
che ,,als Sakrament, das heifit, Zeichen und Werkzeug fiir die innigste Vereini-
gung mit Gott wie fiir die Einheit der ganzen Menschheit'’! bezeichnet. Als ,,Sa-
krament des Geistes” (W. Kasper) ist der Kirche die Verwirklichung des Sinnzieles
der Kirche und der Menschheitsgeschichte aufgegeben, Einheit und Frieden un-
ter den Menschen und Vélkern durch ihre Einheit mit Gott anzuzeigen, zu ver-
kiindigen und zu bewirken.

So sehr dies fiir alles pastorale Handeln gilt, so gilt es doch in ganz besonderer
Weise fiir den ,,Dienst der Verséhnung”, den Christus als Fortfithrung seines
Versthnungsdienstes der Kirche aufgetragen hat (vgl. 2 Kor 5). Versdhnung,
Bufle und Bufisakrament gehéren somit zum Wesen des Christseins, zum Wesen
jeder christlichen Gemeinde und zum Wesen der Kirche. Die sich selbst, ihren
Mitmenschen und ihrem Gott entfremdeten Menschen werden durch die Ver-
kiindigung und das Heilshandeln der Kirche eingeladen: ,,Wir bitten euch an
Christi Statt: laBt euch mit Gott verséhnen” (2 Kor 5, 20). Eine so von Christi Ver-
sohnung durchformte ,,Gemeinschaft von Verséhnten und zur Versohnung Be-
reiten” miifite und kénnte ein Modell gelingenden Lebens auf dem Weg zu einer
versdhnten Menschheit werden — eine theologische und pastorale Zielvorstel-
lung, die eine stete Neubesinnung und Umkehr der Kirche und aller ihrer Glieder
iiberdeutlich notwendig macht.

Entscheidende Impulse fiir die Beachtung und Verwirklichung solcher pastoraler
Perspektiven geben die beiden Enzykliken ,,Redemptor hominis’ und ,,Dives in
misericordia” von Papst Johannes Paul II. Sie sollen nachfolgend den Mittelpunkt
der theologischen und pastoralen Reflexion bilden.2

! Lumen gentium 1,9,48,59. - Vgl. auch Liturgiekonstitution 26; Pastoralkonstitution 42,45,
2 Abkiirzungen im folgenden: RH (= Redemptor hominis) und DM (= Dives in misericordia).

129



1. Von der materialen Sicht zum ;l;ersonalen Vollzug

In Theologie und Praxis der Bufle, aber auch im Bewufitsein vieler Mitchristen
stand und steht eine Auffassung im Vordergrund, welche die ,, material-verge-
bende Sicht”” genannt werden konnte. Die neuere Theologie und vor allem die
Aussagen der beiden Enzykliken betonen die ,, personal-verséhnende Sicht” von
Bufe und Buflsakrament als ,,Begegnung mit Gott” bzw. ,,mit Christus”. Neben
der christlichen Bufle als einzelnem Akt (im Sinne der ,,conversio’”” und ,,reconci-
liatio” fiir den Christen, welcher sich durch schwere Schuld von Gott getrennt
hat) wird ein Leben des Christen aus der stets neuen Umkehr und der vertieften
Hinwendung zu Christus betont. Der ,,status viatoris’ des Menschen erfiillt sich
im ,,status conversionis’’: ,,diese Haltung stellt das tiefste Element der Pilgerfahrt
jedes Menschen auf dieser Erde dar”. Wer Gott in seinem Wesen als ,,Gott des
Erbarmens’’ und der wohlwollenden Liebe erkannt hat, ,, kann nicht anders, als
in fortwidhrender Bekehrung zu ihm zu leben” (existentieller Aspekt).

,,In der Kirche . . . mufl das Bediirfnis nach Bufie lebendig bleiben, sei sie sakra-
mentaler oder mehr aszetischer Natur” (RH 20). Wenn es im christlichen Leben
entscheidend darum geht, ,,im eucharistischen Leben und in der eucharistischen
Frémmigkeit stets zu verharren und fortzuschreiten und sich selbst unter dem
Einfluf der Eucharistie geistlich zu entfalten” (RH 20), so werden ,,Eucharistie
und Bufle . . . eine zweifache und zugleich innerlich verbundene Dimension des
authentischen Lebens im Geist des Evangeliums, des wahrhaft christlichen Le-
bens”. Die je neue Bemiihung um Bekehrung durch Bue und Bufsakrament hlt
nicht nur den ,,Zugang’ zur Eucharistie offen, sondern erméglicht im tiefsten
Sinn den inneren Anschluf} des Christen an die Hingabe Jesu Christi an den Va-
ter: ,,in immer reiferer Form und durch eine bestandige und immer tiefere Bekeh-
rung wenden wir uns zu Gott hin”, als Menschen, die vielféltigen Begrenzungen
unterliegen, wihrend die Hingabe Christi unbegrenzt ist (Hingabe-Aspekt).

Die individuelle Bekehrung als innerer Akt enthdlt aber auch das wechselseitige
Begegnungsmoment: einerseits das ,,Recht der menschlichen Seele . . . zu einer
mehr persdnlichen Begegnung mit dem gekreuzigten Christus (und) gleichzeitig
das Recht Christi, jedem vonuns. . . im Augenblick der Bekehrung und des Ver-
zeihens zu begegnen” (RH 20). Es besteht also eine innere Korrespondenz zwi-
schen ,,der inneren Wahrheit des Menschen, der menschlichen Schuld und der
Sehnsucht des menschlichen Gewissens” einerseits und dem ,,Geheimnis der
Erlésung als einer lebendigen und lebenspendenden Wirklichkeit”” andererseits.
Der ,, gemeinsame Nenner” fiir diese Korrelation ist das Erbarmen: die Sehnsucht
danach im Menschen, seiner inneren Wahrheit und der inneren Wahrheit der
Welt; die geoffenbarte WesensiuBerung Gottes in der Geschichte des Heils, vor
allem aber in Jesus Christus, der ,,die Inkarnation des Erbarmens Gottes” ist
(Korrelations- Aspekt).

Aus diesem immer neuen Offenwerden des Christen fiir das Erbarmen Gottes
wird geradezu ein neuer Lebensstil: ,, Er besteht in der stindigen Entdeckung und
ausdauernden Verwirklichung der erbarmenden Liebe”, welche die zwischen-
menschlichen Beziehungen beseelt, einer neuen ,,Kultur der Liebe” (Paul VL.).
Im Geiste des Erbarmens werden die Bemithungen um eine ,,menschlichere
Welt” iiber die Kategorie der Gerechtigkeit hinaus in der Tiefe fruchtbar: ,,Eine
Welt ohne Verzeihen wire eine Welt kalter und ehrfurchtsloser Gerechtigkeit, in

130



deren Namen jeder dem anderen gegeniiber nur seine Rechte einfordert” (DM 14)
(spirituell-sozialer Aspekt). —Das ,,echte Erbarmen ist die tiefste Quelle der Gerech-
tigkeit”.

2. Von der individualistischen zur ekklesialen Sicht

Wenn die Kirche das Erbarmen Gottes bekennt, verkiindet und verwirklicht, so
geht es natiirlich auch und vor allem um das Heil und die Bekehrung, um den
geistlichen Lebensstil des einzelnen. Es geht aber dariiber hinaus um den We-
sensvollzug von Kirche: sie ,,lebt ein authentisches Leben, wenn sie das Erbar-
men bekennt und verkiindet’’ (DM 13). Darin besteht ihr eigentliches ,,geistliches
Profil”, das Ziel ihres gesamten Wirkens: ,,das Geheimnis des Erbarmens, das
uns in Christus aufstrahlt, zu verkiinden und ins Leben hineinzutragen”. Da-
durch gewinnt sie ihr sozialdiakonisches, ihr missionarisches und ihr ékumenisches
Profil.

Das sozialdiakonische Profil realisiert die Kirche durch das Ubersteigen von welt-
lichen Strukturen der Gerechtigkeit und Gleichheit im christlichen Moment des
Erbarmens: es ist das ,,unerla@liche Element, sollen die Beziehungen der Men-
schen zueinander vom Geist hochster Achtung des wahrhaft Menschlichen und
gegenseitiger Briiderlichkeit gepragt werden” (DM 14). Jesus Christus, der Dia-
konos, ist fiir solches Handeln ,,Modell der erbarmenden Liebe zum N#chsten”’
(DM 3). Einerseits ist das Erbarmen nur moglich auf der Grundlage der Gerech-
tigkeit (,,dal die Forderungen der Gerechtigkeit erfiillt werden, ist eine Haupt-
bedingung dafiir, da das Antlitz der Liebe aufleuchten kann’‘); andererseits aber
hat das Erbarmen ,, die Kraft, der Gerechtigkeit einen neuen Inhalt zu geben; die-
ser findet seinen einfachsten und vollsten Ausdruck im Verzeihen’ (DM 14). Im
Verzeihen-Schenken und Verzeihen-Empfangen wird die Wiirde des Menschen
betont bzw. wiederhergestellt.

Das Erbarmen Gottes zu verkiinden und zu verwirklichen, ist ,,die dem Volk
Gottes eigene Mission”. Sie hat an der ,,messianischen Sendung Christi Anteil
und setzt diese in gewissem Sinne fort”” (DM 13). Die ,,erbarmende Liebe Gottes’
macht die messianische Botschaft des Evangeliums aus. Und eben diese ,,erbar-
mende Liebe” soll die Kirche zusammen mit der Gerechtigkeit ,,in den vielgestal-
tigen Bereich der zwischenmenschlichen und sozialen Beziehungen hineintra-
gen. Nur dann kann die Welt der Menschen immer menschlicher werden’
(DM 14).

Aus der Realisierung des Erbarmens erhofft der Papst auch die Erfiillung der
O6kumenischen Aufgabe: die ,,Einheit aller, die sich zu Christus bekennen’’. Im
Bekenntnis zum Erbarmen Gottes und im Glauben an ,,die Liebe, die machtiger
ist als die Schwéche der menschlichen Uneinigkeit”, erhofft die Kirche die end-
giiltige Verwirklichung der Einheit, welcher das Gebet Jesu gegolten hat.

3. Zur Realisierung des Erbarmens und der Bufle

Die beiden Enzykliken bieten keine unmittelbaren pastoralen Handlungsmuster
an. Viele Aussagen bediirften der Konkretisierung und der Anwendung auf welt-
liche und vor allem auf innerkirchliche Probleme, damit sie Realititswert gewin-
nen. Was beide Dokumente aufzeigen, sind Manifestationen des verkiindeten
und zugesprochenen Erbarmens: in den Lesungen der Liturgie, in der Verehrung

131



und Betrachtung der Liebe des Herzens Jesu, vor allem aber in der Betonung der
Sakramente der Eucharistie und der Verséhnung, aber auch der Proklamation der
Kirche als Heilszeichen fiir die Welt. Christliches Leben in der Haltung der Bufse
und in der Praxis des BuBsakramentes wird in beiden Enzykliken hineingestelltin
die umgreifende Perspektive des Erbarmens Gottes zu uns sowie jenes Erbar-
mens, das die Christen, die Gemeinden vorzuleben haben, vor allem aber die Kir-
che als Ganze.

4. Fragen der spirituellen und pastoralen Realisierung

Erbarmen anzunehmen von Gott und es weiterzugeben an die Menschen, darin
erfiillt sich unsere Existenz als Seelsorger. ,,Miseri-cordes esse’’ — ein Herz zu ha-
ben fiir die Elenden, das fiihrt uns zur eigenen Gewissenserforschung: wer sind
fiir mich meine Geringsten, des Herren Briider? Welche Einstellung und Kontakte
habe ich zu den Einfachen, den Nichtgebildeten, den Arbeitern und sozial De-
klassierten, vielleicht den Behinderten, den Sonderschiilern, allen, die in dieser
unserer Gesellschaft keine Hoffnung und keine Chance haben?

Ist das Erbarmen als ,,Bufle konkret” Thema meiner Gespriche, Thema meines Unterrichts und der
Predigt? Welche ,, Aktionen des Erbarmens” rege ich an oder helfe sie durchfiihren? Wie geht man in
meiner Gemeinde mit den Elenden um: den sogenannten Fernstehenden (kénnen sie iiberhaupt zu-
riickkommen oder sind sie Fernstehende, weil wir uns von ihnen entfernt haben, von den Alleinste-
henden, den Geschiedenen, den Unehelichen, den jungen Erwachsenen . . .)? Machen wir auf die
Pflicht zum Erbarmen durch Verséhnung aufmerksam? Praktizieren wir sie selbst? Welche ,,Zeichen
des Friedens und der Versshnung’ gibt es iiber den liturgischen Bereich hinaus — mit Christen ver-
schiedener Konfessionen, mit auslindischen Mitbiirgern, mit Inhabern eines anderen Parteibuches
oder einer anderen theologischen oder kirchlichen Konzeption? Gibt es in der Kirche die Dimension
erfahrbaren Erbarmens, erlebbarer Verséhnung? Halten wir Jugendarbeit aus ohne ,,Verkirch-
lichungsabsichten’? Haben wir den Mut zu neuen, ungewohnten Wegen in der Pastoral — oder be-
stimmt die Angst vor Verunsicherung und der Zwang zur Bewahrung um jeden Preis unser Handeln?
Nur einige Fragen, die uns helfen kinnen, da wir der Zuwendung des erbarmenden Gottes die ent-
sprechende Antwort geben durch unser Leben und unser Handeln.

132



