
BEINERT

Das OSe der Schatten auf (Gottes Welt

Das Böse un: das Leid sind die großen Glaubensproben uch für den Christen Die „‚Beste al-
ler elten“, die Leibniz erkennen glaubte, hat N1ıe wirklich überzeugt. Der utor, Professor
für Dogmatik 1 der Universität Kegensburg, bietet Überlegungen, die einen Weg Zu Ver-
stehen öffnen, der ber letztlich Ü A einer Theologie des TEUZES führt. (Redaktion)

Die chrıstlıche Grundposition
Das Problem des Bösen geht un nahe, es geht uns bIs unter die Haut Es erı
selbstverständlich alle Menschen, aber in besonderer Weise un TISten Die
rage VO  - Dorothee o  &, wıe INa  $ enn ach Auschwitz den otten könne,
‚‚der es herrlich regieret”, ist nıicht 1Ur nicht verstummt, sondern Urc viele
schreckliche Ereignisse bis hin In die Jungste Vergangenheit ın unerhörter Weise
intensiviert worden. Vielleicht bedrückendsten €e1 ıst der Umstand, da{fs
WenNnn schon nicht Nnter religiösen, doch unter den politischen Vorzeichen des
Christentums getan wird. S0 laufen die terroristischen Untaten ın Nordirland
ter den Namen Protestanten und Katholiken; eS auch chrıstlıche Milizen,
die VOIL kurzem eın Massaker ıIn den Palästinenserlagern ın Beirut angerichtet ha-
ben Unser Entsetzen VOT dem Bösen wächst noch, WEeNn WIT un die chreck-
lichen Möglichkeiten erinnern, die gegenwärtig UrcCc die ökologischen und waf-
fentechnischen Gegebenheiten 1n greifbare ähe gerückt sSind. Furcht und
Schrecken, eine pessimistische rundstimmung beherrscht weniıgstens hierzu-
an die Oifentlıche Meinung un Stimmung. Das Bedrückende daran ist, da{fs
S1e VOT em und 1ın erster Linie die Junge Generation ergreift, die doch VO ihrem
ature her einen optimistischen Habitus zeigen sollte
Die 1er uUurz angezeigte Grundstimmung ist allerdings für das Abendland nicht
1E  S S1ie WarTr eine bleibende Versuchung. In uNnseTeEeNM Kulturkreis en sich die
Menschen 1m allgemeinen nicht sehr ber die Welt gefreut, sondern ihren Nie-
dergang und hre Schlechtigkeit immer beklagt. Urc den starken Finflu{fs der
Gnosis und des Manichäismus 1mM westlichen Christentum, der sich immer WIe-
der In verschiedenen dualistischen Strömungen äußerte, kam eine asketische
Grundstimmung 1NSs Christentum hinein, die ihm bis ZUuU Stunde geblieben ist
Man ann Regale mi1t Büchern füllen, deren Tenor etwa 1m Buch aps In-
nOozenz’‘ I11 charakterisiert ıst ‚„‚De mi1iser1a humanae conditionis” (Von der ekla-
genswerten Situation des Menschen) Für den Westen War ohl immer jene dü-
ere anthropologische 1 ypisch, die ın dem atalen atz USUaTUuUuC
kommt ‚‚Inter faeces et urınas nascımur”“. Sie wurde anschaulich ıIn den se1it dem
ıttelalter beliebten as  en VO der ‚‚Frau lt” Betrachtet Man solche Dar-
stellungen, wıe S1e sich etwa heute der Nordseite der Sebalduskirche ın Nürn-
berg och finden, VONn der Vorderseite, sieht Ian eın schönes Mädchen mıiıt 1ä-
cheindem Angesicht, gewandet ıIn prächtige eidung. eht [an aber S1Ee
herum und betrachtet den Rücken, sieht I111all aus dem nackten Leib des Mäd-
chens T1C ekelhaftes Gewürm hervor, der Leib selber ist als alter und verfallen-
der Körper gekennzeichnet.

161

WOLFGANG BEI NER T 

Das Böse - der Schatten auf Gottes guter Welt 

Das Böse und das Leid sind die großen Glaubensproben auch für den Christen. Die „Beste al­
ler Welten", die Leibniz zu erkennen glaubte, hat nie wirklich überzeugt. Der Autor, Professor 
für Dogmatik an der Universität Regensburg, bietet Überlegungen, die einen Weg zum Ver­
stehen öffnen, der aber letztl ich zu einer Theologie des Kreuzes führt. (Redaktion) 

Die christliche Grundposition 

Das Problem des Bösen geht uns nah e, es geht uns bis unter die Haut. Es betrifft 
selbstverständlich alle Menschen, aber in besonderer Weise uns Christen. Die 
Frage von Dorothee Sölle, wie man denn nach Auschwitz den Gott loben könne, 
„ der alles so herrlich regieret", ist nicht nur nicht verstummt, sondern durch viele 
schreckliche Ereignisse bis hin in die jüngste Vergangenheit in unerhörter Weise 
intensiviert worden. Vielleicht am bedrückendsten dabei ist der Umstand, daß es, 
wenn schon nicht unter religiösen, so doch unter den politischen Vorzeichen des 
Christentums getan wird. So laufen die terroristischen Untaten in Nordirland un­
ter den Namen Protestanten und Katholiken; es waren auch chr istliche Milizen, 
die vor kurzem ein Massaker in den Palästinenserlagern in Beirut angerichte t ha­
ben. Unser Entsetzen vor dem Bösen wächst noch, wenn w ir uns an die schreck­
lich en Möglichkeiten erinnern, die gegenwärtig durch die ökologischen und waf­
fentechnischen Gegebenheiten in greifbare Nähe gerückt sind. Furcht und 
Schrecken, eine pessimistische Grundstimmung beherrscht wenigstens hierzu­
lande die öffentliche Meinung und Stimmung. Das Bedrückende daran ist, daß 
sie vor allem und in erster Linie die junge Generation ergreift, die doch von ihrem 
Naturell her einen optimistischen Habitus zeigen sollte. 
Die hier kurz angezeigte Grundstimmung is t allerdings für das Abendland nicht 
neu. Sie war eine bleibende Versuchung. In unserem Kulturkreis haben sich die 
Menschen im allgemeinen nicht sehr über die Welt gefreut, sondern ihren Nie­
dergang und ihre Schlechtigkeit immer beklagt. Durch den starken Einfluß der 
Gnosis und des Manichäismus im westlichen Christentum, der sich immer w ie­
der in verschiedenen dualistischen Strömungen äußerte, kam eine asketische 
Grundstimmung ins Christentum hinein, die ihm bis zur Stunde geblieben ist. 
Man kann ganze Regale mit Büchern füllen, deren Tenor etwa im Buch Papst In­
nozenz' III. charakterisiert is t: ,,De miseria humanae conditionis" (Von der bekla­
genswerten Situation des Mensch en). Für den Westen war wohl immer jene dü­
stere anthropologische Sicht typisch, die in dem fatalen Sa tz z um Ausdruck 
kommt: ,,Inter faeces et urinas nascirnur". Sie wurde anschaulich in den seit dem 
Mittelalter beliebten Plastiken von der „Frau Welt". Betrachtet man solche Dar­
stellungen, wie sie sich etwa h eute an der Nordseite der Sebalduskirche in Nürn­
berg noch finden, von der Vorderseite, so sieht man ein schönes Mädch en mit lä­
chelndem Angesicht, gewandet in prächtige Kleidung. Geht man aber um sie 
h erum und betrachtet den Rücken, so sieht man: aus dem nackten Leib des Mäd­
chens bricht ekelhaftes Gewürm hervor, der Leib selber ist als alter und verfallen­
d er Körper gekennzeich net. 

161 



Es oibt allerdings auch och eine andere Sıcht Man hat auch bei uns ulande nicht
immer Schwarz ın Schwarz gemalt, sondern WarTr immer wıeder auch bereit, e1-
111e Weltoptimismus Zu Durchbruch verhelfen, der bereit WAar, auch das
e1ılle und Gute der Welt sehen un sich aro ın einer schrankenlosen Da-
seinsfreude ergehen. Die Renaissance und die Aufklärung bieten ebenso wWwI1Ie
der Barock genügen Beispiele für diese Haltung. Zu etzter Konsequenz iıst BCe-
steigert 1ın der Theodizee VON Gottfried Wilhelm Leibniz Für ih hat Gott die Welt
als beste er elten erschaffen. Natürlich konnte auch nicht VO Faktum des
Bösen abstrahieren. Aber, bei 1C besehen, sagt SI ıst aAr nıicht Ose „„ES
gäbe eLiwas Handeln Gottes verbessern, WEel Gelegenheit hätte, eLIiwas
besser machen. Gott mu{ notwendig die beste (Welt) gewählt en
Denn tut nichts, hne dafß er der OchMNsten Vernunft gemä handelt Fın Geg-
NerTr wird vielleicht einwenden, wäre eine Welt ohne un und Leid möglich
SCeWESECN. ber ich bestreite, da{fs S1Ee annn besser BCeWESECNHN ware Wenn das
geringste Übel, das ın der Welt geschieht, fehlte, dann wäre nicht mehr diese
Welt, die, es e1In- und abgerechnet, VO  - dem chöpfer, der S1Ee gewählt hat, als
die beste befunden worden ist Allerdings annn INa  — sich mögliche elten hne
unun Unglück vorstellen. aber diese selben elten würden der Uunsrı-
SCn anderweitig sehr unterlegen Güte sein“ (Theodizee ]: 10) In einer olchen
Welt annn selbst das OSe die Ursache VO EeLiwa Gutem SEe1IN: Ir G1 fata volunt,
ına Venlena i1u.vant“ (Doppeltes ift hilft, wenn das eschN1CcC eES will; Leibniz,
Tentamına heodiceae 10) 1C. sehr mıiıt der logischen Stringenz des
strengen hilosophen als mıit dem guten illen des frommen Christen suchte die
Physiko-Theologie des 18 Jahrhunderts allenthalben Beweise 1n der Natur für die
überbordende Güte Gottes. Sie den chöpfer, weil er dem Steinbock g_
krümmte Hörner gegeben habe, aus denen sich der ensch Spazierstöcke für
seline Bergwanderungen machen könne. Lesser, eın heute ecvergeS-

eologe, hinterließ der achwe eine Insecto-Theologia, ‚‚einen Vel-
nunft- un schriftmäfßigen Versuch, wI1ıe eın ensch Urc autmerksame Be-
trachtung der SONS wenig geachteten Insekten lebendiger Erkenntnis und
Bewunderung der 11-Mac und Weisheit, der Güte und Gerechtigkeit des SrO-
en Gottes gelangen könne‘“ (Leipzig eT chrieb seine Litho-Theologia und
eine Testaceo-Theologia, ın der aus den Steinen bzw der Existenz der Schnek-
ken und uscheln die Güte un TO Gottes zeigte. 177 un Donner, Heu-
schrecken un Fische dienten gleicherweise ZUr!T Erhärtung der Leibnizschen The-

S1e jeg U: heute fern wıe die pessimistische un  N nahesteht. Die genuUuINE
chrıstlıche Theologie hat sich weder der einen och der anderen ese edın-
gungslos ergeben. Unbeirrt hat S1e der Grundaussage der biblischen eligıon
festgehalten, die ın den Billigungsformeln des ersten Schöpfungsberichtes zu
USdTuC kommt ‚‚Gott sah es d  / wWwWas gemacht hatte Es War sehr gut  44
Gen L3 In der christlichen Schöpfungslehre wurde dieser Ansatz nach Vel-

schiedenen Richtungen hin entfaltet. 50 wurde die 1e Gottes als Seinsgrund
en kreatürlichen Se1ins erkannt. In der Te VO  — der bleibenden und totalen
Herkünftigkeit der Welt VO  - ott ist eingeschlossen, da{fs alle ınge eine grundle-
gende und sich grundsätzlich durchhaltende G’utheit un Werthaftigkeit besit-
zen Schöpfung 1st wert
Auf der anderen Seite hat das Christentum niemals übersehen, wI1ıe gefährdet
und fragwürdig diese (Güte ist Die grundlegenden Lehren VO der TDSunde und

162

Es gibt allerdings auch noch eine andere Sicht. Man hat auch bei uns zulande nicht 
immer Schwarz in Schwarz gemalt, sondern war immer wieder auch bereit, ei­
nem Weltoptimismus zum Durchbruch zu verhelfen, der bereit war, auch das 
Heile und Gute an der Welt zu sehen und sich darob in einer schrankenlosen Da­
seinsfreude zu ergeh en. Die Renaissance und die Aufklärung bieten ebenso wie 
der Barock genügend Beispiele für diese Haltung. Zu letzter Konsequenz ist er ge­
steigert in der Theodizee von Gottfried Wilhelm Leibniz. Für ihn hat Gott die Welt 
als beste aller Welten erschaffen. Natürlich konnte auch er nicht vom Faktum des 
Bösen abstrahieren. Aber, bei Licht besehen, so sagt er, ist es gar nicht böse: ,,Es 
gäbe etwas am Handeln Gottes zu verbessern, wenn er Gelegenheit hätte, etwas 
besser zu machen .... Gott muß notwendig die beste (Welt) gewählt haben. 
Denn er tut nichts, ohne daß er der höchsten Vernunft gemäß handelt. Ein Geg­
ner wird vielleicht einwenden, es wäre eine Welt ohne Sünde und Leid möglich 
gewesen. Aber ich bestreite, daß sie dann besser gewesen wäre .... Wenn das 
geringste übel, das in der Welt geschieht, fehlte, dann wäre es nicht mehr diese 
Welt, die, alles ein- und abgerechnet, von dem Schöpfer, der sie gewählt hat, als 
die beste befunden worden ist. Allerdings kann man sich mögliche Welten ohne 
Sünde und Unglück vorstellen .... aber diese selben Welten w ürden der unsri­
gen anderweitig sehr unterlegen an Güte sein" (Theodizee I, 10). In einer solchen 
Welt kann selbs t das Böse die Ursache von etwas Gutem sein: ,,Et si fata volunt, 
bina venena iuvant" (Doppeltes Gift hilft, wenn das Geschick es will; Leibniz, 
Tentamina Theodiceae T. 10). Nicht so sehr mit der logischen Stringenz des 
strengen Philosophen als mit dem guten Willen des frommen Christen suchte die 
Physiko-Theologie des 18. Jahrhunderts allenthalben Beweise in der Natur für die 
überbordende Güte Gottes. Sie lobte den Schöpfer, weil er dem Steinbock ge­
krümmte Hörner gegeben habe, aus denen sich der Mensch Spazierstöcke für 
seine Bergwanderungen machen könne. F. C. Lesser, ein heute zu Recht verges­
sener Theologe, hinterließ der Nachwelt eine Insecto-Theologia, ,,einen ver­
nunft- und schriftrnäßigen Versuch, wie ein Mensch durch aufmerksame Be­
trachtung der sonst so wenig geachteten Insekten zu lebendiger Erkenntnis und 
Bewunderung der All-Macht und Weisheit, der Güte und Gerechtigkeit des gro­
ßen Gottes gelangen könne" (Leipzig 1738); er schrieb seine Litho-Theologia und 
eine Testaceo-Theologia, in der er aus den Steinen bzw. der Existenz der Schnek­
ken und Muscheln die Güte und Größe Gottes zeigte. Blitz und Donner, Heu­
schrecken und Fische dienten gleicherweise zur Erhärtung der Leibnizschen The­
se. Sie liegt uns heute so fern wie die pessimistische uns nahesteht. Die genuine 
christliche Theologie hat sich weder der einen noch der anderen Th ese bedin­
gungslos ergeben. Unbeirrt hat sie an der Grundaussage der biblischen Religion 
festgehalten, die in den Billigungsformeln des ersten Schöpfungsberichtes zum 
Ausdruck kommt. ,,Gott sah alles an, was er gemacht hatte: Es war sehr gut" 
(Gen 1,31). In der christlichen Schöpfungslehre wurde dieser Ansatz nach ver­
schiedenen Richtungen hin entfaltet. So wurde die Liebe Gottes als Seinsgrund 
allen kreatürlichen Seins erkannt. In der Lehre von der bleibenden und totalen 
Herkünftigkeit der Welt von Gott ist eingeschlossen, daß alle Dinge eine grundle­
gende und sich grundsätzlic~ durchhaltende Gutheit und Werthaftigkeit besit­
zen . Schöpfung ist etwas wert. 
Auf der anderen Seite hat das Christentum -niemals übersehen, wie gefährdet 
und fragwürdig diese Gü te ist. Die grundlegenden Lehren von der Erbsünde und 

162 



der universalen rlösung UrCc Jesus Christus en als Voraussetzung, dafs
diese Welt nicht ist, WI1eE S1IE sein müßte Man könnte zugespitzt formulieren:
hne die Existenz des Bösen bräche die chrıstlıche eligion ın sich
50 anerkennt S1€e wesentliche Grundgedanken der weltpessimistischen wıe der
weltoptimistischen 1C Sie ist, mıt einem Wort gesagt, weltrealıstısch. Weil die
Schöpfung 5anZ Gottes Schöpfung und darum gut ıst, besteht ihre ualıta nicht
unabhängig in sich, sondern kann, darf und IMUu 1n dem Maifße ausgesagt WEelI-

den, ın dem S1E auf (Gott bezogen ist Das edeute negatıv, dafs S1e 1ın dem Mo-
ment gefährdet ıst bzw endet, S1IE aus der Beziehung ihrem Urheber fällt
Weil die Welt nicht In selbsteigener Güte besteht, ist sS1e LU lange gut, wıe sS1e
dem illen Gottes konform ist Diese CNrıIStiliche rundthese ist u näher
entfalten.

Gottes gute Welt
Wenn die christliche Schöpfungslehre VO  3 der G üte der Schöpfung spricht, annn
zieht S1e sich nicht dadurch auUus der Affäre, dafß S1Ee diese Quali  on auf das Pa-
radies des Anfangs bezieht, VO dem der Schöpfungsmythos der berichtet.
Naturwissenschaftliche Daten en uns längst versichert, da{fs eın olches ara-
1es 1mM Sinne einer heilen Welt nıe bestanden hat In langen und
Kämpfen hat sich die Menschwerdung un Kultivierung des Menschen vollzo-
SCn Sie ist, wI1ı1e die eingangs genannten Hinweise überdeutlic zeigen, och kei-
NESWEBS abgeschlossen. Die chrıstlıche eologie betreibt aber auch In dem Sinne
keine Immunisierungsstrategie, da{fß sie, wI1e der Marxiısmus, auf das Paradies der
Zukunft rekurriert. Dafß die Gegenwart nicht das Goldene Zeitalter ist, ıst die tr1ı-
viale Feststellung er Predigten.
Was aber soll annn die Rede VO  - dereSchöpfung? Sie proklamiert die SEe1INS-
hafte und bleibende Positivität der Schöpfung. Vom Schöpfungsbericht der
un der BHANZEN Grundhaltung der eiligen Schriften wI1e Neuen Testamentes
gelangt die Schöpfungstheologie folgenden Erkenntnissen:

Die Schöpfung ist als Ergebnis VO Gottes Weisheitshandeln 1n sich geordne
un verständlich Sie ist das, Was die Griechen mıiıt dem Wort Kosmos oll-
ten geordnete un schöne Welt Die Welt als Gottes Welt ist auch Abglanz seliner
Schönheit, Herrlichkeit und ajestät. ESs xibt bestimmte psychische Krankheiten,
1n denen der davon betroffene ensch alles, Was ihm begegnet, negatıv deutet.
Vielleicht ist auch landläufiger Weltpessimismus das 5Symptom einer tiefen
seelischen Störung der heutigen Generation. en WIT wirklich 5A2 den IC
dafür verloren, wı1ıe wunderbar nicht 1Ur die Welt der Natur ist, sondern auch die
er des Menschen? Von den Anfängen der bis heute en WIT eine
imponierende VO gewaltigen Zeugnissen menschlicher TO VOTLT ugen.
Wır sollten S1e davor nicht verschließen.

Als gute Welt ist die Schöpfung sSinnvoll. Das bezieht sich auch auf die mi1t und
UTrC die Schöpfung gegebene Zeit, also auch auf den Ablauf der Geschichte
Damluıt aber ist auch das en des Menschen 1n der Welt grundsätzlich und prin-
zipiell voller 1nnn Aus der Güte der Schöpfung können WIT die omfnung auf die
vollkommene T  ung uUuNnNsSeTes tiefsten Verlangens ach uC un Ewigkeit
en Im Vorsehungsglauben können WIT uns und uNnseTe Welt 1m Schöpfer DE“
borgen wıssen und VO da AauUus 1n Gelassenheit den Gang der ınge annehmen.

der universalen Erlösung durch Jesus Christus haben als Voraussetzung, daß 
diese Welt nicht so ist, wie sie sein müßte. Man könnte zugespitzt formulieren: 
Ohne die Existenz des Bösen bräche die christliche Religion in sich zusammen. 
So anerkennt sie wesentliche Grundgedanken der weltpessimistischen wie der 
weltoptimistischen Sicht. Sie ist, mit einem Wort gesagt, weltrealistisch. Weil die 
Schöpfung ganz Gottes Schöpfung und darum gut ist, besteht ihre Qualität nicht 
unabhängig in sich, sondern kann, darf und muß in dem Maße ausgesagt wer­
den, in dem sie auf Gott bezogen ist. Das bedeutet negativ, daß sie in dem Mo­
ment gefährdet ist bzw. endet, wo sie aus der Beziehung zu ihrem Urheber fällt. 
Weil die Welt nicht in selbsteigener Güte besteht, ist sie nur so lange gut, wie sie 
dem Willen Gottes konform ist. Diese christliche Grundthese ist nun näher zu 
entfalten. 

Gottes gute Welt 

Wenn die christliche Schöpfungslehre von der Güte der Schöpfung spricht, dann 
zieht sie sich nicht dadurch aus der Affäre, daß sie diese Qualifikation auf das Pa­
radies des Anfangs bezieht, von dem der Schöpfungsmythos der Bibel berichtet. 
Naturwissenschaftliche Daten haben uns längst versichert, daß ein solches Para­
dies im Sinne einer heilen Welt nie bestanden hat. In langen und grausamen 
Kämpfen hat sich die Menschwerdung und Kultivierung des Menschen vollzo­
gen. Sie ist, wie die eingangs genannten Hinweise überdeutlich zeigen, noch kei­
neswegs abgeschlossen. Die christliche Theologie betreibt aber auch in dem Sinne 
keine Immunisierungsstrategie, daß sie, wie der Marxismus, auf das Paradies der 
Zukunft rekurriert. Daß die Gegenwart nicht das Goldene Zeitalter ist, ist die tri­
viale Feststellung aller Predigten. 
Was aber soll dann die Rede von der guten Schöpfung? Sie proklamiert die seins­
hafte und bleibende Positivität der Schöpfung. Vom Schöpfungsbericht der Bibel 
und der ganzen Grundhaltung der Heiligen Schrift Alten wie Neuen Testamentes 
gelangt die Schöpfungstheologie zu folgenden Erkenntnissen: 

1. Die Schöpfung ist als Ergebnis von Gottes Weisheitshandeln in sich geordnet 
und verständlich. Sie ist das, was die Griechen mit dem Wort Kosmos sagen woll­
ten: geordnete und schöne Welt. Die Welt als Gottes Welt ist auch Abglanz seiner 
Schönheit, Herrlichkeit und Majestät. Es gibt bestimmte psychische Krankheiten, 
in denen der davon betroffene Mensch alles, was ihm begegnet, negativ deutet. 
Vielleicht ist auch unser landläufiger Weltpessimismus das Symptom einer tiefen 
seelischen Störung der heutigen Generation. Haben wir wirklich ganz den Blick 
dafür verloren, wie wunderbar nicht nur die Welt der Natur ist, sondern auch die 
Werke des Menschen? Von den Anfängen d er Kultur bis heute haben wir eine 
imponierende Fülle von gewaltigen Zeugnissen menschlicher Größe vor Augen. 
Wir sollten sie davor nicht verschließen. 

2. Als gute Welt ist die Schöpfung sinnvoll. Das bezieht sich auch auf die mit und 
durch die Schöpfung gegebene Zeit, also auch auf den Ablauf der Geschichte. 
Damit aber ist auch das Leben des Menschen in der Welt grundsätzlich und prin­
zipiell voller Sinn. Aus der Güte der Schöpfung können wir die Hoffnung auf die 
vollkommene Erfüllung unseres tiefsten Verlan gens nach Glück und Ewigkeit 
haben. Im Vorsehungsglauben können wir uns und unsere Welt im Schöpfer ge­
borgen wissen und von da aus in Gelassenheit den Gang der Dinge annehmen. 

163 



Aus diesen beiden Grunderkenntnissen chrisflicher eologie ergl sich, da{fs
das OSse und das bel nicht notwendiger Bestandtei dieser Welt sind. Die Be-
denken und Z,weifel, die WIT aben, können nicht der Schöpfung und dem
chöpfer angelastet werden, sondern mMuUusSsen andere Ursachen en

och eine weitere wichtige Einsicht erg1 sich daraus: weil die Schöpfung
grundsätzlich und wesentlich gut ist, steht S1Ie dem iırken Gottes 1n jeder Weise
ZUT Verfügung. ott bleibt der Herr der Geschichte, der Herr der Welt, der Herr
auch dieser Zeit 50 iıst der Tenor der christlichen Religion eın unen  iches Ver-
uen, das seinen run 1m Glauben d Gottes TIun hat

Der duni<le chatten
Man ann eES nıiemandem verdenken, wenn diese Thesen mıit iInnerem 1der-
streben, ja miıt einem L1IUT mühsam unterdrückten Protest lesen konnte.
Man annn auch ar nicht VOonNn der Güte der chöpfung reden, hne schon
der atsache USdTuC geben, da{fß viele inge ın der Welt eın eklatanter
Widerspruch S1Ee sein scheinen. Für einen nüchternen und unbefange-
nen Beobachter sieht es doch au  n das OSe un das Leid 1n der Welt sind Tatsa-
che, die Thesen der Schöpfungstheologie höchstenfalls Hypothese. Wenn ott
gut ist un eine gute Schöpfung hervorgebracht hat, wıe annn annn alles
dieses zulassen: die Krankenhäuser un die Friedhöfe, die Nervenheilanstalten
und die Gefängnisse, die Dürre ın der Sahelzone und den schrecklichen Unfall
auf der Autobahn? Diese Fragen lassen sich theoretisch LUr schwer abwehren,
existentiell aber gar nicht In dem Moment, S1e ZUuUrTr eigenen, ZUT Sanz persönli-
chen, ZUT rage der Betroffenheit werden, un: das geschieht iın jedes Menschen
en ur oft, kann INa  ' S1IE mıit och ubtilen Überlegungen, mıit och
SCNAUEN Belegen aUSs dieser der jener Urkunde nicht ZUT Ruhe bringen.
Man ann sich mıit dem Bösen ın der Welt nicht bfinden Es scheint alle grundle-
genden christlichen Positionen als altlose Ideologie widerlegen. Da ist die
Tre VO  — der göttlichen mMac. der es eın sSe1n eın verdankt: wirkt also
ott auch das Böse? Da ist die ese VO  — der Sinnhaftigkeit des Endlichen, die Er-
füllung ordert annn verhindert aber das OSse das Heil der Schöpfung. Da ist die
TE VO der personalen 1e Gottes, der die universale Fürsorge für seine (3
schöpfe übernimmt: wIıe aber kann e5 annn viel Unheil geben?
Zu en Zeiten un auf en möglichen egen en sich die Menschen be-
müht, dieses bestürzende Problem denkerisch lösen. Man annn TEL Gruppen
VO  - Antworten unterscheiden. Der Naturalısmus erklärt das OSse aus dem blinden
irken der Naturkräfte oder als bloßes Abfallprodukt der Evolution oder als
türliche Schwäche des Menschen, die mıit selner En  16  el gegeben sSe1 Der
Monıiısmus versucht, das OSe aus der reinen Gottferne der Schöpfung erklären,
weil Realıtät und Wert der inge UrcCc die Intensität bestimmt selen, die S1IE mıit
Gott verbindet. Weil die irdischen inge 1U sehr abgeschwächt mıit Gott iden-
tisch selen, damıt auch miıt seiner Güte, MUSSe INa  j das ndliche Sein, Je endli-
cher e5 ist, als OSse bezeichnen. och diese Bosheit ist, weil Gottesferne, letztlich
usSs10Nn Der Dualısmus ndlich älßt das Oose einem bestimmten Teil der chöp-
fung einwohnen, gewöhnlich der Matere. Der Geist ist out, das Leiblich-Mate-
re OSse He diese Wege münden entweder 1ın der Sackgasse: S1€e tellen eine
UNANSECEINESSECNE Verharmlosung der Realıtät des Bösen dar, oder S1e stehen 1mM

3. Aus diesen beiden Grunderkenntnissen christlicher Theologie ergibt sich, daß 
das Böse und das übel nicht notwendiger Bestandteil dieser Welt sind. Die Be­
denken und Zweifel, die wir haben, können nicht der Schöpfung und dem 
Schöpfer angelastet werden, sondern müssen andere Ursachen haben. 

4. Noch eine weitere wichtige Einsicht ergibt sich daraus: weil die Schöpfung 
grundsätzlich und wesentlich gut ist, steht sie dem Wirken Gottes in jeder Weise 
zur Verfügung. Gott bleibt der Herr der Geschichte, der Herr der Welt, der Herr 
auch dieser Zeit. So ist der Tenor der christlichen Religion ein unendliches Ver­
trauen, das seinen Grund im Glauben an Gottes Tun hat. . . 

Der dunkle Schatten 

Man kann es niemandem verdenken, wenn er diese Thesen mit innerem Wider­
streben, ja sogar mit einem nur mühsam unterdrückten Protest lesen konnte. 
Man kann auch gar nicht von der Güte der Schöpfung reden, ohne schon zuvor 
der Tatsache Ausdruck zu geben, daß so viele Dinge in der Welt ein eklatanter 
Widerspruch gegen sie zu sein scheinen. Für einen nüchternen und unbefange­
nen Beobachter sieht es doch so aus: das Böse und das Leid in der Welt sind Tatsa­
che, die Thesen der Schöpfungstheologie höchstenfalls Hypothese. Wenn Gott 
gut ist und er eine gute Schöpfung hervorgebracht hat, wie kann er dann alles 
dieses zulassen: die Krankenhäuser und die Friedhöfe, die Nervenheilanstalten 
und die Gefängnisse, die Dürre in der Sahelzone und den schrecklichen Unfall 
auf der Autobahn? Diese Fragen lassen sich theoretisch nur schwer abwehren, 
existentiell aber gar nicht. In dem Moment, wo sie zur eigenen, zur ganz persönli­
chen, zur Frage der Betroffenheit werden, und das geschieht in jedes Menschen 
Leben nur zu oft, kann man sie mit noch so subtilen Oberlegungen, mit noch so 
genauen Belegen aus dieser oder jener Urkunde nicht zur Ruhe bringen. 
Man kann sich mit dem Bösen in der Welt nicht abfinden. Es scheint alle grundle­
genden christlichen Positionen als haltlose Ideologie zu widerlegen. Da ist die 
Lehre von der göttlichen Allmacht, der alles Sein sein Sein verdankt: wirkt also 
Gott auch das Böse? Da ist die These von der Sinnhaftigkeit des Endlichen, die Er­
füllung fordert: dann verhindert aber das Böse das Heil der Schöpfung. Da ist die 
Lehre von der personalen Liebe Gottes, der die universale Fürsorge für seine Ge­
schöpfe übernimmt: wie aber kann es dann so viel Unheil geben? 
Zu allen Zeiten und auf allen möglichen Wegen haben sich die Menschen be­
müht, dieses bestürzende Problem denkerisch zu lösen. Man kann drei Gruppen 
von Antworten unterscheiden. Der Naturalismus erklärt das Böse aus dem blinden 
Wirken der Naturkräfte oder als bloßes Abfallprodukt der Evolution oder als na­
türliche Schwäche des Menschen, die mit seiner Endlichkeit gegeben sei. Der 
Monismus versucht, das Böse aus der reinen Gottferne der Schöpfung zu erklären, 
weil Realität und Wert der Dinge durch die Intensität bestimmt seien, die sie mit 
Gott verbindet. Weil die irdischen Dinge nur sehr abgeschwächt mit Gott iden­
tisch seien, damit auch mit seiner Güte, müsse man das endliche Sein, je endli­
cher es ist, als böse bezeichnen. Doch diese Bosheit ist, weil Gottesferne, letztlich 
Illusion. Der Dualismus endlich läßt das Böse einem bestimmten Teil der Schöp­
fung einwohnen, gewöhnlich der Materie. Der Geist ist gut, das Leiblich-Mate­
rielle böse. Alle diese Wege münden entweder in der Sackgasse: sie stellen eine 
unangemessene Verharmlosung der Realität des Bösen dar, oder sie stehen im 

164 



Widerspruch ZUr!T: christlichen Schöpfungstheologie. Es bleibt also a  el, da{fß INa

das OSse nicht wegdiskutieren annn Man kann- das S11 ıner Eindringlichkeit
wiederholt, auch CNrıisStlıc nicht Aaus der Welt schaffen Letztlich würde I1a  — iın
einer vielleicht ZWaaT sublimen, aber doch verhängnisvollen Weilise das Erlö-
sungswerk Christi wegdiskutieren. Im Kreuz ist schliefßlich ott selber in die S0-
lıdarıtät miıt dem menschlichen Leiden, ın die Teilhabe Bösen ın der Welt
getreten. Die Heilsgeschichte selber würde irreal, drängte INa iın welcher
Weise auch immer den Rand Der amerikanische eologe Gilkey fa(lt das
Problem folgendermafßenen ‚„‚Das OSse ist also für Gott und se1ine (36-
schöpfe iın gleicher Weise wirklich und schrecklich DE eES5 aber VO irgendwoher
kommt, MuUu VON einem afifur bestimmten (Irt der göttlichen Schöpfung
kommen. Das ist das intellektuelle Dilemma, dem eın gläubiger T1S 11“
übersteht, WenNn ET die Welt überblickt.‘‘1

existentielles oder ntellektuelles Dilemma INa  — braucht, meiline ich, nicht be-
sonders betonen, dafß auf diesem knappen aum die Breite und Tiefe
dieser rage nicht erorter werden annn Wır wollen MNUur versuchen, nachfolgend
gleichsam die ichtung welsen, In der WenNnn auch nicht 5AILZ aufgelöst,
doch 1n dem Sinne gelichtet werden kann, wı1ıe Geheimnisse eben rhellt WEeTlI-
den vermögen, die In ihrer SANZEN 1efe ıIn die Undurchdringlichkeit Gottes sel-
ber hineinreichen. Wenn 1ın der mehrtausendjährigen Geschichte der Menschheit
die rationalen wI1e auch die existentiellen Wege, einer Bewältigung des Pro-
ems kommen, nicht gla ans Ziel geführt en, erhebt sich der erdacC
dafs gültig ist, Was eine tiefe 1NS1C schon immer als mysterıum Inıquitatis, als (38-
heimn1ıs des Bösen deklariert hat

Das bel der Welt
Wenn WIT unter christlichem Vorzeichen VO Bösen reden, melınen WITr damıt al-
les, Was das potentielle Gut-Sein der Schöpfung verhindert, Was, mıit anderen
Worten, das Unheil 1n einer VO ihrem rsprung her eiligen und heilen Welt
ausmacht. Versucht Inan, diesen Begriff konkretisieren, sieht I1la  - sich zwel
grundlegenden Unterscheidungen genötigt. Böses 1mM genannten umfassenden
1nnn egegnet uns einmal ın der Natur; stößt uns dieses bel ın der Welt SPIC-
chen WIT gewöÖöhnlich VON einem nglück. Zum andern treffen WIT 1mM sittlich-
moralischen Bereich; selne Ursache LENNEN WIT ann 1 allzgemeinen CHAu In
der Fachterminologie ausgedrückt: WIT mMuUuUuSSsSen das malum physıcum oder UÜbel der
elt un! das malum morale, das 0OSE Aadus der Schuld, unterscheiden. Der Effekt
annn ZWaT iın beiden Fällen der gleiche seln, doch wenn WIT ach der Bewältigung
des Bösen suchen, mMuUuSSsen WITr die Ursache herankommen. Wenn der 177 ın
ein Haus einschlägt un den gesamten Besıitz seiner Bewohner und möglicher-
welse diese selber vernichtet, annn ist das ohne Z weifel etiwas Böses: eın Leid
wird zugefügt, Unheil verursacht doch ist daran eigentlich niemand schuld Es
i1st halt eın Unglück, furchtbar auch ist Anders ist wWwWwenn das Feuer VO
einem Verbrecher, einem Brands  er gelegt wird. uch 1er ist der Effekt die

Gilkey, da Der Himme!l und Frde gemacht hat Die christliche TE Von der Schöpfung und das
Denken uUuNsSeTeTr Zeit, München 1971, 179

165

Widerspruch zur chris tlichen Schöpfungstheologie. Es bleibt also dabei, daß man 
das Böse nicht wegdiskutieren kann. Man kann es, das sei in aller Eindringlichkeit 
wiederholt, auch christlich nicht aus der Welt schaffen. Letztlich würde man in 
einer vielleicht zwar sublimen, aber doch verhängnisvollen Weise das Erlö­
sungswerk Christi wegdiskutieren. Im Kreuz ist schließlich Gott selber in die So­
lidarität mit dem menschlichen Leiden, d. h. in die Teilhabe am Bösen in der Welt 
getreten. Die Heilsgeschichte selber würde irreal, drängte man es in welcher 
Weise auch immer an den Rand. Der amerikanische Theologe L. Gilkey faßt das 
Problem folgendermaßen zusammen: ,,Das Böse ist also für Gott und seine Ge­
schöpfe in gleicher Weise wirklich und schrecklich. Da es aber von irgendwoher 
kommt, muß es von einem dafür bestimmten Ort der göttlichen Schöpfung 
kommen. Das is t das intellektuelle Dilemma, dem ein gläubiger Christ gegen­
übersteht, wenn er die Welt überblickt. " 1 

Ob existentielles oder intellektuelles Dilemma- man braucht, meine ich, nicht be­
sonders zu beton en, daß auf diesem knappen Raum die ganze Breite und Tiefe 
dieser Frage nicht erörtert werden kann. Wir wollen nur versuchen, nachfolgend 
gleichsam die Richtung zu weisen, in der es, wenn auch nicht ganz aufgelöst, so 
doch in dem Sinne gelichtet werden kann, wie Geheimnisse eben erhellt zu wer­
den vermögen, die in ihrer ganzen Tiefe in die Undurchdringlichkeit Gottes sel­
ber hineinreichen. Wenn in der mehrtausendjährigen Geschichte der Menschheit 
die rationalen wie auch die existentiellen Wege, zu einer Bewältigung des Pro­
blems zu kommen, nicht glatt ans Ziel geführt haben, erhebt sich der Verdacht, 
daß gültig ist, was eine tiefe Einsicht schon immer als mysterium iniquitatis, als Ge­
heimnis des Bösen deklariert hat. 

Das übel der Welt 
Wenn wir unter christlichem Vorzeichen vom Bösen reden, meinen wir damit al­
les, was das potentielle Gut-Sein der Schöpfung verhindert, was, mit anderen 
Worten, das Unheil in einer von ihrem Ursprung her heiligen und heilen Welt 
ausmacht. Versucht man, diesen Begriff zu konkretisieren, sieht man sich zu zwei 
grundlegenden Unterscheidungen genötigt. Böses im genannten umfassenden 
Sinn begegnet uns einmal in der Natur; s tößt uns dieses Ubel in der Welt zu, spre­
chen wir gewöhnlich von einem Unglück. Zum andern treffen wir es im sittlich ­
moralischen Bereich; seine Ursache nennen wir dann im allgemeinen Schuld. In 
der Fachterminologie ausgedrückt: wir müssen das malum physicum oder Ubel der 
Welt und das malum morale, das Böse aus der Schuld, unterscheiden. Der Effekt 
kann zwar in beiden Fällen der gleiche sein, doch wenn wir nach der Bewältigung 
des Bösen suchen, müssen wir an die Ursache herankommen. Wenn der Blitz in 
ein Haus einschlägt und den gesamten Besitz seiner Bewohner und möglicher­
weise diese selber vernichtet, dann ist das ohne Zweifel etwas Böses: ein Leid 
wird zugefügt, Unheil verursacht- doch ist daran eigentlich niemand schuld. Es 
ist halt ein Unglück, so furchtbar es auch ist. Anders ist es, wenn das Feuer von 
einem Verbrecher, einem Brandstifter gelegt wird. Auch hier ist der Effekt die 

1 Gilkey, Z., Der Himmel und Erde gemacht hat. Die chris tliche Lehre von der Schöpfung und das 
Denken unserer Zeit, München 1971, 179. 

165 



Vernichtung des Besitzes und wlederum möglicherweise der Bewohner des Hau-
5€e5, doch die Ursache davon ist eine 5ANZ andere: handelt sich eın schuld-
haftes ergehen, eın Verbrechen
Wır wollen zunächst das malum physıcum betrachten. Realistisches Denken wird
In echnung tellen, dafß In einer geschöpflichen, seinsabhängigen Welt es In
seinem Wesen und In sämtlichen Strukturen ZWaT wirklich, aber abhängig ist
Weil keine Kreatur Ursache ihrer selbst ist, annn keine aus sich selbst bestehen.
Das ıst ın erster Linie verstehen, da{fs es Seiende VOoO Gott abhängt. Die
ependenz ist jedoch nicht 1UT transzendental, sondern gilt auch für den imma-
nenten Bereich Es gehört Zu Wesen des geschöpflichen 5Seins, da{fs innerhal
der chöpfung 1n eine Kausalkette einbezogen ist, die innerweltlich universal ist
lle Geschöpfe sind eıjle eines Systems kausaler Wechselbeziehungen, das
SeTrTe Welt ausmacht. Weil existiert, ist die Grundlage für alle menschlichen Le-
benswerte gegeben, aber auch die Basıs afur, da{fß alles Seiende außeren Einflüs-
SsSe  - gegenüber verwundbar ist Die Kontingenz, die Abhängigkeit un
Nichtnotwendigkeit der Geschöpfe, ist die Ursache afür, daf das 7  el der Welt
existiert. Das Selbstsein un die Autonomie der inge sind nicht absolut, SO1M-
ern 1Ur relatıv; die damit gesetzten Beziehungen aber machen es Seiende lei-
densfähig. Man darf jedoch nicht übersehen, daß die gleiche Kontingenz, die die
Ursache des malum physicum ist, auch der TUn dafür ist, da{fs diese Welt funk-
tioniert und eES ın ihr, aufs Ganze gesehen, sinnvoll und berechenbar zugeht. Das
malum physicum un das bonum physicum wurzeln 1n der gleichen irklich-
keit Die Zufälligkeit und Abhängigkeit des geschöpflichen Lebens ist die rund-
lage für seline schöpferische Ta und Seın mögliches Gutsein ebenso wıe für
seine Fähigkeit, dem natürlichen F  e] unterliegen. Dafß die Welt struktu-
riert ist, ıst die Voraussetzung für jede Ordnung ın ihr üurden die Ursachen in
einem Augenblick wirken, 1mM nächsten aber nicht, oder würden S1Ee heute und
INOTSEN anders wirken, könnte INnan sich auf keine Beziehung unter endlichen
Dingen verlassen: es eben, alle Entwicklung, alle ätigkeit, alle Planung ware
damit unmöglich. Die ständig wirkende Kausalität In der Schöpfung ist also der
Grund dafür, dafß der Kosmos WITKIIC Kosmos, sinnvolle Welt ist, zugleic aber
auch dafür, da{fs vieles ın der Welt uns als unsınnıg erscheint.

Man ann das {was bstrakt Gesagte einer SANZEN el VvVon Beispielen illustrieren. Zu den be-
drohlichsten un schrecklichsten Übeln der Welt gehört hne Zweitel die Krebskrankheit, die ın mehr
als hundert verschiedenen Formen uftritt In der Bundesrepublik sterben Jahr für Jahr rund
Bürger, Iso fast jede vierte inute einer, daran. ach neuesten medizinischen un biochemischen
Forschungen hat jeder Mensch ıIn seinem Genbestand sogenannte Krebsgene. S1e sind winzige eıle
1m Kern der menschlichen Zelle Wahrscheinlich siınd S1Ee lebensnotwendig. Sie kontrollieren und
steuern ıIn den gesunden Zellen die Arbeit eines Enzyms, das osphor Aminosäuren bindet
hne diese Tätigkeit gäbe kein Wachstum, nicht die ständige Erneuerung und regelmäßige Teilung
der Zellen. Das Leben würde sehr bald TSI In einer, ann bald ın allen anderen Zellen erlöschen. Das
Sorgsam ausbalancierte Gleichgewicht der verschiedenen Aminosäuren bleibt jedoch 11UT dann erhal-
ten, wWwWenn keine bevorzugt mit osphor versorgt wird Ist dies der Fall, kippt das 5System
die normale Wachstumsregulation dus, un: kommt E} gefährlichen Wucherungen. Die glei-
chen Gesetze, die das Zellenwachstum des gesunden Körpers ermöglichen und damit azu beitragen,
daß organisches Leben immer wlieder gibt, uch jetz In Kraft; en entsteht, ber
ben solches, das das bestehende vernichtet.
Im meteorologischen Bereich verursacht der Wechsel VO  — och- un Tiefdruckgebieten eine geregelte
Vegetation 1n unNnseren Breiten Jeder weiß, wıe notwendig der Wechsel VO: Sonne un! egen ist Die
gleichen Gesetzlichkeiten, die 1m Normalfall das Wachstum auf der krde fördern, können beruch

166

Vernichtung des Besitzes und wiederum möglicherweise der Bewohner des Hau­
ses, doch die Ursache davon ist eine ganz andere: es handelt sich um ein schuld­
haftes Vergehen, um ein Verbrechen. 
Wir wollen zunächst das malum physicum betrachten. Realistisches Denken wird 
in Rechnung stellen, daß in einer geschöpflichen, seinsabhängigen Welt alles in 
seinem Wesen und in sämtlichen Strukturen zwar wirklich, aber abhängig ist. 
Weil keine Kreatur Ursache ihrer selbst ist, kann keine aus sich selbst bestehen. 
Das ist in erster Linie so zu verstehen, daß alles Seiende von Gott abhängt. Die 
Dependenz ist jedoch nicht nur transzendental, sondern gilt auch für den imma­
nenten Bereich. Es gehört zum Wesen des geschöpflichen Seins, daß es innerhalb 
der Schöpfung in eine Kausalkette einbezogen ist, die innerweltlich universal ist. 
Alle Geschöpfe sind Teile eines Systems kausaler Wechselbeziehungen, das un­
sere Welt ausmacht. Weil es existiert, ist die Grundlage für alle menschlichen Le­
benswerte gegeben, aber auch die Basis dafür, daß alles Seiende äußeren Einflüs­
sen gegenüber verwundbar ist. Die Kontingenz, d . h. die Abhängigkeit und 
Nichtnotwendigkeit der Geschöpfe, ist die Ursache dafür, daß das übel der Welt 
existiert. Das Selbstsein und die Autonomie der Dinge sind nicht absolut, son­
dern nur relativ; die damit gesetzten Beziehungen aber machen alles Seiende lei­
densfähig. Man darf jedoch nicht übersehen, daß die gleiche Kontingenz, die die 
Ursache des malum physicum ist, auch der Grund dafür is~, daß diese Welt funk­
tioniert und es in ihr, aufs Ganze gesehen, sinnvoll und berechenbar zugeht. Das 
malum physicum und das bonum physicum wurzeln in der gleichen Wirklich­
keit. Die Zufälligkeit und Abhängigkeit des geschöpflichen Lebens ist die Grund­
lage für seine schöpferische Kraft und sein mögliches Gutsein ebenso wie für 
seine Fähigkeit, dem natürlichen übel zu unterliegen. Daß die Welt so struktu­
riert ist, ist die Voraussetzung für jede Ordnung in ihr. Würden die Ursachen in 
einem Augenblick wirken, im nächsten aber nicht, oder würden sie heute so und 
morgen anders wirken, könnte man sich auf keine Beziehung unter endlichen 
Dingen verlassen: alles Leben, alle Entwicklung, alle Tätigkeit, alle Planung wäre 
damit unmöglich. Die ständig wirkende Kausalität in der Schöpfung ist also der 
Grund dafür, daß der Kosmos wirklich Kosmos, sinnvolle Welt ist, zugleich aber 
auch dafür, daß so vieles in der Welt uns als unsinnig erscheint. 

Man kann das etwas abstrakt Gesagte an einer ganzen Reihe von Beispielen illustrieren. Zu den be­
drohlichsten und schrecklich sten Obeln der Welt gehört ohne Zweifel die Krebskrankheit, d ie in mehr 
als hundert verschiedenen Formen auftritt. In der Bundesrepublik sterben Jahr für Jahr rund 150.000 
Bürger, also fast jede vierte Minute einer, daran. Nach neuesten medizinischen und biochemischen 
Forschungen hat jeder Mensch in seinem Genbestand sogenannte Krebsgene. Sie sind winzige Teile 
im Kern der menschlichen Zelle. Wahrscheinlich sind sie lebensnotwendig. Sie kontrollieren und 
steuern in den gesunden Zellen die Arbeit eines Enzyms, das Phosphor an Aminosäuren bindet. 
Ohne diese Tätigkeit gäbe es kein Wachstum, nicht die ständige Erneuerung und regelmäßige Teilung 
der Zellen. Das Leben würde sehr bald erst in einer, dann bald in allen anderen ZeUen erlöschen. Das 
sorgsam ausbalancierte Gleichgewicht der verschiedenen Aminosäuren bleibt jedoch nur dann erhal­
ten, wenn keine bevorzugt mit Phosphor versorgt wird. Ist dies der Fall, kippt das ganze System um: 
die normale Wachstumsregulation setzt aus, und es kommt zu gefährlichen Wucherungen. Die glei­
chen Gesetze, die das Zellenwachstum des gesunden Körpers ermöglichen und damit dazu beitragen, 
daß es organisches Leben immer wieder gibt, treten auch jetzt in Kraft; neues Leben entsteht, aber 
eben solches, das das bestehende vernichtet. 
Im meteorologischen Bereich verursacht der Wechsel von Hoch- und Tiefdruckgebieten eine geregelte 
Vegetation in unseren Breiten. Jeder weiß, wie notwendig der Wechsel von Sonne und Regen ist. Die 
gleichen Gesetzlichkeiten, die im Normalfall das Wachstum auf der Erde fördern, können es aber auch 

166 



verhindern, annn nämlich, der Kegen zum Wolkenbruch, die Trockenheit ZUrT Dürre wird.
Wır alle könnten 1m modernen Leben hne elektrischen Strom nicht mehr auskommen: er mMacC.
SPETE Wohnungen hell, treibt uUNsSsSEeIeE Maschinen a und spendet uns Wärme ebenso wıe Kälte Jeder
ber weiß, da{fs der elektrische 5Strom, geraa ungeschützt mıiıt iıhm ıIn Kontakt, schwerste Verbren-
NUunNngen bis hin zu ode verursachen annn Der elektrische Stuhl als Hinrichtungsinstrument ıst g-
wissermaßen das Extremsymbol dieser üblen Wirkungen.
Die gleichen physikalischen Gesetze, die un ermöglichen, 1m uto Entfernungen chnell, sicher
un: bequem überwinden, treten ın Kraft, WEeNnn zZzu Zusammenstofß omm
lle diese Beispiele, die unschwer vermehrt werden könnten, zeigen, dafß dıe der Schöpfung
sensmäßig einwohnende Kontingenz 1Ne Ambivalenz bedingt, der niemand entrinnen annn

In der Tat gehört das -  e] der Welt ZUT Welt Damiut ist freilich keineswegs rklärt,
das ist, wıe ist Hätte nicht der Leibnizsche ott doch eiıne Welt

sSschaffen können, ın der diese Zweideutigkeit vermileden worden wäre? Warum
hat der Schöpfergott die inge eingerichtet, da{fs ihre Beziehungen zueinander
wleder und wieder auf eine ragödie hinauslaufen? Wäre nicht möglich SCWE-
SeN, die Kontingenzbedingungen aufeinander abzustimmen, da{fs S1€e Ur zu

Guten ausgeschlagen hätten? Diese Fragen sınd rational nicht vollständig aufzu-
hellen. Und ın diesem Sinne bleibt das e] der Welt letztlich doch unerklarbDar
ott hat nicht die beste er enkbaren elten geschaffen. Und das ist,
könnte IMNa letztlich LLUT annn wIlssen und erkennen, wenn INa  a Gottes Wesen
selber urchschauen könnte. Gottes Gottsein aber besteht gerade darın, dafs er

uUNnseiIeTr Erkenntnis transzendent bleibt 50 bleibt auch das physische bel
Ende eın tiefes Rätsel Vom edanken der bleibenden Ireue der 1e Gottes
seliner Schöpfung aus annn INa  - Ur schweigend glauben, da{fs Gott auch ın dieser
unguten Welt se1in Ziel erreicht, S1€E Zzu ucC Zu Heil, ihrer leidlosen oll-
endung führen Warum aber diese Welt gewählt hat, wWenn el als chöpfer ıIn
Erscheinung trıtt, bleibt dunkel. Der Glaube erkennt allenfalls, da{fs auch diese
Wahl VON der 1e wurde, die Gottes Wesen selber ausmacht.

Das oOse aus der Schuld
Man mMag es vielleicht hinnehmen, da{fs die inge sind, wıe sS1e 1U einmal sind;
es 1n u1nls5 rebelliert jedoch dagegen, da{fs ın der Welt das Übel aus der Schuld
glbt. Wır rebellıeren auch annn och dagegen, WenNnn WIT un selber als schuldige
Menschen wı1lssen un ständig 1E  e erfahren. Das Schaudererregende und Ent-
setzliche daran leg ın der Erkenntnis: das moralisch OSse mu{fß nicht seln, aber
das moralisch OSe scheint unausweichlich sein! In einer Zivilisation und Kul-
{Uur, die immer größere Verflechtungen zeigt, spuren WIr, da{fs die moralischen
Verstrickungen der Menschen inzwischen weltweite Konsequenzen en Der
Spießbürger ın Goethes ‚‚Faust” konnte och behaglich osterspazierend erklä-
Te  S

‚Nicht Bessers weiß ich MIr ONNn- und Feiertagen
Als eın Gespräch VO Krieg un Kriegsgeschrei,
Wenn hinten, weıt, ın der JTürkeı,
Die Völker aufeinanderschlagen.
Man steht Fenster, trinkt seın aschen aus
Und sieht den Fluß hinab die bunten Schiffe gleiten;
Dann kehrt INa  — abends froh ach Haus
Und Fried und Friedenszeiten.‘ (Faust l, 86(0) ff.)

167

verhindern, dann nämlich, wenn der Regen zum Wolkenbruch, die Trockenheit zur Dürre wird. 
Wir alle könnten im modernen Leben ohne elektrischen Strom nicht mehr auskommen: er macht un­
sere Wohnungen hell, treibt unsere Maschinen an und spendet uns Wärme ebenso wie Kälte. Jeder 
aber weiß, daß der elektrische Strom, gerät man ungeschützt mit ihm in Kontakt, schwerste Verbren­
nungen bis hin zum Tode verursachen kann. Der elektrische Stuhl als Hinrichtungsinstrument ist ge­
wissermaßen das Extremsymbol dieser üblen Wirkungen. 
Die gleichen physikalischen Gesetze, die es uns ermöglichen, im Auto Entfernungen schnell, sicher 
und bequem zu überwinden, treten in Kraft, wenn es zum Zusammenstoß kommt. 
Alle diese Beispiele, die unschwer vermehrt werden könnten, zeigen, daß die der Schöpfung we­
sensmäßig einwohnende Kontingenz eine Ambivalenz bedingt, der niemand entrinnen kann. 

In der Tat gehört das übel der Welt zur Welt. Damit ist freilich keineswegs erklärt, 
warum das so ist, wie es ist. Hätte nicht der Leibnizsch e Gott doch eine Welt 
schaffen können, in der diese Zweideutigkeit vermieden worden wäre? Warum 
hat der Schöpfergott die Dinge so eingerichte t, daß ihre Beziehungen zueinander 
wieder und wieder auf eine Tragödie hinauslaufen? Wäre es nicht möglich gewe­
sen, die Kontingenzbedingungen so aufeinander abzustimmen, daß sie nur zum 
Guten ausgeschlagen hätten? Diese Fragen sind rational nicht vollständig aufzu­
hellen. Und in diesem Sinne bleibt das übel der Welt letz tlich doch unerklärbar. 
Gott hat nicht die beste aller denkbaren Welten geschaffen. Und warum das so ist, 
könnte man letztlich nur dann wissen und erkennen, wenn man Gottes Wesen 
selber durchschauen könnte. Gottes Gottsein aber besteht gerade darin, daß er 
unserer Erkenntnis transzendent bleibt. So bleibt auch das physische übel am 
Ende ein tiefes Rätsel. Vom Gedanken der bleibenden Treue der Liebe Gottes zu 
seiner Schöpfung aus kann man nur schweigend glauben, daß Gott auch in dieser 
unguten Welt sein Ziel erreicht, sie zum Glück, zum H eil, zu ihrer leidlosen Voll­
endung zu führen. Warum er aber diese Welt gewählt hat, wenn er als Schöpfer in 
Erscheinung tritt, bleibt dunkel. Der Glaube erkennt allenfalls, daß auch diese 
Wahl von der Liebe getragen wurde, die Gottes Wesen selber ausmacht. 

Das Böse aus der Schuld 

Man mag es vielleicht hinnehmen, daß die Dinge so sind, wie sie nun einmal sind; 
alles in uns rebelliert jedoch dagegen, daß es in der Welt das übel aus der Schuld 
gibt. Wir rebellieren auch dann noch dagegen, wenn wir uns selber als schuldige 
Menschen wissen und ständig neu erfahren. Das Schaudererregende und Ent­
setzliche daran liegt in der Erkenntnis : das moralisch Böse muß nicht sein, aber 
das moralisch Böse scheint unausweichlich zu sein! In einer Zivilisation und Kul­
tur, die immer größere Verflechtungen zeigt, spüren wir, daß die moralischen 
Verstrickungen der Menschen inzwischen weltweite Konsequenzen haben. Der 
Spießbürger in Goethes „Faust" konnte noch behaglich osterspazierend erklä­
ren: 
„Nicht Bessers weiß ich mir an Sonn- und Feiertagen 
Als ein Gespräch von Krieg und Kriegsgeschrei, 
Wenn hinten, weit, in der Türkei, 
Die Völker aufeinanderschlagen. 
Man steht am Fenster, trinkt sein Gläschen aus 
Und sieht den Fluß hinab die bunten Schiffe gleiten; 
Dann kehrt man abends froh nach Haus 
Und segnet Fried und Friedenszeiten." (Faust I, 860ff.). 

167 



DIie heutigen Ereignisse ın der Türkeli zeıgen uns drastisch, dafs® Kuhe oder Un-
ruhe aselbs das 5System des westlichen Bündnisses eeinflussen. ber
INa  — annn auch nicht/ dafß irgendein anderes Land, irgendein anderer (Ort
ın der Welt zZzu ‚‚ 1ürkelersatz“ geworden ware Nichts ı uns 1mM Zeitalter der
Erdsatelliten fern, nichts 1bt auf der Welt, dessen urDbDulenzen sich nicht auch
bei Uu11Ss bedrohlich emerkbar machen könnten. [Damıt aber hat für die egen-
wart das moralisch OSse eine eUeEeE Dimension bekommen, bzw uns ist eine
sich immer vorhandene Dimension handgreiflich geworden: erscheint uns
nicht 1LLUT un nicht mehr vordringlich als bloß individuelle ro  e, als einzelnes
ergehen eiInNes einzelnen, sondern als eine geradezu transzendentale aCcC
tmosphäre und Situation, die sich überall ıIn der Geschichte und ın der egen-
wart auswirkt, die geradezu das innerste Wesen der Geschichte rag Dieser
Umstand WaT ZWAarTr nicht der nla innerhalb der christlichen Theologie die FErb-
süundenıdee auszubilden, ohl aber Trug entscheidend azu bei, den Nnotwen-
digen Erfahrungshintergrund dr bieten.
Es gab ın der Geschichte des Christentums immer wlieder Tendenzen, ach einem
Alıbi für diese schreckliche Wiırklichkeit der unıversalen Schuld suchen. Vor
em die dualistischen 5Systeme beziehen ihre Existenzberechtigung daraus. S50
suchte INan, auch 1mM Christentum, den Teufel als den universalen Versucher und
Urheber des Bösen für das malum morale haftbar A machen. Die kirc  iıchen
ehrdokumente en en Zeiten entschieden daran festgehalten, da{fs jedes
Individuum, jede mMmenscC.  iche Person für ihr Iun 1mM Guten wI1e 1 Bösen selbst
verantwortlich ist Wıe viele außermenschliche Faktoren E innerhal des Pro-
blem{tfeldes auch geben Mas, wıe stark ihr versuchlicher Einflufß sSe1ın INas, die Kır-
che hat strikt und ständig darauf hingewiesen, da{f der ensch für seine Schuld
ZUurTr Rechenschaft ziehen iıst
50 bleibt als einz1ge christlich mögliche Antwort auf das Problem des moralischen
Übels der Hinweis auf die Freiheit des endlichen Wesens. e1 zeigt sich och
einmal jene Zweideutigkeit, die WITr bereits bei den Überlegungen Z bel der
Welt feststellen mußten. S1ie erscheint allerdings In einer wesentlich anderen
Welse. Die Freiheit ist nicht 1Ur Wesensbestandteil personaler Existenzen, also
auch des Menschen, sondern gerade das, wodurch S1e ihrem chöpfer äahn-
lichsten sind. urun Wert der menschlichen Person liegen darın, da{fs S1e
aufhebbar frei ist Diese Freiheit ist ihrem Wesen ach uwendung zZzu jeweıli-
SCn Mehrwert und ZUT Fülle des Se1ins. S1ie erfüllt sich darum erst dort BaANZ,
sich eine Person Gott total zuwendet. Freiheit ist ort gegeben, S1E sich mıiıt al-
len ihren Dimensionen, Bezügen, auf en Ebenen Je mehr selbst verwirklicht.
Weil jedoch die Summe personaler Selbstverwirklichung die Gemeinschaft mıt
dem chöpfer ist, ist die uwendung Gott, die r  ung des Willens Gottes,
der Gipfel er Freiheit.
50 richtig das iSst, entschieden MuUu auch zugestanden werden, da{fs solche
schöpfliche Freiheit nicht denkbar ist, WEeNn nicht wenigstens potentiell auch der
negatıven Entscheidung aum gegeben ist Freiheit besteht etzten es nicht 1ın
der Entscheidungsmöglichkeit, SE{iZ S1Ee aber VOTaus Entscheidung g1bt ES5 ferner
UTr dort, eiıne Wahl besteht 50 bleibt nichts anderes übrig als / dafs
die un olge der menschlichen Freiheit, also gerade der Humanıtät des Men-
schen iıst einer Humanıluität allerdings, die 1m Moment der negatıven Entschei-
dung pervertiert wird. em der Mensch SChuldıg un Sünder wird, waeg-

168

Die heutigen Ereignisse in der Türkei zeigen uns drastisch, daß Ruhe oder Un­
ruhe daselbst das ganze System des westlichen Bündnisses beeinflussen. Aber 
man kann auch nicht sagen, daß irgendein anderes Land, irgendein anderer Ort 
in der Welt zum „ Türkeiersatz" geworden wäre. Nichts ist uns im Zeitalter der 
Erdsatelliten fern, nichts gibt es auf der Welt, dessen Turbulenzen sich nicht auch 
bei uns bedrohlich bemerkbar machen könnten. Damit aber hat für die Gegen­
wart das moralisch Böse eine neue Dimension bekommen, bzw. uns ist eine an 
sich immer vorhandene Dimension handgreiflich geworden: es erscheint uns 
nicht nur und nicht mehr vordringlich als bloß individuelle Größe, als einzeln es 
Vergehen eines einzelnen, sondern als eine geradezu transzendentale Macht, 
Atmosphäre und Situation, die sich überall in der Geschichte und in der Gegen­
wart auswirkt, die geradezu das innerste Wesen der Geschichte prägt. Dieser 
Umstand war zwar nicht der Anlaß, innerhalb der christlichen Theologie die Erb­
sündenidee auszubilden, wohl aber trug er entscheidend dazu bei, den notwen­
digen Erfahrungshintergrund zu bieten. 
Es gab in der Geschichte des Christentums immer wieder Tendenzen, nach einem 
Alibi für diese schreckliche Wirklichkeit der universalen Schuld zu suchen. Vor 
allem die dualistischen Systeme beziehen ihre Existenzberechtigung daraus. So 
suchte man, auch im Christentum, den Teufel als den universalen Versucher und 
Urheber des Bösen für das malum morale haftbar zu machen. Die kirchlichen 
Lehrdokumente haben zu allen Zeiten entschieden daran festgehalten, daß jedes 
Individuum, jede menschliche Person für ihr Tun im Guten wie im Bösen selbst 
verantwortlich ist. Wie viele außermenschliche Faktoren es innerhalb des Pro­
blemfeldes auch geben mag, wie stark ihr versuchlicher Einfluß sein mag, die Kir­
che hat strikt und ständig darauf hingewiesen, daß der Mensch für seine Schuld 
zur Rechenschaft zu ziehen ist. 
So bleibt als einzige christlich mögliche Antwort auf das Problem des moralischen 
übels der Hinweis auf die Freiheit des endlichen Wesens. Dabei zeig t sich noch 
einmal jene Zweideutigkeit, die wir bereits bei den Überlegungen zum übel der 
Welt feststellen mußten. Sie erscheint allerdings in einer wesentlich anderen 
Weise. Die Freiheit ist nicht nur Wesensbestandteil personaler Existenzen, also 
auch d es Menschen, sondern gerade das, wodurch sie ihrem Schöpfer am ähn­
lichsten sind. Würde und Wert der menschlichen Person liegen darin, daß sie un­
aufhebbar frei ist. Diese Freiheit ist ihrem Wesen nach Zuwendung zum jeweili­
gen Mehrwert und zur Fülle des Seins. Sie erfüllt sich darum ers t dort ganz, wo 
sich eine Person Gott total zuwendet. Freiheit ist dort gegeben, wo sie sich mit al­
len ihren Dimensionen, Bezügen, auf allen Ebenen je mehr selbst verwirklicht. 
Weil jedoch die Summe personaler Selbstverwirklichung die Gemeinschaft mit 
dem Schöpfer ist, ist die Zu wendung zu Gott, die Erfüllung des Willens Gottes, 
der Gipfel aller Freiheit. 
So richtig das ist, so entschieden muß auch zugestanden werden, daß solche ge­
schöpfliche Freiheit nicht denkbar ist, wenn nicht wenigstens potentiell auch der 
negativen Entscheidung Raum gegeben ist. Freil1eit besteht letzten Endes nicht in 
der Entscheidungsmöglichkeit, setzt sie aber voraus. Entsch eidung gibt es ferner 
nur dort, wo eine Wahl besteht. So bleibt nichts anderes übrig als zu sagen, daß 
die Sünde Folge der menschlichen Freiheit, also gerade der Humanität des Men­
schen ist - einer Humanität allerdings, die im Moment der negativen Entschei­
dung pervertiert wird. Indem der Mensch schuldig und Sünder wird, wählt er ge-

168 



rade nicht Selbstverwirklichung, sondern Minderung se1lnes personalen Se1ins.
Aus diesem Umstand wird 11U klar, da{s die un ıIn der Jlat nicht schöpfungs-
notwendig gegeben ist, wıe eiwa, In geschilderter Art, das physische UÜbel Die
wesenhafte Güte der Schöpfung zeigt sich darın, dafs 1ın ihr eın legitimer aum
für das malum morale ist Wenn existlert, existiert nicht koextensiv ZUT Welt,
sondern als geschichtliche olge innerweltlicher Entscheidungen VO  e} personalen
Wesen. [ iese FErkenntnis zeigt sich 1 en Testament bereits 1n der Aufeinan-
erfolge der Kapitel und 1mM Buche (senes!I1is: die FExistenz des BOösen wird g -
rade als das Nichtseinsollende ın der Welt beschrieben. Es existiert nicht mi1t der
Welt, ohl aber In der Welt, und 1eSs ab einem bestimmten Zeitpunkt.
Die wesenhafte Güte der Schöpfung manıitestiert sich sSomıt darin, da{fs iın ihr
keinen zwanghaftennlaZU Bösen 21bt, sondern da{fs allenfalls Provokationen
entstehen können, die en  1C personale Wesen ZUT negatıven Entscheidung
veranlassen: die Christen sprechen VO Versuchung. DIie Moraltheologie aber
Sagt, da{fs auch die stärkste un eftigste Versuchung 1n sich och keineunist.
Damıit freilich bleibt auch das moralisch OSse letztlich unerklärbar Warum lassen
sich enn Menschen ZUT Schuld provozleren, wenn S1e doch VO Anfang WIS-
SeNM, da{fs S1€e dadurch nicht Perfektion, sondern Minderung ihres Seins erfahren?
In der Sprache des Schöpfungsmythos kommt das ZU UuUSdruc UTC das Ver-
bot Gottes, VO aum der Erkenntnis ‚„„‚Denn sobald du davon ifst, wirst
du sterben“ Gen 21} Wır wIlissen immer, Was auf dem pie steht! Warum ıst
aber der ensch da{fs dennoch Zzwel Seelen in selner Brust eben, da{fs eTt das
Gute will, aber immer wieder das OSse schafft? Die Erzählung VO Sündentall
und VO Teufel und seinem iırken verwelısen ın der Sprache der Mythologie
symbolisch auf die geheimnisvollen Möglichkeiten der Freiheit, indem S1e ın der
Sprache des eschehens auf das Irrationale der tatsächlichen Exekution PEISONA-
ler Freiheit verwelsen.

Theologiıe des Kreuzes
Christliches Denken macht das Geheimnis VO  n s  e] und Schuld nicht durchsich-
t1g, aber es VeEIMMAS, es ichten Seine Furchtbarkei wird ın keinem Mo-
ment eimlıc. oder en eliminiert. Christentum ist, och einmal S11 gesagt,
ausgesprochen realistisch. Zu seinem Realismus gehört freilich auch die off-
nNnung Wenn und weil ott der gute und allmächtige chöpfer er sichtbaren
und unsichtbaren ınge ist, bleibt, das olg als erstes daraus, das physische wWwI1Ie
das moralische F  el immer sekundär ın dieser Welt Das heißt aber auch: ist be-
siegbar. DIie ächte des Bösen, WI1e immer S1e sich artikulieren, die die Geschicke
des Individuums un der Gemeinschaft bestimmen, werden ihrerseits VO ott
beherrscht Gott hat acC ber es Übel, Gott ist Herr och ber Cdie un
Und weil das OSe nicht ZUT Struktur der Schöpfung gehört, g1Dt die Möglich-
keıt der Neuschöpfung, der Vollendung auch des Menschen als OVa creatura
Christentum ermöglicht Vertrauen. [ieses Vertrauen aber beruht nicht auf
bloßer ntellektueller Einsicht, sondern auf der Erfahrung VO der Wirklic  eit
Jesu Christi In der Geschichte Dafs Gott Sleger ist, zeigt sich konkreten ( 30
chehen der rlösung ure den Nazarener. Das universale OSse wird urch-
kreuzt VO universalen eil ın Jesus Christus. In ihm profiliert sich in erschüt-
ternder Deutlichkeit beides das Grauen des Bösen und die unauslotbare Tiefe der

169

rade nicht Selbstverwirklichung, sondern Minderung seines personalen Seins. 
Aus diesem Umstand wird nun klar, daß die Sünde in der Tat nicht schöpfungs­
notwendig gegeben ist, wie etwa, in geschilderter Art, das physische übel. Die 
wesenhafte Güte der Schöpfung zeigt sich darin, daß in ihr kein legitimer Raum 
für das malum morale ist. Wenn es existiert, existiert es nicht koextensiv zur Welt, 
sondern als geschichtliche Folge innerweltlicher Entscheidungen von personalen 
Wesen. Diese Erkenntnis zeigt sich im Alten Testament bereits in der Aufeinan­
derfolge der Kapitel 2 und 3 im Buche Genesis: die Existenz des Bösen wird ge­
rade als das Nichtseinsollende in der Welt beschrieben. Es existiert nicht mit der 
Welt, wohl aber in der Welt, und dies ab einem bestimmten Zeitpunkt. 
Die wesenhafte Güte der Schöpfung manifestiert sich somit darin, daß es in ihr 
keinen zwanghaften Anlaß zum Bösen gibt, sondern daß allenfalls Provokationen 
entstehen können, die endliche personale Wesen zur negativen Entscheidung 
veranlassen: die Christen sprechen von Versuchung. Die Moraltheologie aber 
sagt, daß auch die stärkste und heftigste Versuchung in sich noch keine Sünde ist. 
Damit freilich bleibt auch das moralisch Böse letztlich unerklärbar. Warum lassen 
sich denn Menschen zur Schuld provozieren, wenn sie doch vom Anfang an wis­
sen, daß sie dadurch nicht Perfektion, sondern Minderung ihres Seins erfahren? 
In der Sprache des Schöpfungsmythos kommt das zum Ausdruck durch das Ver­
bot Gottes, vom Baum der Erkenntnis zu essen: ,, Denn sobald du davon ißt, wirst 
du sterben" (Gen 2,17). Wir wissen immer, was auf dem Spiel steht! Warum ist 
aber der Mensch so, daß dennoch zwei Seelen in seiner Brust leben, daß er das 
Gute will, aber immer wieder das Böse schafft? Die Erzählung vom Sündenfall 
und vom Teufel und seinem Wirken verweisen in der Sprache der Mythologie 
symbolisch auf die geheimnisvollen Möglichkeiten der Freiheit, indem sie in der 
Sprache des Geschehens auf das Irrationale der tatsächlichen Exekution persona­
ler Freiheit verweisen. 

Theologie des Kreuzes 
Christliches Denken macht das Geheimnis von übel und Schuld nicht durchsich­
tig, aber es vermag, es zu lichten. Seine ganze Furchtbarkeit wird in keinem Mo­
ment heimlich oder offen eliminiert. Christentum ist, noch einmal sei es gesagt, 
ausgesprochen realistisch. Zu seinem Realismus gehört freilich auch die Hoff­
nung. Wenn und weil Gott der gute und allmächtige Schöpfer aller sichtbaren 
und unsichtbaren Dinge ist, bleibt, das folgt als erstes daraus, das physische wie 
das moralische übel immer sekundär in dieser Welt. Das heißt aber auch: es ist be­
siegbar. Die Mächte des Bösen, wie immer sie sich artikulieren, die die Geschicke 
des Individuums und der Gemeinschaft bestimmen, werden ihrerseits von Gott 
beherrscht. Gott hat Macht über alles übel, Gott ist Herr noch über die Sünde. 
Und weil das Böse nicht zur Struktur der Schöpfung gehört, gibt es die Möglich­
keit der Neuschöpfung, der Vollendung auch des Menschen als nova creatura. 
Christentum ermöglicht so Vertrauen. Dieses Vertrauen aber beruht nicht auf 
bloßer intellektueller Einsicht, sondern auf der Erfahrung von der Wirklichkeit 
Jesu Christi in der Geschichte. Daß Gott Sieger ist, zeigt sich am konkreten Ge­
schehen der Erlösung durch den Nazarener. Das universale Böse wird durch­
kreuzt vom universalen Heil in Jesus Christus. In ihm profiliert sich in erschüt­
ternder Deutlichkeit beides: das Grauen des Bösen und die unauslotbare Tiefe der 

169 



Liebe Gottes. Denn die Tlat der rlösung vollzieht sich 1mM TrTieıden des Kreuzes,
dessen moralische Ursache die Schuld der Menschen ist, dessen physikaliısche
Folgen ZU schlimmsten er F  e] ın der Welt führen, ZUuU Verlust des Lebens
Im Sterben Jesu kommt also beides ZUT außersten Zuspitzung: es mögliche
Ium morale g1ipfelt 1mM Gottesmord; es physische F  el failst sich 1mM Tod-
Inen Wo das OSse alle Dimensionen Ssprengt, sprengt (Gjott die Grenzen der
Schöpfung, indem er ihr die Möglichkeit der Gemeinschaft mıit sich selber end-
gültig eröffnet. Er tut 1es nicht, indem S1e VO Leid befreit, sondern indem eın
eschöpes Leid gehorsam un iebend bejaht und ıIn dieser Bejahung auf sich
nımmt. Theologisches Denken und existentielle Erfahrung des Bösen münden
auf den egen, die sich 1m Kreuze Christi treffen Der Gekreuzigte ist die ewäl-
tigung des Bösen. Er ıst die gestalt- un menschgewordene 1e Gottes. Nur
1e überwindet Leid Das ist es andere als ein ılliger Irost, ennn das Kreuz
als Summe en Übels veEIMmMAaAS nicht trosten. Vor dem Kreuz annn INan L11UT auf
die Knie tallen Und INa  - annn den 1c rheben ZUE Antlıtz dessen, der da
äng @T ist jener, der Ustermorgen auferstanden ist In diesem Ereignis hat
der Schöpfergott selber die Kontingenz der chöpfung Urc SEINE Mac
überwunden.
Der Weg des Christen also, mıiıt dem F  e] fertigzuwerden, 1st gleich weiıt WEg VO

Weltpessimismus w1e Weltoptimismus, VO  . Weltverachtung wWwI1e VO Weltver-
herrlichung entfernt. Der Weg des TISten ist e1in schonungsloser RKealismus. In
ihm wird keine Wirklic  eıt wegdiskutiert, keine verkleinert, keine erst recht
verharmlost. Der 115 vVeEIMAS L11UT eINes: sieht die Wiırklic  eıt nicht punktu-
ell, sondern In jenem großen Rahmen, der bestimmt wird VO der 1e des g.-
kreuzigten Gottes. Und vermögen WITr die Vision des Sehers VO  a Patmos nıicht
als Utopie deuten, WEeNn die eUeEe Schöpfung als eidlose Welt schildert Aus
dem Realismus des Kreuzes VEIIMAS 1n omIfnung das OSe ewältigen: .„Ich
sah die Heiligea das eEUeEe Jerusalem, VON Gott her aus dem Hiımmel erab-
kommen ; S1e WalI bereit wI1e eine Braut, die sich für ihren Mann geschmückt hat
Da hörte ich eine laute Stimme VO TON her rufen: Seht, die Wohnung Gottes
unter den Menschen! Er wird 1ın ihrer Mitte wohnen, und S1e werden sSe1IN olk
Se1IN; und CL, Gott, wird bei ihnen Se1IN. Er wird alle Iränen VO ihren ugen abwi-
schen: Der Tod wird nicht mehr se1ln, keine Irauer, keine age, keine üuhsal
Denn Was früher WAär, ist vergangen‘‘ Offb ‚24

170

Liebe Gottes. Denn die Tat der Erlösung vollzieht sich im Erleiden des Kreuzes, 
dessen moralische Ursache die Schuld der Menschen ist, dessen physikalische 
Folgen zum schlimmsten aller übel in der Welt führen, zum Verlust des Lebens. 
Im Sterben Jesu kommt also beides zur äußersten Zuspitzung: alles mögliche ma­
lum morale gipfelt im Gottesmord; alles physische übel faßt sich im Tod zusam­
men. Wo so das Böse alle Dimensionen sprengt, sprengt Gott die Grenzen der 
Schöpfung, indem er ihr die Möglichkeit der Gemeinschaft mit sich selber end­
gültig eröffnet. Er tut dies nicht, indem er sie vom Leid befreit, sondern indem ein 
Geschöpf alles Leid gehorsam und liebend bejaht und in dieser Bejahung auf sich 
nimmt. Theologisches Denken und existentielle Erfahrung des Bösen münden so 
auf den Wegen, die sich im Kreuze Christi treffen. Der Gekreuzigte ist die Bewäl­
tigung des Bösen. Er ist die gestalt- und menschgewordene Liebe Gottes. Nur 
Liebe überwindet Leid. Das ist alles andere als ein billiger Trost, denn das Kreuz 
als Summe allen übels vermag nicht zu trösten. Vor dem Kreuz kann man nur auf 
die Knie fallen. Und man kann den Blick erheben zum Antlitz dessen, der da 
hängt: er ist jener, der am Ostermorgen auferstanden ist. In diesem Ereignis hat 
der Schöpfergott selber die Kontingenz der Schöpfung durch seine Allmacht 
überwunden. 
Der Weg des Christen also, mit dem übel fertigzuwerden, ist gleich weit weg von 
Weltpessimismus wie Weltoptimismus, von Weltverachtung wie von Weltver­
herrlichung entfernt. Der Weg des Christen ist ein schonungsloser Realismus. In 
ihm wird keine Wirklichkeit wegdiskutiert, keine verkleinert, keine erst recht 
verharmlost. Der Christ vermag nur eines: er sieht die Wirklichkeit nicht punktu­
ell, sondern in jenem großen Rahmen, der bestimmt wird von der Liebe des ge­
kreuzigten Gottes. Und so vermögen wir die Vision des Sehers von Patmos nicht 
als Utopie zu deuten, wenn er die neue Schöpfung als leidlose Welt schildert. Aus 
dem Realismus des Kreuzes vermag er in Hoffnung das Böse zu bewältigen: ,,Ich 
sah die Heilige Stadt, das neue Jerusalem, von Gott her aus dem Himmel herab­
kommen; sie war bereit wie eine Braut, die sich für ihren Mann geschmückt hat. 
Da hörte ich eine laute Stimme vom Thron her rufen: Seht, die Wohnung Gottes 
unter den Menschen! Er wird in ihrer Mitte wohnen, und sie werden sein Volk 
sein; und er, Gott, wird bei ihnen sein. Er wird alle Tränen von ihren Augen abwi­
schen: Der Tod wird nicht mehr sein, keine Trauer, keine Klage, keine Mühsal. 
Denn was früher war, ist vergangen" (Offb 21,2-4). 

170 


