WOLFGANG BEINERT

Das Bose — der Schatten auf Gottes guter Welt

Das Bose und das Leid sind die grofien Glaubensproben auch fiir den Christen. Die ,,Beste al-
ler Welten”, die Leibniz zu erkennen glaubte, hat nie wirklich iiberzeugt. Der Autor, Professor
fir Dogmatik an der Universitit Regensburg, bietet Uberlegungen, die einen Weg zum Ver-
stehen oOffnen, der aber letztlich zu einer Theologie des Kreuzes fiihrt. (Redaktion)

Die christliche Grundposition

Das Problem des Bosen geht uns nahe, es geht uns bis unter die Haut. Es betrifft
selbstverstindlich alle Menschen, aber in besonderer Weise uns Christen. Die
Frage von Dorothee Sélle, wie man denn nach Auschwitz den Gott loben kénne,
,,der alles so herrlich regieret”, ist nicht nur nicht verstummt, sondern durch viele
schreckliche Ereignisse bis hin in die jiingste Vergangenheit in unerhérter Weise
intensiviert worden. Vielleicht am bedriickendsten dabei ist der Umstand, daf es,
wenn schon nicht unter religiosen, so doch unter den politischen Vorzeichen des
Christentums getan wird. So laufen die terroristischen Untaten in Nordirland un-
ter den Namen Protestanten und Katholiken; es waren auch christliche Milizen,
die vor kurzem ein Massaker in den Paldstinenserlagern in Beirut angerichtet ha-
ben. Unser Entsetzen vor dem Bosen wachst noch, wenn wir uns an die schreck-
lichen Méglichkeiten erinnern, die gegenwartig durch die 6kologischen und waf-
fentechnischen Gegebenheiten in greifbare Nahe geriickt sind. Furcht und
Schrecken, eine pessimistische Grundstimmung beherrscht wenigstens hierzu-
lande die offentliche Meinung und Stimmung. Das Bedriickende daran ist, dal
sie vor allem und in erster Linie die junge Generation ergreift, die doch von ihrem
Naturell her einen optimistischen Habitus zeigen sollte.

Die hier kurz angezeigte Grundstimmung ist allerdings fiir das Abendland nicht
neu. Sie war eine bleibende Versuchung. In unserem Kulturkreis haben sich die
Menschen im allgemeinen nicht sehr iiber die Welt gefreut, sondern ihren Nie-
dergang und ihre Schlechtigkeit immer beklagt. Durch den starken Einfluf der
Gnosis und des Manichdismus im westlichen Christentum, der sich immer wie-
der in verschiedenen dualistischen Stromungen dufierte, kam eine asketische
Grundstimmung ins Christentum hinein, die ihm bis zur Stunde geblieben ist.
Man kann ganze Regale mit Biichern fiillen, deren Tenor etwa im Buch Papst In-
nozenz’ III. charakterisiertist: ,,De miseria humanae conditionis’ (Von der bekla-
genswerten Situation des Menschen). Fiir den Westen war wohl immer jene dii-
stere anthropologische Sicht typisch, die in dem fatalen Satz zum Ausdruck
kommt: ,,Inter faeces et urinas nascimur’’. Sie wurde anschaulich in den seit dem
Mittelalter beliebten Plastiken von der ,,Frau Welt”. Betrachtet man solche Dar-
stellungen, wie sie sich etwa heute an der Nordseite der Sebalduskirche in Niirn-
berg noch finden, von der Vorderseite, so sieht man ein schones Mddchen mit la-
chelndem Angesicht, gewandet in prichtige Kleidung. Geht man aber um sie
herum und betrachtet den Riicken, so sieht man: aus dem nackten Leib des Mad-
chens bricht ekelhaftes Gewiirm hervor, der Leib selber ist als alter und verfallen-
der Korper gekennzeichnet.

161



Es gibt allerdings auch noch eine andere Sicht. Man hat auch bei uns zulande nicht
immer Schwarz in Schwarz gemalt, sondern war immer wieder auch bereit, ei-
nem Weltoptimismus zum Durchbruch zu verhelfen, der bereit war, auch das
Heile und Gute an der Welt zu sehen und sich darob in einer schrankenlosen Da-
seinsfreude zu ergehen. Die Renaissance und die Aufkldrung bieten ebenso wie
der Barock geniigend Beispiele fiir diese Haltung. Zu letzter Konsequenz ist er ge-
steigertin der Theodizee von Gottfried Wilhelm Leibniz. Fiirihn hat Gott die Welt
als beste aller Welten erschaffen. Natiirlich konnte auch er nicht vom Faktum des
Bisen abstrahieren. Aber, bei Licht besehen, so sagt er, ist es gar nicht bose: ,,Es
gdbe etwas am Handeln Gottes zu verbessern, wenn er Gelegenheit hitte, etwas
besser zu machen. . . . Gott muf8 notwendig die beste (Welt) gewdhlt haben.
Denn er tut nichts, ohne daf er der hochsten Vernunft gemaf3 handelt. Ein Geg-
ner wird vielleicht einwenden, es ware eine Welt ohne Siinde und Leid méglich
gewesen. Aber ich bestreite, daf sie dann besser gewesen wire. . . . Wenn das
geringste Ubel, das in der Welt geschieht, fehlte, dann wire es nicht mehr diese
Welt, die, alles ein- und abgerechnet, von dem Schopfer, der sie gewdhlt hat, als
die beste befunden worden ist. Allerdings kann man sich mogliche Welten ohne
Siinde und Ungliick vorstellen. . . . aber diese selben Welten wiirden der unsri-
gen anderweitig sehr unterlegen an Giite sein” (Theodizee I, 10). In einer solchen
Welt kann selbst das Bose die Ursache von etwas Gutem sein: ,,Et si fata volunt,
bina venena iuvant” (Doppeltes Gift hilft, wenn das Geschick es will; Leibniz,
Tentamina Theodiceae T. 10). Nicht so sehr mit der logischen Stringenz des
strengen Philosophen als mit dem guten Willen des frommen Christen suchte die
Physiko-Theologie des 18. Jahrhunderts allenthalben Beweise in der Natur fiir die
iiberbordende Giite Gottes. Sie lobte den Schopfer, weil er dem Steinbock ge-
kritmmte Horner gegeben habe, aus denen sich der Mensch Spazierstocke fiir
seine Bergwanderungen machen kénne. F. C. Lesser, ein heute zu Recht verges-
sener Theologe, hinterlief der Nachwelt eine Insecto-Theologia, ,einen ver-
nunft- und schriftmédgigen Versuch, wie ein Mensch durch aufmerksame Be-
trachtung der sonst so wenig geachteten Insekten zu lebendiger Erkenntnis und
Bewunderung der All-Macht und Weisheit, der Giite und Gerechtigkeit des gro-
en Gottes gelangen kdnne” (Leipzig 1738); er schrieb seine Litho-Theologia und
eine Testaceo-Theologia, in der er aus den Steinen bzw. der Existenz der Schnek-
ken und Muscheln die Giite und Grofle Gottes zeigte. Blitz und Donner, Heu-
schrecken und Fische dienten gleicherweise zur Erhédrtung der Leibnizschen The-
se. Sie liegt uns heute so fern wie die pessimistische uns nahesteht. Die genuine
christliche Theologie hat sich weder der einen noch der anderen These bedin-
gungslos ergeben. Unbeirrt hat sie an der Grundaussage der biblischen Religion
festgehalten, die in den Billigungsformeln des ersten Schépfungsberichtes zum
Ausdruck kommt. ,,Gott sah alles an, was er gemacht hatte: Es war sehr gut”
(Gen 1,31). In der christlichen Schopfungslehre wurde dieser Ansatz nach ver-
schiedenen Richtungen hin entfaltet. So wurde die Liebe Gottes als Seinsgrund
allen kreatiirlichen Seins erkannt. In der Lehre von der bleibenden und totalen
Herkiinftigkeit der Welt von Gottist eingeschlossen, daB alle Dinge eine grundle-
gende und sich grundsitzlich durchhaltende Gutheit und Werthaftigkeit besit-
zen. Schopfung ist etwas wert.

Auf der anderen Seite hat das Christentum niemals iibersehen, wie gefdhrdet
und fragwiirdig diese Giite ist. Die grundlegenden Lehren von der Erbsiinde und

162



der universalen Erlosung durch Jesus Christus haben als Voraussetzung, daf$
diese Welt nicht so ist, wie sie sein miiffite. Man kénnte zugespitzt formulieren:
Ohne die Existenz des Bosen brache die christliche Religion in sich zusammen.
So anerkennt sie wesentliche Grundgedanken der weltpessimistischen wie der
weltoptimistischen Sicht. Sie ist, mit einem Wort gesagt, weltrealistisch. Weil die
Schépfung ganz Gottes Schopfung und darum gut ist, besteht ihre Qualitdt nicht
unabhdngig in sich, sondern kann, darf und muf in dem Mafie ausgesagt wer-
den, in dem sie auf Gott bezogen ist. Das bedeutet negativ, dafs sie in dem Mo-
ment gefdhrdet ist bzw. endet, wo sie aus der Beziehung zu ihrem Urheber fillt.
Weil die Welt nicht in selbsteigener Giite besteht, ist sie nur so lange gut, wie sie
dem Willen Gottes konform ist. Diese christliche Grundthese ist nun naher zu
entfalten.

Gottes gute Welt

Wenn die christliche Schépfungslehre von der Giite der Schépfung spricht, dann
zieht sie sich nicht dadurch aus der Affire, dafi sie diese Qualifikation auf das Pa-
radies des Anfangs bezieht, von dem der Schépfungsmythos der Bibel berichtet.
Naturwissenschaftliche Daten haben uns ldngst versichert, daf ein solches Para-
dies im Sinne einer heilen Welt nie bestanden hat. In langen und grausamen
Kampfen hat sich die Menschwerdung und Kultivierung des Menschen vollzo-
gen. Sie ist, wie die eingangs genannten Hinweise {iberdeutlich zeigen, noch kei-
neswegs abgeschlossen. Die christliche Theologie betreibt aber auch in dem Sinne
keine Immunisierungsstrategie, dafi sie, wie der Marxismus, auf das Paradies der
Zukunft rekurriert. Dal die Gegenwart nicht das Goldene Zeitalter ist, ist die tri-
viale Feststellung aller Predigten.

Was aber soll dann die Rede von der guten Schopfung? Sie proklamiert die seins-
hafte und bleibende Positivitdt der Schopfung. Vom Schépfungsbericht der Bibel
und der ganzen Grundhaltung der Heiligen Schrift Alten wie Neuen Testamentes
gelangt die Schopfungstheologie zu folgenden Erkenntnissen:

1. Die Schopfung ist als Ergebnis von Gottes Weisheitshandeln in sich geordnet
und verstidndlich. Sie ist das, was die Griechen mit dem Wort Kosmos sagen woll-
ten: geordnete und schone Welt. Die Welt als Gottes Welt ist auch Abglanz seiner
Schonheit, Herrlichkeit und Majestit. Es gibt bestimmte psychische Krankheiten,
in denen der davon betroffene Mensch alles, was ihm begegnet, negativ deutet.
Vielleicht ist auch unser landldufiger Weltpessimismus das Symptom einer tiefen
seelischen Stoérung der heutigen Generation. Haben wir wirklich ganz den Blick
daftir verloren, wie wunderbar nicht nur die Welt der Natur ist, sondern auch die
Werke des Menschen? Von den Anfangen der Kultur bis heute haben wir eine
imponierende Fiille von gewaltigen Zeugnissen menschlicher Gréfie vor Augen.
Wir sollten sie davor nicht verschliefen.

2. Als gute Welt ist die Schépfung sinnvoll. Das bezieht sich auch auf die mit und
durch die Schépfung gegebene Zeit, also auch auf den Ablauf der Geschichte.
Damit aber ist auch das Leben des Menschen in der Welt grundsétzlich und prin-
zipiell voller Sinn. Aus der Giite der Schépfung kénnen wir die Hoffnung auf die
vollkommene Erfiillung unseres tiefsten Verlangens nach Gliick und Ewigkeit
haben. Im Vorsehungsglauben kénnen wir uns und unsere Weltim Schopfer ge-
borgen wissen und von da aus in Gelassenheit den Gang der Dinge annehmen.

163



3. Aus diesen beiden Grunderkenntnissen christlicher Theologie ergibt sich, daf§
das Bose und das Ubel nicht notwendiger Bestandteil dieser Welt sind. Die Be-
denken und Zweifel, die wir haben, kénnen nicht der Schépfung und dem
Schopfer angelastet werden, sondern miissen andere Ursachen haben.

4. Noch eine weitere wichtige Einsicht ergibt sich daraus: weil die Schépfung
grundsitzlich und wesentlich gut ist, steht sie dem Wirken Gottes in jeder Weise
zur Verfiigung. Gott bleibt der Herr der Geschichte, der Herr der Welt, der Herr
auch dieser Zeit. So ist der Tenor der christlichen Religion ein unendliches Ver-
trauen, das seinen Grund im Glauben an Gottes Tun hat.

Der dunide Schatten

Man kann es niemandem verdenken, wenn er diese Thesen mit innerem Wider-
streben, ja sogar mit einem nur mithsam unterdriickten Protest lesen konnte.
Man kann auch gar nicht von der Giite der Schépfung reden, ohne schon zuvor
der Tatsache Ausdruck zu geben, daf} so viele Dinge in der Welt ein eklatanter
Widerspruch gegen sie zu sein scheinen. Fiir einen niichternen und unbefange-
nen Beobachter sieht es doch so aus: das Bose und das Leid in der Welt sind Tatsa-
che, die Thesen der Schopfungstheologie hochstenfalls Hypothese. Wenn Gott
gut ist und er eine gute Schopfung hervorgebracht hat, wie kann er dann alles
dieses zulassen: die Krankenhiuser und die Friedhofe, die Nervenheilanstalten
und die Gefiangnisse, die Diirre in der Sahelzone und den schrecklichen Unfall
auf der Autobahn? Diese Fragen lassen sich theoretisch nur schwer abwehren,
existentiell aber gar nicht. In dem Moment, wo sie zur eigenen, zur ganz personli-
chen, zur Frage der Betroffenheit werden, und das geschieht in jedes Menschen
Leben nur zu oft, kann man sie mit noch so subtilen Uberlegungen, mit noch so
genauen Belegen aus dieser oder jener Urkunde nicht zur Ruhe bringen.

Man kann sich mit dem Bdsen in der Welt nicht abfinden. Es scheint alle grundle-
genden christlichen Positionen als haltlose Ideologie zu widerlegen. Da ist die
Lehre von der gottlichen Allmacht, der alles Sein sein Sein verdankt: wirkt also
Gottauch das Bose? Da ist die These von der Sinnhaftigkeit des Endlichen, die Er-
fiillung fordert: dann verhindert aber das Bése das Heil der Schopfung. Da ist die
Lehre von der personalen Liebe Gottes, der die universale Fiirsorge fiir seine Ge-
schopfe tibernimmt: wie aber kann es dann so viel Unheil geben?

Zu allen Zeiten und auf allen méglichen Wegen haben sich die Menschen be-
miiht, dieses bestiirzende Problem denkerisch zu 16sen. Man kann drei Gruppen
von Antworten unterscheiden. Der Naturalismus erklart das Bose aus dem blinden
Wirken der Naturkrifte oder als bloBes Abfallprodukt der Evolution oder als na-
tiirliche Schwiche des Menschen, die mit seiner Endlichkeit gegeben sei. Der
Monismus versucht, das Bose aus der reinen Gottferne der Schépfung zu erkléren,
weil Realitdt und Wert der Dinge durch die Intensitdt bestimmt seien, die sie mit
Gott verbindet. Weil die irdischen Dinge nur sehr abgeschwicht mit Gott iden-
tisch seien, damit auch mit seiner Giite, miisse man das endliche Sein, je endli-
cher es ist, als bise bezeichnen. Doch diese Bosheit ist, weil Gottesferne, letztlich
lusion. Der Dualismus endlich 1t das Bose einem bestimmten Teil der Schop-
fung einwohnen, gewdhnlich der Materie. Der Geist ist gut, das Leiblich-Mate-
rielle bose. Alle diese Wege miinden entweder in der Sackgasse: sie stellen eine
unangemessene Verharmlosung der Realitdt des Bosen dar, oder sie stehen im

164



Widerspruch zur christlichen Schépfungstheologie. Es bleibt also dabei, daf man
das Bose nicht wegdiskutieren kann. Man kann es, das sei in aller Eindringlichkeit
wiederholt, auch christlich nicht aus der Welt schaffen. Letztlich wiirde man in
einer vielleicht zwar sublimen, aber doch verhidngnisvollen Weise das Erlo-
sungswerk Christi wegdiskutieren. Im Kreuz ist schlieSlich Gott selber in die So-
lidaritit mit dem menschlichen Leiden, d. h. in die Teilhabe am Bsen in der Welt
getreten. Die Heilsgeschichte selber wiirde irreal, dringte man es in welcher
Weise auch immer an den Rand. Der amerikanische Theologe L. Gilkey faf}t das
Problem folgendermafien zusammen: ,,Das Bose ist also fiir Gott und seine Ge-
schopfe in gleicher Weise wirklich und schrecklich. Da es aber von irgendwoher
kommt, mufl es von einem dafiir bestimmten Ort der gottlichen Schépfung
kommen. Das ist das intellektuelle Dilemma, dem ein glaubiger Christ gegen-
iibersteht, wenn er die Welt iiberblickt.”"?

Ob existentielles oder intellektuelles Dilemma — man braucht, meine ich, nicht be-
sonders zu betonen, daf auf diesem knappen Raum die ganze Breite und Tiefe
dieser Frage nicht erdrtert werden kann. Wir wollen nur versuchen, nachfolgend
gleichsam die Richtung zu weisen, in der es, wenn auch nicht ganz aufgeldst, so
doch in dem Sinne gelichtet werden kann, wie Geheimnisse eben erhellt zu wer-
den vermogen, die in ihrer ganzen Tiefe in die Undurchdringlichkeit Gottes sel-
ber hineinreichen. Wenn in der mehrtausendjahrigen Geschichte der Menschheit
die rationalen wie auch die existentiellen Wege, zu einer Bewiltigung des Pro-
blems zu kommen, nicht glatt ans Ziel gefiihrt haben, erhebt sich der Verdacht,
daB giiltig ist, was eine tiefe Einsicht schon immer als mysterium iniquitatis, als Ge-
heimnis des Bosen deklariert hat.

Das Ubel der Welt

Wenn wir unter christlichem Vorzeichen vom Bosen reden, meinen wir damit al-
les, was das potentielle Gut-Sein der Schopfung verhindert, was, mit anderen
Worten, das Unbheil in einer von ihrem Ursprung her heiligen und heilen Welt
ausmacht. Versucht man, diesen Begriff zu konkretisieren, sieht man sich zu zwei
grundlegenden Unterscheidungen gendtigt. Boses im genannten umfassenden
Sinn begegnet uns einmal in der Natur; st68t uns dieses Ubel in der Welt zu, spre-
chen wir gewohnlich von einem Ungliick. Zum andern treffen wir es im sittlich-
moralischen Bereich; seine Ursache nennen wir dann im allgemeinen Schuld. In
der Fachterminologie ausgedriickt: wir miissen das malum physicum oder Ubel der
Welt und das malum morale, das Bdse aus der Schuld, unterscheiden. Der Effekt
kann zwar in beiden Féllen der gleiche sein, doch wenn wir nach der Bewiltigung
des Bosen suchen, miissen wir an die Ursache herankommen. Wenn der Blitz in
ein Haus einschldgt und den gesamten Besitz seiner Bewohner und mdoglicher-
weise diese selber vernichtet, dann ist das ohne Zweifel etwas Boses: ein Leid
wird zugefiigt, Unheil verursacht — doch ist daran eigentlich niemand schuld. Es
ist halt ein Ungliick, so furchtbar es auch ist. Anders ist es, wenn das Feuer von
einem Verbrecher, einem Brandstifter gelegt wird. Auch hier ist der Effekt die

! Gilkey, Z., Der Himmel und Erde gemacht hat. Die christliche Lehre von der Schépfung und das
Denken unserer Zeit, Miinchen 1971, 179.

165



Vernichtung des Besitzes und wiederum moglicherweise der Bewohner des Hau-
ses, doch die Ursache davon ist eine ganz andere: es handelt sich um ein schuld-
haftes Vergehen, um ein Verbrechen.

Wir wollen zunéchst das malum physicum betrachten. Realistisches Denken wird
in Rechnung stellen, dafl in einer geschopflichen, seinsabhidngigen Welt alles in
seinem Wesen und in samtlichen Strukturen zwar wirklich, aber abhingig ist.
Weil keine Kreatur Ursache ihrer selbst ist, kann keine aus sich selbst bestehen.
Das ist in erster Linie so zu verstehen, daf alles Seiende von Gott abhingt. Die
Dependenz ist jedoch nicht nur transzendental, sondern gilt auch fiir den imma-
nenten Bereich. Es gehort zum Wesen des geschépflichen Seins, daf es innerhalb
der Schopfung in eine Kausalkette einbezogen ist, die innerweltlich universal ist.
Alle Geschopfe sind Teile eines Systems kausaler Wechselbeziehungen, das un-
sere Welt ausmacht. Weil es existiert, ist die Grundlage fir alle menschlichen Le-
benswerte gegeben, aber auch die Basis dafiir, daB alles Seiende dufleren Einfliis-
sen gegeniiber verwundbar ist. Die Kontingenz, d. h. die Abhéngigkeit und
Nichtnotwendigkeit der Geschopfe, ist die Ursache dafiir, daf8 das Ubel der Welt
existiert. Das Selbstsein und die Autonomie der Dinge sind nicht absolut, son-
dern nur relativ; die damit gesetzten Beziehungen aber machen alles Seiende lei-
densfdhig. Man darf jedoch nicht tibersehen, da8 die gleiche Kontingenz, die die
Ursache des malum physicum ist, auch der Grund dafiir ist, da8 diese Welt funk-
tioniert und es in ihr, aufs Ganze gesehen, sinnvoll und berechenbar zugeht. Das
malum physicum und das bonum physicum wurzeln in der gleichen Wirklich-
keit. Die Zufélligkeit und Abhangigkeit des geschipflichen Lebens ist die Grund-
lage fiir seine schopferische Kraft und sein mogliches Gutsein ebenso wie fiir
seine Fihigkeit, dem natiirlichen Ubel zu unterliegen. Dafl die Welt so struktu-
riert ist, ist die Voraussetzung fiir jede Ordnung in ihr. Wiirden die Ursachen in
einem Augenblick wirken, im ndchsten aber nicht, oder wiirden sie heute so und
morgen anders wirken, konnte man sich auf keine Beziehung unter endlichen
Dingen verlassen: alles Leben, alle Entwicklung, alle Tétigkeit, alle Planung wire
damit unmdéglich. Die stindig wirkende Kausalitit in der Schépfung ist also der
Grund dafiir, daff der Kosmos wirklich Kosmos, sinnvolle Welt ist, zugleich aber
auch dafiir, daf8 so vieles in der Welt uns als unsinnig erscheint.

Man kann das etwas abstrakt Gesagte an einer ganzen Reihe von Beispielen illustrieren. Zu den be-
drohlichsten und schrecklichsten Ubeln der Welt gehort ohne Zweifel die Krebskrankheit, diein mehr
als hundert verschiedenen Formen auftritt. In der Bundesrepublik sterben Jahr fiir Jahr rund 150.000
Biirger, also fast jede vierte Minute einer, daran. Nach neuesten medizinischen und biochemischen
Forschungen hat jeder Mensch in seinem Genbestand sogenannte Krebsgene. Sie sind winzige Teile
im Kern der menschlichen Zelle. Wahrscheinlich sind sie lebensnotwendig. Sie kontrollieren und
steuern in den gesunden Zellen die Arbeit eines Enzyms, das Phosphor an Aminosiuren bindet.
Ohne diese Tatigkeit gibe es kein Wachstum, nicht die stindige Erneuerung und regelmiRige Teilung
der Zellen. Das Leben wiirde sehr bald erst in einer, dann bald in allen anderen Zellen erléschen. Das
sorgsam ausbalancierte Gleichgewicht der verschiedenen Aminosiuren bleibt jedoch nur dann erhal-
ten, wenn keine bevorzugt mit Phosphor versorgt wird. Ist dies der Fall, kippt das ganze System um:
die normale Wachstumsregulation setzt aus, und es kommt zu gefihrlichen Wucherungen. Die glei-
chen Gesetze, die das Zellenwachstum des gesunden Kérpers erméglichen und damit dazu beitragen,
daf es organisches Leben immer wieder gibt, treten auch jetzt in Kraft; neues Leben entsteht, aber
eben solches, das das bestehende vernichtet.

Im meteorologischen Bereich verursacht der Wechsel von Hoch- und Tiefdruckgebieten eine geregelte
Vegetation in unseren Breiten. Jeder weif}, wie notwendig der Wechsel von Sonne und Regen ist. Die
gleichen Gesetzlichkeiten, die im Normalfall das Wachstum auf der Erde férdern, kénnen es aber auch

166



verhindern, dann namlich, wenn der Regen zum Wolkenbruch, die Trockenheit zur Diirre wird.
Wir alle kénnten im modernen Leben ohne elektrischen Strom nicht mehr auskommen: er macht un-
sere Wohnungen hell, treibt unsere Maschinen an und spendet uns Wirme ebenso wie Kilte. Jeder
aber weif, daf der elektrische Strom, geriit man ungeschiitzt mit ihm in Kontakt, schwerste Verbren-
nungen bis hin zum Tode verursachen kann. Der elektrische Stuhl als Hinrichtungsinstrument ist ge-
wissermafen das Extremsymbol dieser iiblen Wirkungen.

Die gleichen physikalischen Gesetze, die es uns erméglichen, im Auto Entfernungen schnell, sicher
und bequem zu iiberwinden, treten in Kraft, wenn es zum Zusammenstof8 kommt.

Alle diese Beispiele, die unschwer vermehrt werden kénnten, zeigen, daf8 die der Schopfung we-
sensmafig einwohnende Kontingenz eine Ambivalenz bedingt, der niemand entrinnen kann.

In der Tat gehort das Ubel der Welt zur Welt. Damit ist freilich keineswegs erklrt,
warum das so ist, wie es ist. Hitte nicht der Leibnizsche Gott doch eine Welt
schaffen konnen, in der diese Zweideutigkeit vermieden worden wire? Warum
hat der Schépfergott die Dinge so eingerichtet, daf ihre Beziehungen zueinander
wieder und wieder auf eine Tragidie hinauslaufen? Wire es nicht moglich gewe-
sen, die Kontingenzbedingungen so aufeinander abzustimmen, dafd sie nur zum
Guten ausgeschlagen hitten? Diese Fragen sind rational nicht vollstindig aufzu-
hellen. Und in diesem Sinne bleibt das Ubel der Welt letztlich doch unerklarbar.
Gott hat nicht die beste aller denkbaren Welten geschaffen. Und warum das so ist,
konnte man letztlich nur dann wissen und erkennen, wenn man Gottes Wesen
selber durchschauen kénnte. Gottes Gottsein aber besteht gerade darin, daf$ er
unserer Erkenntnis transzendent bleibt. So bleibt auch das physische Ubel am
Ende ein tiefes Ritsel. Vom Gedanken der bleibenden Treue der Liebe Gottes zu
seiner Schépfung aus kann man nur schweigend glauben, daf8 Gottauch in dieser
unguten Welt sein Ziel erreicht, sie zum Gliick, zum Heil, zu ihrer leidlosen Voll-
endung zu fithren. Warum er aber diese Welt gewéhlt hat, wenn er als Schopfer in
Erscheinung tritt, bleibt dunkel. Der Glaube erkennt allenfalls, dafd auch diese
Wabhl von der Liebe getragen wurde, die Gottes Wesen selber ausmacht.

Das Bise aus der Schuld

Man mag es vielleicht hinnehmen, daf die Dinge so sind, wie sie nun einmal sind;
alles in uns rebelliert jedoch dagegen, dafl es in der Welt das Ubel aus der Schuld
gibt. Wir rebellieren auch dann noch dagegen, wenn wir uns selber als schuldige
Menschen wissen und stindig neu erfahren. Das Schaudererregende und Ent-
setzliche daran liegt in der Erkenntnis: das moralisch Bose muf8 nicht sein, aber
das moralisch Bose scheint unausweichlich zu sein! In einer Zivilisation und Kul-
tur, die immer griBere Verflechtungen zeigt, spiiren wir, da8 die moralischen
Verstrickungen der Menschen inzwischen weltweite Konsequenzen haben. Der
Spiefbiirger in Goethes ,,Faust”” konnte noch behaglich osterspazierend erkla-
ren:

,,Nicht Bessers weif8 ich mir an Sonn- und Feiertagen

Als ein Gesprich von Krieg und Kriegsgeschrei,

Wenn hinten, weit, in der Tiirkei,

Die Volker aufeinanderschlagen.

Man steht am Fenster, trinkt sein Gldschen aus

Und sieht den Fluf hinab die bunten Schiffe gleiten;

Dann kehrt man abends froh nach Haus
Und segnet Fried und Friedenszeiten.” (Faust 1, 860ff.).

167



Die heutigen Ereignisse in der Tiirkei zeigen uns drastisch, da Ruhe oder Un-
ruhe daselbst das ganze System des westlichen Biindnisses beeinflussen. Aber
man kann auch nicht sagen, dafl irgendein anderes Land, irgendein anderer Ort
in der Welt zum ,, Tiirkeiersatz” geworden wire. Nichts ist uns im Zeitalter der
Erdsatelliten fern, nichts gibt es auf der Welt, dessen Turbulenzen sich nicht auch
bei uns bedrohlich bemerkbar machen kénnten. Damit aber hat fiir die Gegen-
wart das moralisch Bose eine neue Dimension bekommen, bzw. uns ist eine an
sich immer vorhandene Dimension handgreiflich geworden: es erscheint uns
nicht nur und nicht mehr vordringlich als blof individuelle Gréfe, als einzelnes
Vergehen eines einzelnen, sondern als eine geradezu transzendentale Macht,
Atmosphire und Situation, die sich tiberall in der Geschichte und in der Gegen-
wart auswirkt, die geradezu das innerste Wesen der Geschichte pridgt. Dieser
Umstand war zwar nicht der AnlaB, innerhalb der christlichen Theologie die Erb-
stindenidee auszubilden, wohl aber trug er entscheidend dazu bei, den notwen-
digen Erfahrungshintergrund zu bieten.

Es gabin der Geschichte des Christentums immer wieder Tendenzen, nach einem
Alibi fiir diese schreckliche Wirklichkeit der universalen Schuld zu suchen. Vor
allem die dualistischen Systeme beziehen ihre Existenzberechtigung daraus. So
suchte man, auch im Christentum, den Teufel als den universalen Versucher und
Urheber des Bosen fiir das malum morale haftbar zu machen. Die kirchlichen
Lehrdokumente haben zu allen Zeiten entschieden daran festgehalten, da jedes
Individuum, jede menschliche Person fiir ihr Tun im Guten wie im Bésen selbst
verantwortlich ist. Wie viele aufermenschliche Faktoren es innerhalb des Pro-
blemfeldes auch geben mag, wie stark ihr versuchlicher Einfluf sein mag, die Kir-
che hat strikt und standig darauf hingewiesen, da# der Mensch fiir seine Schuld
zur Rechenschaft zu ziehen ist.

So bleibt als einzige christlich mogliche Antwort auf das Problem des moralischen
Ubels der Hinweis auf die Freiheit des endlichen Wesens. Dabei zeigt sich noch
einmal jene Zweideutigkeit, die wir bereits bei den Uberlegungen zum Ubel der
Welt feststellen muflten. Sie erscheint allerdings in einer wesentlich anderen
Weise. Die Freiheit ist nicht nur Wesensbestandteil personaler Existenzen, also
auch des Menschen, sondern gerade das, wodurch sie ihrem Schépfer am dhn-
lichsten sind. Wiirde und Wert der menschlichen Person liegen darin, daf sie un-
aufhebbar frei ist. Diese Freiheit ist ihrem Wesen nach Zuwendung zum jeweili-
gen Mehrwert und zur Fiille des Seins. Sie erfiillt sich darum erst dort ganz, wo
sich eine Person Gott total zuwendet. Freiheit ist dort gegeben, wo sie sich mit al-
len ihren Dimensionen, Beziigen, auf allen Ebenen je mehr selbst verwirklicht.
Weil jedoch die Summe personaler Selbstverwirklichung die Gemeinschaft mit
dem Schépfer ist, ist die Zuwendung zu Gott, die Erfiillung des Willens Gottes,
der Gipfel aller Freiheit.

So richtig das ist, so entschieden muf8 auch zugestanden werden, daf solche ge-
schépfliche Freiheit nicht denkbar ist, wenn nicht wenigstens potentiell auch der
negativen Entscheidung Raum gegeben ist. Freiheit besteht letzten Endes nichtin
der Entscheidungsmoglichkeit, setzt sie aber voraus. Entscheidung gibt es ferner
nur dort, wo eine Wahl besteht. So bleibt nichts anderes {ibrig als zu sagen, daf
die Stinde Folge der menschlichen Freiheit, also gerade der Humanitit des Men-
schen ist — einer Humanitit allerdings, die im Moment der negativen Entschei-
dung pervertiert wird. Indem der Mensch schuldig und Siinder wird, wihlt er ge-

168



rade nicht Selbstverwirklichung, sondern Minderung seines personalen Seins.
Aus diesem Umstand wird nun klar, daf die Siinde in der Tat nicht schopfungs-
notwendig gegeben ist, wie etwa, in geschilderter Art, das physische Ubel. Die
wesenhafte Giite der Schopfung zeigt sich darin, dafs in ihr kein legitimer Raum
fiir das malum morale ist. Wenn es existiert, existiert es nicht koextensiv zur Welt,
sondern als geschichtliche Folge innerweltlicher Entscheidungen von personalen
Wesen. Diese Erkenntnis zeigt sich im Alten Testament bereits in der Aufeinan-
derfolge der Kapitel 2 und 3 im Buche Genesis: die Existenz des Bésen wird ge-
rade als das Nichtseinsollende in der Welt beschrieben. Es existiert nicht mit der
Welt, wohl aber in der Welt, und dies ab einem bestimmten Zeitpunkt.

Die wesenhafte Giite der Schépfung manifestiert sich somit darin, da8 es in ihr
keinen zwanghaften Anlal zum Bosen gibt, sondern daf allenfalls Provokationen
entstehen kénnen, die endliche personale Wesen zur negativen Entscheidung
veranlassen: die Christen sprechen von Versuchung. Die Moraltheologie aber
sagt, dafd auch die stirkste und heftigste Versuchung in sich noch keine Siinde ist.
Damit freilich bleibt auch das moralisch Bose letztlich unerkldrbar. Warum lassen
sich denn Menschen zur Schuld provozieren, wenn sie doch vom Anfang an wis-
sen, daB sie dadurch nicht Perfektion, sondern Minderung ihres Seins erfahren?
In der Sprache des Schopfungsmythos kommt das zum Ausdruck durch das Ver-
bot Gottes, vom Baum der Erkenntnis zu essen: ,,Denn sobald du davon ifst, wirst
du sterben’ (Gen 2,17). Wir wissen immer, was auf dem Spiel steht! Warum ist
aber der Mensch so, dafl dennoch zwei Seelen in seiner Brust leben, daf8 er das
Gute will, aber immer wieder das Bose schafft? Die Erzahlung vom Siindenfall
und vom Teufel und seinem Wirken verweisen in der Sprache der Mythologie
symbolisch auf die geheimnisvollen Mdglichkeiten der Freiheit, indem sie in der
Sprache des Geschehens auf das Irrationale der tatsdchlichen Exekution persona-
ler Freiheit verweisen.

Theologie des Kreuzes

Christliches Denken macht das Geheimnis von Ubel und Schuld nicht durchsich-
tig, aber es vermag, es zu lichten. Seine ganze Furchtbarkeit wird in keinem Mo-
ment heimlich oder offen eliminiert. Christentum ist, noch einmal sei es gesagt,
ausgesprochen realistisch. Zu seinem Realismus gehort freilich auch die Hoff-
nung. Wenn und weil Gott der gute und allméchtige Schopfer aller sichtbaren
und unsichtbaren Dinge ist, bleibt, das folgt als erstes daraus, das physische wie
das moralische Ubel immer sekundir in dieser Welt. Das heifit aber auch: es ist be-
siegbar. Die Méchte des Bosen, wie immer sie sich artikulieren, die die Geschicke
des Individuums und der Gemeinschaft bestimmen, werden ihrerseits von Gott
beherrscht. Gott hat Macht tiber alles Ubel, Gott ist Herr noch iiber die Siinde.
Und weil das Bose nicht zur Struktur der Schopfung gehort, gibt es die Moglich-
keit der Neuschopfung, der Vollendung auch des Menschen als nova creatura.
Christentum ermdglicht so Vertrauen. Dieses Vertrauen aber beruht nicht auf
blofer intellektueller Einsicht, sondern auf der Erfahrung von der Wirklichkeit
Jesu Christi in der Geschichte. Dafl Gott Sieger ist, zeigt sich am konkreten Ge-
schehen der Erlosung durch den Nazarener. Das universale Bose wird durch-
kreuzt vom universalen Heil in Jesus Christus. In ihm profiliert sich in erschiit-
ternder Deutlichkeit beides: das Grauen des Bosen und die unauslotbare Tiefe der

169



Liebe Gottes. Denn die Tat der Erlosung vollzieht sich im Erleiden des Kreuzes,
dessen moralische Ursache die Schuld der Menschen ist, dessen physikalische
Folgen zum schlimmsten aller Ubel in der Welt fithren, zum Verlust des Lebens.
Im Sterben Jesu kommt also beides zur duflersten Zuspitzung: alles mogliche ma-
lum morale gipfelt im Gottesmord; alles physische Ubel faft sich im Tod zusam-
men. Wo so das Bose alle Dimensionen sprengt, sprengt Gott die Grenzen der
Schopfung, indem er ihr die Moglichkeit der Gemeinschaft mit sich selber end-
giiltig er6ffnet. Er tut dies nicht, indem er sie vom Leid befreit, sondern indem ein
Geschopfalles Leid gehorsam und liebend bejaht und in dieser Bejahung auf sich
nimmt. Theologisches Denken und existentielle Erfahrung des Bésen miinden so
auf den Wegen, die sich im Kreuze Christi treffen. Der Gekreuzigte ist die Bewil-
tigung des Bosen. Er ist die gestalt- und menschgewordene Liebe Gottes. Nur
Liebe iiberwindet Leid. Das ist alles andere als ein billiger Trost, denn das Kreuz
als Summe allen Ubels vermag nicht zu trsten. Vor dem Kreuz kann man nur auf
die Knie fallen. Und man kann den Blick erheben zum Antlitz dessen, der da
héangt: er ist jener, der am Ostermorgen auferstanden ist. In diesem Ereignis hat
der Schopfergott selber die Kontingenz der Schépfung durch seine Allmacht
iiberwunden.

Der Weg des Christen also, mit dem Ubel fertigzuwerden, ist gleich weit weg von
Weltpessimismus wie Weltoptimismus, von Weltverachtung wie von Weltver-
herrlichung entfernt. Der Weg des Christen ist ein schonungsloser Realismus. In
ihm wird keine Wirklichkeit wegdiskutiert, keine verkleinert, keine erst recht
verharmlost. Der Christ vermag nur eines: er sieht die Wirklichkeit nicht punktu-
ell, sondern in jenem grofien Rahmen, der bestimmt wird von der Liebe des ge-
kreuzigten Gottes. Und so verm&gen wir die Vision des Sehers von Patmos nicht
als Utopie zu deuten, wenn er die neue Schépfung als leidlose Welt schildert. Aus
dem Realismus des Kreuzes vermag er in Hoffnung das Bose zu bewiltigen: ,,Ich
sah die Heilige Stadt, das neue Jerusalem, von Gott her aus dem Himmel herab-
kommen; sie war bereit wie eine Braut, die sich fiir ihren Mann geschmiickt hat.
Da horte ich eine laute Stimme vom Thron her rufen: Seht, die Wohnung Gottes
unter den Menschen! Er wird in ihrer Mitte wohnen, und sie werden sein Volk
sein; und er, Gott, wird bei ihnen sein. Er wird alle Trdnen von ihren Augen abwi-
schen: Der Tod wird nicht mehr sein, keine Trauer, keine Klage, keine Miihsal.
Denn was frither war, ist vergangen’ (Offb 21,2-4).

170



