JOSEF JANDA

Wertvermittlung als padagogische Aufgabe

Die Notwendigkeit einer Wertvermittlung ist dem Pidagogen heute wieder sehr bewuft ge-
worden. Das macht ein Nachdenken iiber die gegenwirtige Situation sowie iiber die Mdoglich-
keiten der Erziehung wichtig. Josef Janda, Professor fiir Religionspddagogik an der Padagogi-
schen Akademie des Bundes in Linz, hat auf Bitte der Redaktion diesbeziigliche Uberlegungen
angestellt, von denen wir hoffen, daf sie sich als hilfreich erweisen. In einem zweiten Aufsatz,
der spiter in dieser Zeitschrift erscheinen wird, wird der Autor Hinweise fiir die pidagogische
Praxis geben. (Redaktion)

In der Péidagogik sind gegenwiértig neue Tone zu vernehmen. Nach einer Zeit, in
der man vor allem das Emanzipatorische und Antiautoritére betonte und in der
die Aufmerksamkeit primér auf die Interessen der Kinder und Heranwachsenden
gerichtet war, mehren sich gegenwirtig die Stimmen, die wieder von ,, mehr Er-
ziehung”, von ,,Mut zur Erziehung” und von der , Notwendigkeit einer Wert-
vermittlung” sprechen.! Ahnliche Tone sind auch aus der Richtung der Sozial-
philosophie zu vernehmen.

,,Nachdem man lange genug vor dem Werteloch gestanden hat, das aufri@, als man die Werte der Lei-
stungsgesellschaft nicht mehr wollte, kommt jetzt die Diskussion iiber Sinn- und Wertefragen in
Gang, die mit der Frage gekoppeltist, wie neu gefundene Werte im gesellschaftlichen Entwicklungs-
prozef wirksam werden konnen."?

Was ist geschehen? Ist man des noch vor wenigen Jahren Propagierten miide ge-
worden, ist man erschrocken iiber die Folgen, die sich daraus offensichtlich erga-
ben, ist es ein Trdumen von einstigen besseren Zeiten, die man mit den Methoden
von frither wieder herbeizufiihren hofft; hat die Pidagogik ihre Sprache erst wie-
der gefunden, nachdem sie durch verschiedene ungewohnte Vorwiirfe und An-
griffe zum Siindenbock mancher Fehlentwicklung geworden und damit mundtot
gemacht war?

Man ist nachdenklich geworden iiber das, was man noch vor kurzer Zeit mit Be-
geisterung verkiindet hat. Fasziniert vom Gedanken einer emanzipatorischen Er-
ziehung hatte man die gewohnten Wege verlassen, die einem nicht (mehr) ziel-
fithrend schienen. Neue Wege wurden beschritten, und nun stellt man die Frage,
wohin sie gefiihrt haben und noch fithren werden. Dabei hat sich wieder einmal
die Binsenweisheit bestitigt, daff das Zerstoren des Alten allein noch keine Ver-
besserungen schafft. Bei der Betonung des emanzipatorischen Elementes hat
man die Uberlegung aufier acht gelassen, wohin die Emanzipation fiihren soll.
Befreiung, die nicht weif}, wofiir sie geschieht, bleibt leer und la@t die Leere der

Vgl. dazu: E. Weber., Die Werteproblematik der Erziehung, in: Wertepluralismus und Wertewan-
del heute. Schriften der Philosophischen Fakultiten der Universitdt Augsburg Nr. 23. Verlag Ernst
Vigel, Miinchen 1982, S. 198f.; L. Mauermann— E. Weber (Hg.), Der Erziehungsauftrag der Schule.
Beitridige zur Theorie und Praxis moralischer Erziehung unter besonderer Beriicksichtigung der
Wertorientierung im Unterricht. Verlag Ludwig Auer, Donauwdrth 1978, S. 7; L. Kerstiens, Erzie-
hungsziele neu befragt, Verlag Julius Klinkhardt, Bad Heilbronn 1978, S. 5; D. A. Seeber, Erziehen
wozu; Herder-Korrespondenz 32 (1978) 4, 157-162; W. Briiggemann, Wertbezogene Erziehung.
Anmerkungen zu einem padagogischen Defizit. In: Die neue Ordnung 36 (1981) 241-251.
Detlef Horster, Kommunikative Ethik. Sinn ist eine knappe und immer knapper werdende Ressour-
ce, Frankfurter Hefte 1982/10, 35.

N

171



Sinnlosigkeit zurtick. Hatte man sich jedoch erhofft, daff dieser zweite Schritt im
BefreiungsprozeB von selber geschehen werde, wurde man durch die Fakten
eines Besseren belehrt.

Die Euphorie ist gebrochen; mit Erschrecken stellt man fest, wie inhalts- und
sinnlos das Leben vieler Jugendlicher geworden ist. Es wurde ihnen offensicht-
lich nichts vermittelt, was ihnen heilig ist und so ihr Leben lebens-wert macht.
Die Frage nach den Uberzeugungen bzw. Interessen, die fiir die reichlich ver-
schwommene Bewegung einer antiautoritiren Erziehung Pate gestanden haben,
sei hier nicht ndher ertrtert. Es ist jedoch damit zu rechnen, dafi man nicht immer
mit ehrlichem Herzen — trotz gegenteiliger verbaler Beteuerungen — einen eman-
zipierten, freien, entscheidungs- und damit auch bindungsfihigen Menschen
heranbilden wollte. Mehr oder weniger bewuft mag das Interesse auch darin be-
standen haben, bestehende Abhangigkeiten (religitse, moralische, gesellschaft-
liche . . .) aufzubrechen, um den Boden fiir andere Ideen und Einsichten zu be-
reiten. Die alten Ideologien sollten von neuen abgeldst werden. Die Kritik an
Ideologien, welche Macht iiber die Menschen ausiiben und sie abhingig machen,
wird ja meist nur so lange betrieben, als es sich nicht um die eigenen handelt. Fiir
diese gelten, da man von ihrer Richtigkeit iiberzeugt ist, andere Regeln.

Es ist jedoch damit zu rechnen, da8 — wie vorher der Ruf nach antiautoritirer Er-
ziehung - auch die gegenwirtige Forderung nach mehr Erziehung von sehr ver-
schiedenen Interessen bestimmt ist. Wenn einem auch das Anliegen entgegen-
kommt, sollte man darauf achten, daf man sich nicht unversehens und ungewollt
in falscher Gesellschaft findet. Man tut z. B. gut daran, sich bewuf8t zu machen,
dafs die Klage iiber die ,,heutige Jugend”” und das Reden von friiheren besseren
Zeiten uralte Phinomene sind, fiir die offensichtlich auch andere Ursachen maf-
gebend sein kénnen als die tatsichlich schlechteren Verhiltnisse.

Schon Platon (f 347 v. Chr.) beschreibt im VIII. Buch seines ,,Staates”’, wo er auf
Migbrduche der Freiheit in einem demokratischen Staat hinweist, die einer Ty-
rannei den Weg bereiten, Phinomene, die auch heute beklagt werden.

s+ + » Dieden Obrigkeiten noch gehorsamen Biirger . . . tritt die Demokratie mit FiiBen als Bedienten-
seelen und Nichtswiirdige; dagegen die Beamten, die sich wie Untergebene gebirden, und Unterge-
bene, die sich das Ansehen von Beamten geben, die lobt und erhebt die Demokratie im Privat- wie im
Staatsleben: ist es da nicht eine absolute Notwendigkeit, daf in einem solchen Staate iiber alles der
Freiheitsschwindel kommt? . . ., ,Der Lehrer fiirchtet und hitschelt seine Schiiler, die Schiiler fah-
ren den Lehrern iiber die Nase und so auch ihren Erziehern. Und iiberhaupt spielen die jungen Leute
die Rolle der alten und wetteifern mitihnen in Wort und Tat, wiihrend Manner mit grauen Képfen sich
in die Gesellschaft der jungen Burschen herbeilassen, darin von Possen und Spéfen iiberflieBen, shn-
lich den Jungen, damit sie nur ja nicht als ernste Murrkdpfe, nicht als strenge Gebieter erscheinen.
Im tibrigen gibt es ja die umgekehrte Klage genauso. Jugendliche klagen die Ge-
neration der Erwachsenen an, daf sie die Welt an den Rand des Ruins gebracht
haben, da sie sich den ,,Sachzwéngen” iiberlassen haben, ohne die Folgen zu be-
denken, und ihnen materielle Werte offensichtlich wichtiger waren als anderes.
Auch miissen sich Erwachsene nicht selten vorwerfen lassen, daf sie nicht nach
den Werten leben, von denen sie reden und die sie bei Jugendlichen erwarten.
Als [llustration diene ein Antwortschreiben, das der ,,Schdneberger Besetzerrat”
auf eine Gespréchseinladung der Enquete-Kommission des Deutschen Bundes-
tages ,,Jugendprotest im demokratischen Staat” geschrieben hat. Darin heifit es:

3 Platon, Samtliche Werke; hrsg. v. E. Loewenthal, Verlag J. Hegner, Koln 19696, 2. Bd., 318f.

172



,,Die Jugend knnt ihr nicht zum Patienten machen, wenn das System krank ist. Massive Kriegsvor-
bereitung, permanentes Risiko radioaktiver Verseuchung, Ausbeutung der 3. Welt, Umweltschmutz
{iberall, legales Spekulantentum mit unserem Wohnraum, liigende Politikermauler, das sind die
Symptome der Krankheit, die wir bekdmpfen."

Die Verworrenheit der Situation wird noch groer durch Zusammenhénge, auf
die C. Diaz in einem geistreichen Aufsatz hingewiesen hat:* Erwachsene
und Jugendliche lassen sich nicht mehr auf ihre Rolle festlegen, beide wollen
zugleich erwachsen und jugendlich sein. Dem Verlangen, als erwachsen zu
gelten und als Partner ernstgenommen zu werden, steht auf der anderen Seite
das Verlangen, jugendlich zu bleiben, gegeniiber. Man méchte in einer Welt, in
der Jungsein einen hohen Stellenwert hat, nicht abseits stehen und scheut keine
Kosten und Miihen, um wenigstens dem Aussehen und dem Anschein nach jung
zu bleiben. Damit ist auf die Méglichkeit verwiesen, daf die oft heftig gefithrten
Wertdiskussionen in Wirklichkeit Konkurrenz- und Machtkdmpfe sind, in die
viel Irrationales hineinspielt.

Letztlich sollte alles Reden von Wertfreiheit nicht vergessen lassen, dafs man Be-
wertungen und dem Bemiihen von Wertvermittlung nicht entgehen kann. Selbst
wenn man fiir Emanzipation als Befreiung von einengenden Traditionen und
Wertvorstellungen eintritt, tut man dies ja gerade wieder in der Uberzeugung,
da Emanzipation einen Wert darstellt, und selbst fiir Wertfreiheit kann man nur
eintreten, wenn man sie fiir wertvoll hilt. Man kann dabei vom Wert der Emanzi-
pation so sehr iiberzeugt sein, dafl man unfahig ist, die Negativfolgen falscher
Akzentsetzungen wahrzunehmen, auf die M. Heitger hinweist:

,+- - - wo Emanzipation im radikalen Sinne die Aufhebung aller normativen Anspriiche férdert, da
fordert sie schlieBlich nicht Selbstbestimmung, sondern das genaue Gegenteil. Emanzipatorische Er-
ziehung fithrt zur Orientierungslosigkeit, zur Unselbstindigkeit, weil dem Menschen die Urteilsfa-
higkeit fiir richtig oder falsch, gut oder bése genommen ist. Sie liefert ihn damit der Willkiir und Irra-
tionalitdt, der Manipulation und Bevormundung aus.”¢

,,Mehr Erziehung’ will offensichtlich erreichen, dafl die Menschen wieder klarer
wissen, was fiir sie wichtig ist, und daf} sie danach handeln. Dabei wire jedoch
ein weitverbreitetes Siindenbockdenken zu vermeiden, das nur vordergriindig
Verantwortliche sucht und benennt und damit die eigentlichen Zusammenhinge
noch mehr verwischt und unzugénglicher macht. Es mag sein, dafs Pidagogen
(Eltern, Lehrer . . .) an der gegenwartigen Situation nicht unschuldig sind, es ist
aber zu bedenken, daf} auch das Verhalten von Erziehern nicht letzte Ursache ist,
sondern deren Verhalten bereits die Folge anderer grundlegender gesellschaftli-
cher und ideeller Verdnderungen ist, in die das menschliche Leben und auch alle
erzieherische Bemiithung eingebettet sind. Imperative werden wenig ausrichten,
solange man sich nicht die Mithe macht, nach Ursachen und Zusammenhédngen
zu suchen. Hier ist dann zu tiberlegen, ob man gewilltbzw. {iberhauptin der Lage
ist, verindernd einzugreifen oder ob man sich gezwungen sieht, sich in geéinder-
ten Verhiltnissen zurechtzufinden, auch wenn man diese nicht gutheifst.

4 Zit. nach: E. Pies (Hg.), Der lautlose Auszug. Junge Menschen suchen neue Wege. Herder, Frei-
burg 1983, 140.

% C. Diaz (Hg.), Die Jugend vor veranderten Gesellschaftsmodellen. Internationale kath. Zeitschrift
1983/4, 318-324.

& M. Heitger, Uber die Notwendigkeit der Werterziehung heute, in: G. Hofmann, W. Zauner (Hg.),
Das gefdhrdete Ich, OLV-Buchverlag, Linz 1982, 41f.

173



I. Wertvermittlung - ein neues Wort fiir Erziehung

Es fdlltauf, daff man in letzter Zeit, wenn es um Fragen der Erziehung geht, gerne
von Wertvermittlungen spricht. Dies mag ohne besondere Absicht geschehen, ist
aber gewif$ kein Zufall. Offensichtlich will man dadurch die Klammer von Erzie-
hung und Normenvermittlung etwas lockern, die lange Zeit mehr oder weniger
bewuft und gewollt gegeben war. Einsicht in Zusammenhinge soll Vorrang ha-
ben vor einem Vermitteln duferer Verhaltensweisen.

Werte und Norm

Beide Begriffe stehen in Beziehung zueinander, sind aber doch zu unterscheiden.
Normen sind (hoffentlich) auf die Erlangung und Verwirklichung von Werten
hingeordnet, sie sind konkret, beziehen sich auf das praktische Verhalten des
Menschen, regulieren es und sind duferlich fabar. Wihrend Normen befohlen
werden kdnnen, miissen Werte innerlich erfat werden; sie kénnen darum auch
nicht im selben Maf exakt und unmifiverstindlich dargelegt werden; sie setzen
Einsicht voraus, und zwar nicht nur im rational kognitiven Sinn.

Die Verbindlichkeit von Werten ist zwar intensiver als jene von Normen, in der
Praxis wird dies jedoch héufig nicht so erlebt. Was einem Menschen wertvoll er-
scheint, ist ihm wichtig, er will es erreichen, auch wenn dies Verzicht und Opfer
bedeutet. Diese werden eingesehen und positiv erfahren im Hinblick auf das zu
erreichende Ziel; sie sind nicht von auflen auferlegt und werden darum oft gar
nicht als Opfer empfunden.

Werte setzen Einsicht voraus und sind daher immer auch subjektiv, Normen sind
,,objektiver”. Normen kénnen rein duflerlich ,,verordnet’ werden, Werte nicht.
Ist die Einsicht nicht (mehr) vorhanden, ist der Wert fiir den betreffenden Men-
schen kein Wert mehr. Befohlene Werte werden dann der Rubrik duflerlich abver-
langter Normen zugeordnet.

Werterziehung meint nun, daf8 Einsicht in die tatsdchlichen Zusammenhinge
vermittelt wird, dafs sich der einzelne nicht durch das oberflichliche Glitzern be-
stimmter Dinge blenden und verwirren 14ft. Sie wendet sich gegen alle Versuche,
diesen langwierigen und miihsamen Weg abzukiirzen und sich mit entsprechen-
den Verhaltensweisen allein zufrieden zu geben. Diese Einsicht kann auch nicht
durch irgendwelche Formen der Manipulation erreicht werden, auch nicht da-
durch, dafl man sich von Zeitstromungen tragen 148t oder da man unter dem
EinfluB irgendwelcher Modeerscheinungen steht. Andererseits sollte man dufSere
Normierungen und Beeinflussungen nicht nur negativ bewerten. Wichtig ist
letztlich, daf ehrliche Einsichten und Uberzeugungen erméglicht werden. Diese
Einsichten kénnen aber auch dadurch verhindert werden, daB8 durch den Wegfall
gesellschaftlicher Vorgaben manche Werte iiberhaupt aus dem Blickfeld verloren
werden, da der einzelne nicht die Kraft und die Ubersicht besitzt, alles Notwen-
dige und Wertvolle selbst zu entdecken. Normen sind ja —im Idealfall - nichts an-
deres als Werteinsichten der Gesellschaft, die in dieser Form Gestalt geworden
sind.

Es gibt auch gegenwirtig Stromungen, die vor allem auf Orthopraxis im Gegen-
satz zu einer frither stdrker betonten Orthodoxie gerichtet sind. Als Korrektur
konnen sie durchaus ihre Berechtigung haben; auch kann man es verstehen,
wenn sich eine junge Generation der Praxis verschreibt und ungeduldig nach
Anderungen ruft. Andererseits kann aber von Handlungsimperativen, die nicht

174



aus einer entsprechenden Werteinsicht kommen, nicht genug gewarnt werden.
Man kann sich auch hier den langen Weg der Suche nach einer personlichen
Uberzeugung nicht ersparen.

Der Wert und das Gute

Das Wort ,,Wert” stammt urspriinglich aus dem Wirtschaftsbereich; es wird ge-
genwirtig in verschiedenen Bedeutungen verwendet. Dinge kdnnen verschiede-
nen Wert besitzen, sie konnen auch wertlos und damit unverwertbar sein,
Kunstwerke haben ihren — materiellen und ideellen — Wert, der Begriff Mehrwert
ist zu einem Schliisselbegriff in der konomischen Diskussion und im Steuerbe-
reich geworden. Im ethischen Bereich ist der Gebrauch des Wortes relativ jung.
Nietzsche spricht von der Entwertung der obersten Werte; M. Scheler und
N. Hartmann begriinden eine Wertphilosophie. Der Wertbegriff 16st den Begriff
des Guten ab, der in der traditionellen Ethik gebrduchlich war, ohne sich damit
aber inhaltlich vollstdndig zu decken.”

Wert und Sinn

Unverkennbar ist auch der Zusammenhang von Werteinsicht und Sinnfindung.
Bei aller méglichen Subjektivitiit einer Wertordnung wird ein Wert als etwas er-
lebt, das vorgegeben ist. Er ist nicht vom Menschen dazu gemacht, sondern be-
reits vor ihm da; der Mensch ist von ihm abhingig. Er ist erstrebenswert; er be-
wirkt, daf} anderes, das weniger wert ist, zuriickgelassen und aufgegeben wird.
Er verfiigt dadurch in gewisser Weise {iber den Menschen, er liegt nicht in seinem
Belieben. Dietmar Mieth schreibt:

,,5inn wird nicht dann bewuft, wenn das, was wir als sinnvoll empfinden, da ist und verfiigbar ist. Es
verhilt sich doch vielmehr so: Gerade wenn es uns entzogen ist und unverfiigbar scheint, dann erfah-
ren wir diesals Sinn. . . der sittliche Wert ist eigentlich nichts anderes als die Verpflichtungsseite eines
humanen Sinnverhaltens. . . Wert bezieht sich primér auf Sinnverhalte und nicht auf Sachverhalte. "8
Wenn der Mensch weif3, wofiir er lebt, hat sein Leben Orientierung, erfdhrt er
Sinn. Das Fehlen einer Wertordnung fiihrt hingegen dazu, dag alles beliebig und
austauschbar und damit gleich-giiltig ist. Ohne Werte verliert das Leben selbst
seinen Wert; es ist nicht mehr lebens-wert — Sinnlosigkeit breitet sich aus.

Wert und Entscheidungsfihigkeit

Man klagt gegenwirtig des oOfteren {iber die Entscheidungsunfidhigkeit vieler
Menschen. Auch dies kénnte in einem sehr engen Zusammenhang zu einer all-
gemein verbreiteten Wertunsicherheit stehen.® Wer weif3, was ihm wichtiger ist
als alles andere, dem fillt eine Entscheidung leicht. Wer hingegen stdandig unsi-
cher ist, ob das, wofiir er sich entscheiden soll, fiir das er auf andere Moglichkei-
ten verzichten soll, ihm wirklich so viel bedeutet, oder wer unsicher ist, ob das,
was ihm heute wertvoll erscheint, auch noch nach einigen Jahren Wert besitzt,
hat z. B. Miihe, sich fiir einen konkreten Beruf zu entscheiden, fiir einen be-
stimmten Partner oder auch fiir ein zélibatares Leben.

7 Vgl. dazu: Th. Stammen, Wertewandel in der gegenwirtigen Gesellschaft, in: Wertepluralismus
und Wertewandel heute. Schriften der Philosophischen Fakultiten der Universitit Augsburg
Nr. 23, Verlag E. Vogel, Miinchen 1982, 174f.; O. Hiffe, Der Mensch und die Werte: philosophi-
sche Uberlegungen, in: P. Gordan (Hg.), Menschwerden —Menschsein. Vorlesungen der Salzbur-
ger Hochschulwochen 1982, Verlag Styria, Graz 1983, 278.

8 D, Mieth, Die Kunst, zirtlich zu sein, Herder, Freiburg 1982, 11.

® H. Jonas, D. Mieth, Was fiir morgen lebenswichtig ist, Herder, Freiburg 1983, 35f.

175



Fiir diese Unsicherheit ist andererseits ein fast neurotischer Perfektionismus ver-
antwortlich. Auf der Suche nach dem, was einem am meisten bedeutet, in der
Erwartung, dafs einem noch Wertvolleres begegnet, ist man unfihig, sich festzu-
legen bzw. tut dies nur vorldufig, was erst recht wieder unbefriedigend ist.
Dieser Perfektionismus ist ein riesiger Leistungsdruck, der auf dem einzelnen
lastet; er steht unter dem Zwang, seine Suche nach etwas, was ihm noch mehr
bedeuten konnte, fortzusetzen, dafiir offen zu bleiben. Diese an sich richtige Hal-
tung kann zu einer grofien Belastung werden, wenn sie den Menschen in neuroti-
scher Weise beherrscht. Natiirlich hingt dies auch wiederum mit der Glaubens-
fahigkeit zusammen. Es steht dahinter ja die Entscheidung, ob jemand nur das als
wertvoll akzeptiert, was er aktuell oder jedenfalls nach seinem Verstindnis als be-
reichernd anerkennt, oder ob er sich auch auf das zu verlassen vermag, was ihm
ein anderer als heilend und erlésend offenbart. Verliebtheit, die man als instinkt-
gebundene und emotionale Wertsicherheit bezeichnen kénnte, ist darum not-
wendig frei von Zweifeln und ein leichter und begliickender Anfang. Es ist aber
keine Losung auf Dauer und mufi immer von einer vertieften Einsicht und einer
bewufiten Entscheidung weitergetragen bzw. abgelost werden.

II. Das Fehlen von Werten und ihre uniibersehbare Vielfalt

Was einer oberflachlichen Betrachtung als Ausfall von Werten erscheint, stellt
sich bei genauerem Zusehen nicht selten ganz anders dar. Man entdeckt eine
Vielzahl von Werten, wo man zuerst nur ihr Fehlen festgestellt hatte; man hatte
nicht wahrgenommen, daf es verschiedene Wertordnungen gibt. Abweichungen
von der eigenen Wertordnung werden verstindlicherweise als das Fehlen von
wichtigen Werten erlebt. Wenn dem anderen wertvoll und wichtig ist, was einem
selber als banal und unwichtig erscheint, ist das in den eigenen Augen kein giilti-
ger Ersatz. So kommt es, dafi man sich gegenseitig das Fehlen bzw. die Miflach-
tung der wahren Werte vorwirft. In Wahrheit kann man sich jedoch ,,nur’’ nicht
auf eine gemeinsame Wertordnung einigen. Die Klage, daf8 keine Werte vermit-
telt werden, meint also ndherhin, da8 es einer Generation oder einer Gruppe
nicht gelingt, die eigenen Wertvorstellungen an andere weiterzugeben.

Eine der Hauptursachen fiir dieses Nichtgelingen ist der Pluralismus in der Denk-
und Lebensweise des heutigen Menschen, der untrennbar mit einer demokrati-
schen Gesellschaftsordnung verbunden ist. Der Begriff ,,Pluralismus’ ist vom
vielfachen Gebrauch abgegriffen, so daf§ seine Tragweite und seine vielfaltigen
Implikationen kaum mehr bewuflt werden. Verschiedene Auffassungen konkur-
renzieren einander, viele Moglichkeiten stehen scheinbar gleichwertig nebenein-
ander. Die Notwendigkeit, zu werten und das Richtige auszuwéhlen, erscheint
als hoffnungslose Uberforderung. Der durch die Natur und durch friihere Gesell-
schaftsformen eng begrenzte Handlungsspielraum wurde nicht zuletzt durch
technischen Fortschritt quantitativ und qualitativ stark ausgeweitet.

In der Praxis wird allerdings der Handlungsspielraum des einzelnen wieder
durch verschiedene Umstidnde eingeschriankt. Durch Vorgegebenheiten, die
meist recht zufillig sind, wird die Uniiberschaubarkeit, die handlungsunfihig
machen wiirde, etwas gemildert, wenn auch nicht ganz aus der Welt geschafft.
Das zeigt der konkrete Alltag.

Unschwer kann man sich vorstellen, was geschehen wiirde, wenn jemand, der
sich ein neues Auto (oder auch nur eine Zahnpaste) kaufen will, alle vorhandenen

176



Moglichkeiten tiberpriifen wollte. Die Entscheidung kann aufgrund der Méglich-
keiten, die im Gesichtsfeld eines einzelnen liegen, schon schwierig genug sein.
Auch die Wahl eines Partners kann nicht auf die Weise erfolgen, daf} alle Mog-
lichkeiten iiberlegt werden.

In dieser Situation einer uniibersehbaren und uniibersichtlichen Vielfalt sucht
der Mensch nach einem Weg und nach Orientierung.

— Vielfach zieht er dabei die frither giiltigen Orientierungsmuster zu Rate, muf aber feststellen, da3
sieihn in einer von Grund auf verdnderten Situation oft genug im Stich lassen. Es ergeben sich daraus
neue Spannungen; es entsteht der Eindruck, daB Gegenwartsprobleme mit ungeeigneten und veral-
teten Werkzeugen geltst werden sollen.

— Der heutige Mensch ist sich dessen bewufit geworden, da er in dieser Vielfalt nur iiberleben kann,
wenn er lernt, sich zu bescheiden und zu verzichten. Die theoretische Einsicht kommt jedoch rasch in
die Krise, sobald es um konkrete Einschrinkungen geht. Oftbleibt ein bitterer Nachgeschmack zuriick
wegen der vielen Moglichkeiten, die man ungenutzt verstreichen lie. Vielleicht hétten sie einem
mehr Bereicherung gebracht, als die anderen, fiir die man sich entschieden hat?

— Auch der Ruf nach Autoritdten erweist sich bei niiherem Zusehen nicht unbedingt als gute Lésung.
Bei aller Notwendigkeit von Autorititen fiir das menschliche Zusammenleben darf nicht iibersehen
werden, daf auch Autorititen nicht absolute Grofien sind; auch sie sind vor Fehlinterpretationen und
auch vor Miflbrauch nicht gefeit. AuSerdem widerspricht es einem partnerschaftlichen und demokra-
tischen Bewufitsein, daf Wahrheiten von Autoritdten unbefragt iibernommen werden. Demokratie
bedeutet Notwendigkeit der Begriindung und Werben um Einsicht. Natiirlich kann man dem entge-
genhalten, daf sich doch gewiB nicht alles — zu jeder Zeit - fiir jeden begriinden lifit und daf gar nicht
gesagtist, daf die Argumente, die besser ankommen, auch tatsdchlich die besseren sind; trotz aller ra-
tionalen Begriindung spielt auch Irrationales immer wieder eine Rolle. Dennoch bleibt bestehen, daf
eine demokratisch-partnerschaftliche Grundhaltung, das Ernstnehmen des anderen und seiner
Uberzeugung, grundlegende Voraussetzungen fiir die heutige Gesellschaftsordnung sind und tat-
sédchlich grofie Werte darstellen.

— Es kann auch keine Losung sein, in dieser allgemeinen Unsicherheit Zuflucht zur Theologie zu
nehmen, um dort allgemeingiiltige und verbindliche Antworten zu bekommen. Auch die Offenba-
rung Gottes richtet sich jaimmer an Menschen in einer konkreten und geschichtlichen Situation. Eine
Ubertragung in andere Situationen kann nicht einfach buchstabengetreu erfolgen, sondern verlangt
das Erfassen von Zusammenhingen und gliubige Einsicht, iiber die wiederum schwer von au8en her
zu urteilen ist.

Die Ursachen fiir die gegenwirtige pluralistische Situation liegen in einer wach-
senden Ausdifferenzierung des gesellschaftlichen Zusammenlebens.

In einer Primitivkultur stellt sich die Situation fiir einen Heranwachsenden ganz
anders dar. Er wéchst in eine bestehende (Wert-)Ordnung hinein, die ihm fraglos
von allen vorgelebt wird. Die bestehende Ordnung gewéhrt das Uberleben, aber
sie fordert, dafl man sie anerkennt und sich ihr beugt. Diese Ordnung verbindet
den Ablauf der Natur, die zum Uberleben notwendigen Tétigkeiten, die Formen
des gesellschaftlichen und geschlechtlichen Zusammenlebens, religiose Uber-
zeugungen und religiose Praxis zu einer einzigen und einheitlichen Lebensreali-
tat. Eines durchdringt das andere und bedingt es mit. Es wird nicht danach ge-
fragt, was wodurch bedingt ist. Die gegebenen Erklirungen und Deutungen sind
geschichtenhaft und mythologisch und nicht Erklarungen im rationalen und na-
turwissenschaftlichen Sinn. Beginnt nun auf irgendeinem Gebiet eine Entwick-
lung, sei es, dal man sich von religidsen Vorstellungen 16st, da wirtschaftliche
Verdnderungen stattfinden, oder daf8 durch eine schulische Ausbildung andere
Denkweisen aufkommen und andere Bediirfnisse geweckt werden, geht die Ein-
heitlichkeit verloren.

Es beginnt der Prozefs, dessen Folgen dann immer zugleich begriifit und beklagt
werden. Bisher anerkannte Ordnungsprinzipien losen sich auf, es werden plétz-

177



lich Dinge und Moglichkeiten wichtig und wertvoll, von denen bisher niemand
auch nur getrdumt hatte, da sie auch auferhalb der Reichweite der Phantasie la-
gen.

Die Einheitlichkeit in den verschiedenen Bereichen ist heute zerbrochen. Es gibt
verschiedene Moglichkeiten, verschiedene Wege, verschiedene Weltanschau-
ungen, verschiedene Wertordnungen, die scheinbar gleichberechtigt nebenein-
ander stehen. Die Frage ist nun, wie man in einer derartigen Situation die eigene
Uberzeugung vermitteln kann, ohne die Uberzeugung eines anderen zu unter-
driicken.

Argumentiert man aber damit, daf die Wahrheit grofiere Rechte hat als der Irr-
tum, ist das gewifs richtig, nur steht ja gerade zur Debatte, wie man herausfindet,
wer die Wahrheit vertritt. In der Geschichte hat man des 6fteren Menschen we-
gen ihrer Gottlosigkeit zum Tod verurteilt, ohne zu begreifen, da ihre Gottlosig-
keit lediglich darin bestand, dag sie die bekannten und gewohnten Gétter ablehn-
ten zugunsten einer neuen und geistigeren Gottesverehrung. Der Streit iiber die
richtige Gottesvorstellung wird — wie der Streit um eine richtige Wertordnung —
offensichtlich nicht mehr zur Ruhe kommen.

Der heutige Erzieher findet sich also in einer sehr verdnderten Situation. In einem
geschlossenen Gesellschaftssystem, nach dem sich bei einigem Nachdenken
wahrscheinlich niemand zuriicksehnt, ist Erziehung Einfithrung in eine festste-
hende, klare Ordnung, das Vertrautmachen mit einer allgemein anerkannten
Realitdt. Gegenwirtig kann keine allgemein giiltige Wertordnung vermittelt
werden, da es eine solche nicht mehr gibt. Erziehung bedeutet vielmehr ein ge-
meinsames Suchen und Ringen um die richtigen Werte, die fiir das Leben des
einzelnen Verbindlichkeit haben sollen. Dabei ist natiirlich immer auch die alters-
bedingte Situation von Kindern und Jugendlichen mitzubedenken.

Die Arbeit des Erziehers ist miithsam und langwierig geworden. Wer Vergleiche
mit frither anstellt, miiite bedenken, dafl heute das wegfillt, was frither ein
Haupterzieher war: die allgemein akzeptierte Lebensordnung. Innerhalb dieses
groferen Zusammenhanges war die Tatigkeit des einzelnen Erziehers sicher
nicht von so grofser Bedeutung, wie dies gegenwartig der Fall ist. Die Uberforde-
rung, die Erzieher heute haufig belastet, war nicht gegeben.

Wertunsicherheit ist also nicht verursacht durch unfiahige Erzieher, sondern ist
eine Folge des Uberangebotes an Waren und Werten. Es gibt keine Instanz, der
man in diesen Fragen letzte Entscheidungsvollmacht zumutet oder zubilligt, und
die Zusammenhinge sind so kompliziert, daf sich auch nach griindlichem Uber-
legen nicht ohne weiteres eindeutige Auffassungen ergeben. So versucht man
eben, im gemeinsamen Bemiihen und in gegenseitiger Respektierung zu richti-
gen Uberzeugungen und Verhaltensweisen zu finden.

Man miiite allerdings konsequent sein und diirfte nicht im nachhinein einen
Schuldigen suchen, wenn die gemeinsamen Versuche nicht zielfiihrend waren.
Wer mitentscheiden will, miifite sich auch mitverantwortlich fithlen fiir unbefrie-
digende Ergebnisse. Wer z. B. mit den Ergebnissen schulischer Ausbildung un-
zufrieden ist, sollte nicht Lehrern und Erziehern vorwerfen, daf8 sie nicht im-
stande sind, Kindern Verhaltensweisen beizubringen, die von der Gesellschaft
zwar verbal beteuert, aber in der Praxis nicht verwirklicht werden. Die Bereit-
schaft, auch Miferfolge gemeinsam zu tragen und zu verantworten, ist jedoch
viel geringer als der vorherige Wunsch, bei Entscheidungen mitzureden.

178



III. Die verlorenen Paradiese oder
Der Konflikt zwischen Metaphysik und Humanwissenschaften

Der Situationswandel greift tiefer, als man sich dies normalerweise eingesteht.
,,Bs gibt ganze Normengefiige, die in mythischen Lebensformen ihren ,Sinn’ hat-
ten, aber in unserer auf Rationalitidt angewiesenen Kultur bedeutungslos gewor-
den sind."10

Aus dem Bewufitsein des Erwachsenseins heraus ist man nicht mehr bereit, sich
{iberkommenen und von Autoritdten vertretenen Auffassungen zu beugen, denn
die ,,Erfahrung ist konstitutiv fiir das sittliche Handeln’".11

In allen Wertdiskussionen geht es letztlich um die Frage, wie denn die richtigen
Werte gefunden werden knnen. In dieser Frage gibt es zwei grundsétzlich ver-
schiedene Denkansétze. Nach dem einen sind Werte dem Menschen vorgegeben,
und es geht vor allem darum, daf der Mensch diese ewigen und gleichbleibenden
Werte in der jeweiligen Lebenssituation verwirklicht; nach dem anderen sind die
Werte jeweils in einer konkreten Lebens- und Gesellschaftssituation neu zu fin-
den. Die erste Auffassung entspricht eher einem philosophischen, metaphysi-
schen Denken, das auch die Grundlage einer christlichen Philosophie geworden
ist. Durch den Einflufl von Psychologie und Soziologie, die sich immer auch ideo-
logiekritisch verstanden haben, hat sich nun ein grundlegender Wandel vollzo-
gen. Die Metaphysik wurde ihres transzendentalen und {ibernatiirlichen Charak-
ters beraubt, sie wurde ,,entlarvt’ als Menschenwerk, das von diesen aufgrund
psychologischer oder gesellschaftlicher Zusammenhidnge errichtet wurde und
nun seinerseits iiber den Menschen Macht ausiibt. Man ging daran, alle Autorita-
ten der menschlichen Vernunft zu unterwerfen. Kaum sind Werte gefunden und
kaum werden sie den Menschen als Ideale vorgestellt, werden sie von Psycho-
logie und Soziologie unter die Lupe genommen, entsakralisiert und als Men-
schenwerk durchschaut. Umgekehrt konnen die Humanwissenschaften zwar
eine kritische Funktion wahrnehmen, aber sie kdnnen keine allgemeingiiltige
und verbindliche Wertordnung aufstellen. Wenn dies geschieht, bedeutet das
wiederum eine (nicht ungeféhrliche) Uberschreitung ihrer Kompetenzen. Man
erhebt dabei philosophische Anspriiche, die man bei anderen kritisiert.

Die tiefe Kluft zwischen den beiden Denkweisen, der Bereitschaft, Vorgegebenes
zu akzeptieren und sich ihm zu beugen, und dem Anspruch, alles auf seine Be-
rechtigung zu iiberpriifen, ist dafiir verantwortlich, daf viele Fragen unltsbar
geworden sind. Thre Auswirkungen auf das praktische Leben sind kaum zu iiber-
schdtzen, auch wenn die theoretischen Zusammenhénge oft nicht bewuft sind.
Die Zeit der Schamanen, die Priester und Arzt in einer Person waren, ist unwie-
derbringlich vorbei. Der Mensch wird heute von verschiedenen Fachleuten be-
treut, nachdem die Einheit der Sprache und des Lebens verlorenging. Es ist miih-
sam geworden, die verschiedenen Denkweisen in Einklang zu bringen. Die
Metaphysik kann den Humanwissenschaften nicht vorschreiben, welche Ergeb-
nisse bei ihren Untersuchungen herauskommen miissen; die Humanwissen-
schaften miissen sich dessen bewufit sein, daf$ sie nur iiber Ausschnitte aus der
Gesamtwirklichkeit verfiigen und das Ganze nicht heil machen kénnen. Sie kén-

10 D). A. Seeber, Schwierigkeiten mit der Moralverkiindigung. Herder-Korrespondenz 36 (1982) 107.
11 Ebd., 107.

179



nen Zusammenhiénge durchschaubar machen, aber aus sich heraus keine neuen
Werte schaffen.
Alle Versuche, unter Ausklammerung weltanschaulicher Voraussetzungen zu
einer verbindlichen Wertordnung zu kommen, sind bisher gescheitert, und es
mehren sich die Stimmen, die der Meinung sind, daf dies auch gar nicht méglich
ist. Was bisher auf ,,verniinftige”* Weise an Werten gefunden wurde, entpuppt
sich bei genauerem Zusehen nicht selten als ein Rest friiher giiltiger Auffassun-
gen, die das menschliche Denken immer noch pragen. Die gegenwirtige Angst,
daf die Ressourcen auf der Erde knapp werden, a8t sich durchaus auch auf den
Bereich der Werte iibertragen. Das Kapital, das von menschlichen Gesellschaften
in jahrhundertelangem miihsamen Ringen aufgebaut wurde, kann durch Raub-
bau und leichtfertigen Umgang zerstort werden.
Es klingt zunéchst sehr plausibel, wenn Freud meint, da die Moral zur Doméne
der Gotter geworden ist, nachdem diese im Bereich der Natur tiberfliissig gewor-
den sind. Man kann aber den Zusammenhang von Religion und Moral auch an-
ders sehen. Fiir den Menschen gibt es auf Dauer ohne Transzendenzbezug und
ohne weltanschauliche Uberzeugung weder Werte, noch Moral, noch Sinn. Es sei
hier an das beriihmt gewordene Interview mit Horkheimer erinnert: ,,Alle Versu-
che, die Moral anstatt durch den Hinblick auf ein Jenseits auf irdische Klugheit zu
begriinden . . ., beruhen auf harmonistischen Illusionen. Alles, was mit Moral
zusammenhéngt, geht letzten Endes auf Theologie zuriick . . .”!? Der Vollstdn-
digkeit wegen sei betont, dal Horkheimer hier Theologie nicht einfach als Wis-
senschaft von Gott, sondern als Transzendenzbewufitsein versteht.
Im 18. Spruch des Tao-te-King ist ein dhnlicher Gedanke niedergeschrieben:
,,Der grofie Weg kam ab,

und es gibt Menschlichkeit und Gerechtigkeit;
Scharfsinn und Klugheit kamen auf,

und es gibt die grofe Verlogenheit;
die sechs Blutsverwandten wurden uneins,

und es gibt Kindespflicht und Elternliebe;
Reich und Sippe wurden verfinstert und wirr,

und es gibt den getreuen Knecht.’?
Pflichtenkataloge werden notwendig, wenn die eigentlichen Zusammenhinge
verlorengehen. Aus diesem letzten Text ist auch zu ersehen, seit wie langer Zeit
man sich dieses Problems bewufit ist.
Auch in mancher Diskussion unter Fachwissenschaftlern verschiedenster Rich-
tungen sind plotzlich wieder ganz neue Tone zu vernehmen. Die Vernunft, die in
den letzten Jahrhunderten vielfach dazu diente, um biblische Erzdhlungen zu
entmythologisieren, wendet sich plotzlich gegen die Mythen der neuen
Hoch-Ideologien. Man wird dabei erinnert, daB biblische Texte immer auch ge-
schrieben sind, um die groBen, den Menschen versklavenden M&chte zu entzau-
bern, auch dann, wenn diese dem Menschen im Mantel des Religitsen und des
Christlichen entgegentreten.

12 Die Sehnsucht nach dem ganz anderen. Ein Interview mit M. Horkheimer von H. Gumnior; Fur-
che-Stundenbiicher 97, Hamburg 1970, 61. Vgl. dazu auch: E. Feil, Humanitit ohne Transzen-
denz? Zur Bedeutung christlicher Hoffnung fiir die Gesellschaft. F. Horner, Christliche Grundhal-
tungen in der Grundwerte- und Pluralismusdebatte der Gegenwart. Beide Beitrige sind enthalten
in:F. Reisinger (Hg.), Menschsein in der Gesellschaft. Christl. Fundamente und Perspektiven (Lin-
zer philosophisch-theologische Reihe Bd. 17), OLV-Buchverlag, Linz 1983, 13-37 und 55-69.

13 Ullstein-Taschenbuch Nr. 20067, Frankfurt 1980.

180



Andererseits kommt man um die Tatsache nicht herum, daffi metaphysisches
Denken in MiSkredit kam; ein metaphysischer Ansatz ist ideologieverddchtig, ja
man spricht der Metaphysik sogar die Wissenschaftlichkeit ab. Das Vertrauen in
letztlich nicht mehr beweisbare und begriindbare Wahrheiten ist erschiittert, my-
thologische Denkweisen werden auf ihre Herkunft analysiert. Man hat gelernt zu
beobachten, zu forschen, nach den Ursachen zu fragen, Zusammenhénge zu er-
kennen und verdndernd einzugreifen.

Mythen sind Deutungen des Lebens und der Zusammenhinge in der Welt des
Menschen. Sie stammen aus einer religidsen Erfahrung. Sie lassen keine weiteren
Befragungen zu und bediirfen keiner Rechtfertigung. Sie helfen das Chaos bén-
digen, sie bringen Ordnung in das menschliche Leben und vermitteln Geborgen-
heit.

Der Mythos diirfte allerdings nicht einseitig und allein dem emotionalen Bereich
zugeschrieben werden, wodurch er rasch unter das Verdikt des Ideologiever-
dachtes fallen wiirde; er birgt durchaus auch Inhalte, die rational — wenn auch
nicht rationalistisch — falbar sind. Im Mythos spiegelt sich menschliches Leben in
seiner Ganzheit und Komplexitdt. Mythen schildern Einbriiche des Ubernatiir-
lichen in die Welt des Menschen, aber sie ,, zeigen ebenso den Einbruch des Wirk-
lichen, des Lebens, in die Sphére des Heiligen.14

Man hat sich der Autoritdt des Mythos fraglos zu beugen. Er setzt den Glauben an
eine gottliche Welt voraus; ist dieser Glaube geschwunden, entsteht das Bediirf-
nis, nach einer Erklarung fiir die Mythen zu suchen. Ist das Vertrauen in mytho-
logische Deutungen einmal geschwunden, verlieren sie auch ihre bergende und
ihre mafigebende Kraft. Wenn auch ,,der Vorbehalt der Vernunft gegen Mythen
nicht zu Agnostizismus, Zynismus oder Nihilismus gegeniiber Werten und
Normen fithren” darf, so sollte man auch nicht,,in Krisenzeiten Lsungen fiir die
Zukunft in einer abgelebten Vergangenheit”” suchen. ,,Die Geschichte lehrt, dafs
schéne Worte und Spekulationen mit patriarchalischem Beigeschmack noch nie
imstande waren, den Menschen in Zeiten grofler historischer und geistiger Um-
wilzungen Orientierung zu geben. "%

Die Situation gleicht der des verlorenen Paradieses. Wieder einmal stellt sich her-
aus, dafd Strémungen, die man der Gegenwart zum Vorwurf macht, gar nicht so
neu sind. Die gesamte Geschichte der Menschheit ist (auch) eine stidndig sich
wiederholende Geschichte verlorener Paradiese. Der von einer starken Faszina-
tion getragene Entschluf3, sein Schicksal selber in die Hand zu nehmen, bewirkt
auf der anderen Seite, daf§ der Zugang zum Baum des Lebens verlorengeht. Der
Mensch hat sich auf einen miihsamen Weg begeben. Es gibt kein Zuriick, der En-
gel Gottes verhindert eine Riickkehr, der Mensch ist gezwungen, seinen Weg
und sein Heil in einer anderen Richtung zu suchen. Die Spannung zwischen der
Notwendigkeit rationaler Uberpriifung vorgefundener und vorgegebener
Denkweisen und der Fahigkeit, nicht durch Untersuchen und Zerlegen die
Ganzheit und das Leben zu zerstéren, wird sein stindiger Begleiter. Der Traum
vom Paradies, in dem die Einheit hergestellt ist, den die Menschheit seit unvor-

14 C. I. Gulian, Mythos und Kultur. Zur Entwicklungsgeschichte des Denkens. Suhrkamp-Taschen-
buch 666, Frankfurt 1981, 13.
15 Gulian, Mythos, 192.

181



denklichen Zeiten in verschiedenen Bildern und Symbolen trdumt, kann nicht
durch Kraftakte verwirklicht werden. Der Mensch hat sich redlich darum zu be-
miihen, bis es ihm am Ende seiner Tage geschenkt wird. Sein Bemiihen mufl
stindig auch von Geduld begleitet sein; bringt er diese nicht auf, wird er sich die
Holle schaffen.

Erstam Ende seiner Tage, nach vieler Drangsal, steht ihm der Zugang zum Baum
des Lebens wieder offen. Dieser steht dann nicht mehr im Garten, sondern in der
Stadt, dem neuen Jerusalem, das vom Himmel herabkommt (Apk 22,2).

182



