Autor rein metaphorisch (26), ohne darauf zu
verweisen, daB es Exegeten gibt, die eine realisti-
sche Deutung bevorzugen (so etwa neuerdings
Josef Blank). Die Vertreibung der Handler aus
dem Tempel ist eine ,,drastische prophetische
Geste’ (25). Die Frage, ob damit der historische
Jesus eigentlich nicht véllig ,,gewaltlos” gedacht
und gehandelt hat, wird in diesem naheliegen-
den Zusammenhang nicht gestellt. Bezeichnend
ist es auch, daf die Begriffe wie Menschenrechte,
Gemeinwohl, Natur und Zweck des Staates im
gesamten Argumentationszusammenhang
tiberhaupt nicht auftauchen. So wird die
schlichte Frage, ob es moralisch richtig sein kann,
seine Menschenrechte im dufSersten Fall auch mit
Gewaltmitteln zu verteidigen, nicht gestellt und
auch nicht beantwortet, es sei denn in obliquo
(64). Dafl eine differenzierte Abhandlung der
Frage nach der moralischen Berechtigung ato-
marer Abschreckung fehlt, ist angesichts der ei-
nige Jahre zuriickliegenden Abfassung dieses
Kapitels verstindlich. C. F. von Weizsiickers Ar-
gumentation, die in dieser Frage allein angezo-
gen wird (87), kann da nicht befriedigen. Ir-
gendwie hat man das Gefiihl, Haring bedauere
es, daB sich der frithchristliche Pazifismus
(32-34) nicht durchgesetzt und daf§ das II. Vatik.
Konzil auf die Theorie vom ,,gerechten Krieg”
zuriickgegriffen hat (34f.). Seine Vorliebe gilt
dem Satyagraha Gandhis und der gewaltlosen,
der ,,sozialen” Verteidigung. Seine allzu
schlichte Bejahung des tschechoslowakischen
Exempels von 1968 (61) wirkt etwas befremdlich.
Der gesamten Tendenz nach scheint Hiring doch
den Gradualismus zu befiirworten, d. h. die
Auffassung, man miisse stufenweise und bei-
derseitig abriisten; der Westen solle aber mit
hochherzigen Vorleistungen vorangehen (66).

Die Schrift hat sehr eingdngige und plausible
Passagen, wie sie tiberhaupt ungemein lesbar ist.
Thr Wert ist im Grunde ein appellativer: sie will
Bewuftseinswandel schaffen und Animation zur
Friedensarbeit sein.

Daf das Buch nach einer einmaligen griindlichen
Lektiire in seine materiellen Bestandteile zu zer-
fallen droht, ist ein bedauerliches verlagstechni-
sches Manko.

Linz Georg Wildmann

FAUSER WINFRIED SJ, Die Werke des Albertus
Magnus in ihrer handschriftlichen Uberlieferung.
Teil I: Die echten Werke (Alberti Magni Opera
omnia, Tom. subsid. I). (XXVI, 483.) Aschen-
dorff, Miinster 1982. Kart. DM 132,—.

Als Ergiinzung zur Kélner Ausgabe der Werke
des Albertus Magnus wird hier ein nach dem
derzeitigen Stand der Wissenschaftumfassendes
Repertorium der Handschriften der echten
Werke des ,,Doctor universalis” vorgelegt. In
sehr iibersichtlicher Weise werden Zuschrei-
bung, Titel, Zeit der Handschriften, Incipit und
Explicit gegeben. Dem folgt die Liste der Hand-
schriften mit Fundort, Signatur, Datierung, Titel,
Kolophon und Explicit. Die Handschriften sind
unterschieden in Vollhandschriften (ganzer

Textbestand oder kleine Einbufen), Fragmente
und Exzerpte. Hinweise auf die kritische Aus-
gabe des Albertus-Magnus-Institutes bzw. bei
den noch nicht edierten Werken auf die Ausga-
ben von Jammy (Lyon 1651) und Bourgnet (Paris
1890-99) vervollstindigen den jeweiligen Kata-
log. Mafigebend in der Echtheitsfrage ist der in
jedem Band der Kolner Ausgabe enthaltene
.,Conspectus” der echten Werke.

Ausfiihrliche Register der Titel, Initien, Schrei-
ber, der Zeiten und Bibliotheken kénnen gerade
die zeitliche und raumliche Verbreitung der Al-
bertus-Handschriften aufzeigen, wobei Uster-
reich mit 83 Handschriften vertreten ist, die
grofiteils in Stiftsbibliotheken zu finden sind. Li-
teraturangaben, die iiber Bibliothekskataloge
hinausgehen, sind im Bibliotheksregister einge-
arbeitet. Bis zur Drucklegung nicht erfaite
Handschriften werden mit einem entsprechen-
den Registerteil im Anhang gegeben.

Das Repertorium ist ein auch statistisch vorbild-
lich aufbereitetes Standardwerk der Albertus-
Magnus-Forschung, das auch fiir die Biblio-
theksgeschichte von grofiem Interesse ist.

Linz Ulrich G. Leinsle

DEUSER HERMANN / STEINACKER PETER
(Hg.), Emst Blochs Vermittlungen zur Theologie.
(Fundamentaltheologische ~ Studien, Nr. 6).
(224.) Kaiser-Verlag, Miinchen/Griinewald-Ver-
lag, Mainz 1983. Kst. DM 42,-.

Ernst Bloch gilt als einer der Grofen der deut-
schen Philosophie; 1977 verstummte seine
Stimme; nur eingefleischte Bloch-Leser vergru-
ben sich auch noch in seine letzten Arbeiten (bes.
in den Erginzungsband der Gesamtausgabe:
,,Tendenz-Latenz-Utopie”, Frankfurt 1978); da
und dort erschienen noch Sammelbidnde mit
Wiirdigungen, vereinzelt mehr oder weniger be-
deutende Einzeluntersuchungen, hie und da ein
,Materialband” (z. B. zum ,,Prinzip Hoff-
nung’).

Es ist auffillig, da8 von den Nachlaverwaltern
(etwa der Witwe Karola Bloch) grofles Augen-
merk darauf gelegt wird, daf8 Ernst Bloch nicht
allzusehr von Theologen in Beschlag genommen
wird. Trotzdem ist es immer noch erkenntlich,
dal einige der recht bedeutenden deutschen
Theologen, allen voran Jiirgen Moltmann und
Johann B. Metz, vielfdltig von Blochs Denken
angeregt sind und daB diese sich fiir die Anre-
gungen dankbar zeigen.

Wenn man nun den vorliegenden Sammelband
zur Hand nimmt, der den Titel ,,Ernst Blochs
Vermittlungen zur Theologie trigt, wiirde man
zuerst vermuten, dafl darin diesen Anregungen
auf die Theologen nachgegangen wird; dies ge-
schieht freilich hier nicht.

Man erliegt also der Irrefithrung durch den infla-
tionidren Gebrauch des Begriffs ,,Vermittlung".
Denn in einem zweiten Gedanken wiirde man
wohl fragen: Was hat Bloch zur Theologie hin
vermittelt (z. B. bestimmte Inhalte jldischen
Denkens)? Aber auch davon ist hier nur indirekt
die Rede.

Worum geht es also in diesem Buch? Es geht

221



letztlich um Blochs theologische Ansichten, die
sich — offen oder versteckt - in seiner (sogenann-
ten) Philosophie Ausdruck verschafften. War
also Bloch dann doch eher Theologe als Philo-
soph? Die Antwort auf diese Frage diirfte so viel-
faltig sein wie die Antwort auf die Frage ,,Was ist
Theologie?””. Mit seiner religionsphilosophi-
schen Schrift ,,Atheismus im Christentum’’
(Frankfurt, 1968, GA 14) hat Bloch jedenfalls so
kritisch wie kaum sonst jemand den Bestand des
jiidisch-christlichen Fundaments befragt.
.~Atheismus im Christentum” ist gerade nicht
Blochs priziseste Denkleistung; aber die Ten-
denz dieses Buches ist bei jeglicher Atheismus-
Diskussion der Gegenwart gegenwirtig zu hal-
ten.

Schaut man diesen Sammelband genauer an, so
findet man in den acht Beitrigen (und auch in der
angefiigten ,, Auswahlbibliographie iiber Ernst
Bloch und die Theologie”, S. 211-220) Untersu-
chungen, die sehr komprimiert einzelnen Fragen
nachgehen (die Verfasser der Aufsitze haben
sich frither schon mit gréferen Arbeiten iiber
Bloch ins Gespriich gebracht).

Michael Eckert packt ein Blochsches Hauptthema
an: Es geht um die Frage nach ,,Zukunft als
Transzendenz” (128-143); dabei wird deutlich,
daB Zukunftsdenken alles statisch-immanenti-
stische Denken mit seinen Kategorien zu iiber-
winden trachtet, daf3 also die Wirklichkeitserfas-
sung und -deutung selbst schon ,,auf Zukunft
hin” anders ausschaut als das Substanzdenken
(Blochs Leit-Begriffe sind nicht zufillig: Potenz,
Latenz, Utopie, Hoffnung u. a.).

Grofes Interesse vermag der (auch in einer be-
geisternden Sprache formulierte) Beitrag von
Gerhard Marcel Martin zu erwecken; hier geht es
um das ,,Erbe der Mystik im Werk von Ernst
Bloch” (114-127); in dhnlicher Weise packend ist
der Aufsatz des Rotterdamer Professors Heinz
Kimmerle mit seiner Sicht der ,,Religion in der
Philosophie Ernst Blochs” (mit dem zunichst
wenig sagenden Titel ,,Spuren der Hoffnung”,
15-29).

Einen grofen Teil des Bandes fiillt der Beitrag
von Ekkehard Starke iiber ,, Ernst Blochs Miintzer-
Interpretation und ihre Bedeutung fiir die Theo-
logie der Gegenwart” (61-113). Will man (und
man muf wohl) mehr iiber Miintzer nachden-
ken, wird man an diesem Beitrag nicht vorbeige-
hen kénnen.

Der theologisch interessanteste Aufsatz ist u. E.
der von Peter Steinacker: Er bringt Uberlegungen
zur Wirkung Blochs auf die Soteriologie unter
dem Titel ,, Der verkleinerte Held - Gott in hich-
ster Menschennidhe’ (186-210); hier wird nun
auch der Wirk-Geschichte Blochs nachgegangen
(ausdriicklich bei W. Pannenberg, C. H. Rat-
schow und Jiirgen Moltmann). Abschliefend
versucht der Autor dieses Aufsatzes auch eine
eigene Christus-Deutung ,,nach Bloch”, die ih-
ren Weg in die dsthetische Christologie sucht; ob
damit die anderen Theologen einverstanden
sind, bleibt freilich zu fragen. Aber hier wird
noch einmal deutlich, wie anregend Bloch fiir die
Theologen sein kann!

222

Es bleibt also am Schluf noch einmal die Frage:
Was will dieses Buch? Was verstanden die Her-
ausgeber unter diesem Titel?

Es geht offensichtlich um eine Vermittlung des
Blochschen Erbes, und solche Vermittlungen
sind immer noch im Prozef. Blochs (Euvre ist so
voll und reich (mit allen méglichen Traditionen!),
daf sich bei ihm vieles — wie bei einem reichen
Umschlagplatz — als wieder aktuell und neu dar-
bietet. An dieser Quelle werden auch Theologen
sich (zum eigenen Nutzen!) ausgiebig bedienen
konnen — ob es nun Blochs Erben angenehm ist
oder nicht . . .

Im vorliegenden Band spiegelt sich, da Bloch
fir Theologen noch lang interessant bleiben
wird!

Linz Ferdinand Reisinger

SCHAEFFLER RICHARD, Glaubensreflexion und
Wissenschaftslehre. Thesen zur Wissenschafts-
theorie und Wissenschaftsgeschichte der Theo-
logie. (Qu. disp. 82). (200.) Herder, Freiburg
1980. Kart. DM 34,-.

,.Kopernikanische Wenden”, Umbriiche in der
Denkgeschichte, oder, mit einem Ausdruck aus
der neueren wissenschaftstheoretischen Diskus-
sion, ,,Paradigmenwechsel” sind seltene Ereig-
nisse in der Geistesgeschichte. Mit aller Vorsicht
mdchte der Rez. diese Begriffe, die eine revolu-
tionéire Verdnderung herkémmlicher Denkmu-
ster signalisieren, auf das schon seit 1980 vorlie-
gende Werk des Bochumer Professors fiir philo-
sophisch-theologische Grenzfragen R. Schaeff-
ler anwenden. Der Autor hat das Verdienst, in
der herkommlichen Betrachtungsweise des Ver-
hiltnisses von Glauben und Wissen, das in der
Neuzeit — zumindest im okzidentalen Bereich —
fiir den Glauben zu einem rein defensiven wur-
de, eine grundsitzliche Neuorientierung einzu-
fithren.

Herkémmliche Versuche der Theologie, die zei-
gen wollten, da@ die als endgiiltig und unver-
riickbar hingestellten Standards wissenschaftli-
cher Rationalitit in irgendeiner Form auch auf sie
iibertragen werden konnen (Versuche, die zu-
meist damit endeten, daff weder die minimalsten
Anspriiche des Glaubens noch die der Wissen-
schaft erfiillt wurden), kreisten in sich selbst.
Schaeffler weist nun an Hand der Geschichte des
Verhiltnisses von Glaube und Wissen nach, daR
es nie diesen einseitigen ,,Wissenschaftszen-
trismus”’, mit seinem Anspruch, ein normatives
Ideal von Wissen und Vernunft zu bieten, gege-
ben hat, sondern, daf sich die Theologie als
Glaubensreflexion und die Wissenschaft von der
Wissenschaft (Wissenschaftstheorie) in einem
stindigen, spannungsreichen, aber auch inspi-
rierenden Wechselverhiltnis befanden. Der All-
einherrschaftsanspruch des naturwissenschaft-
lich gepréagten Wissenschaftsverstindnisses, der
die neuere Geschichte so belastet hat, entspricht
nicht den Gegebenheiten. Weder Theologie noch
Wissenschaft sind fixierte Groflen, vielmehr be-
einflussen sich die regulativen Begriffe von Wis-
senschaft und Theologie und treiben sich gegen-



