HERMANN HOCHEGGER

Kirche in Zaire

Sprachliche Inkulturation und
Begegnung mit der tradierten Religion

Sehr anschaulich schildert der Verfasser, Direktor des vilkerkundlichen Instituts der Steyler
Missionare in Zaire, die Situation, in die hinein die Botschaft des Evangeliums in einem afrika-
nischen Kulturbereich zu verkiinden ist. Das kann nur gelingen, wenn die Bereitschaft zum in-
terkulturellen Dialog vorhanden ist. (Redaktion.)

I. Sprachliche Inkarnation der Frohbotschaft

a) Zaires Kirche trigt sprachlich ein authentisch afrikanisches Kleid

Mit ihren 49 Diézesen auf einer Fliche so grof wie Westeuropa hat die Kirche in
Zaire ein sehr buntes, schillerndes Kleid. Aussagen iiber die Gesamtsituation die-
ser Ortskirche treffen meist nur einen Teilaspekt mit begrenzter Giiltigkeit. Den-
noch kann grundsitzlich gesagt werden, da die Kirche in Zaire kulturell besser
verwurzelt ist als die Kirchen vieler anderer afrikanischer Linder, ein Erfolg der
sprachgewandten, flimischen Missionare, die in allen Diézesen des Landes die
Ortssprachen in Verkiindigung und Liturgie eingefiihrt haben. Niemand soll von
,.Inkulturation’ sprechen, der zu den afrikanischen Christen in Englisch oder
Franzdsisch spricht (wie das die franzgsischen und anglosichsischen Missionare
heute noch in Westafrika tun).

Wer sich jemals mit Ubersetzungen befaft hat, weif, daf mit der Ubertragung des
Gedankengutes in eine andere Sprache das Gesagte ein neues Kolorit erhilt. Dies
ist umso bemerkenswerter, wenn es sich um Sprachen handelt, die aus kulturell
sehr verschiedenen Gebieten kommen. In der Kirche von Zaire werden folgende
Sprachen verwendet: Lingala, Kikongo, Tshiluba, Swahili, Tetela und Mongo.
Daich in einer der sechs Didzesen, die Kikongo sprechen, titig bin, méchte ich zu
dieser Bantusprache Stellung nehmen.

b) Bibeliibersetzung in mutterrechtlichen Kulturen

Die Tatsache, daf das Kikongo durch sechs Nominalklassen geprigt ist und somit
in seinem Wortschatz den Gegensatz ,, ménnlich — weiblich” nicht kennt, gibtden
biblischen Texten, die uns von Jugend auf geliufig sind, ein verindertes Gepra-
ge. Hier einige Beispiele:

Gott, Nzambi, ist weder mannlich noch weiblich. Es gibt kein Wort fiir ,,Sohn"
oder ,,Tochter”. Joh 3,16-17 muf also in folgender Weise iibersetzt werden:

»»Nzambi hat die Welt so geliebt, dag Es (Gott) sein einziges Kind hingab, damit jede Person, die an es
glaubt, nicht verlorengeht, sondern das ewige Leben hat. Denn Nzambi hat sein Kind nicht in die Welt
gesandt, damit es die Welt richtet, sondern damit die Welt durch es gerettet wird.""!

Solche Formulierungen wiirden die Herzen der Feministinnen héher schlagen
lassen. Die stark ménnlich gepragten biblischen Texte verlieren in den Bantuspra-
chen ihr maskulines Gesicht. Sie tragen allerdings auch keine weiblichen Ziige.

! Cf. Kuwakana ya mpa, Kinshasa 1973, 253.

241



Die Sprache verzichtet auf den Antagonismus Mann-Frau. Selbst der Ausdruck
,,Vater” (Tata) ist hierzulande nicht einfach méinnlich. Jedermann kennt die
,, Tata nkento”’, wortlich ,, weiblicher Vater”’, womit die Tante véterlicherseits be-
zeichnet wird . . . So ergibt die Formel des Kreuzzeichens folgenden Sinn: ,,Im
Namen Tatas und des Kindes und des Heiligen Geistes”.

Gen 2,18.22 heifit in unserer Bibeliibersetzung: Nzambi (Gott) sprach: , Es ist
nicht gut, daf die Person allein bleibt. Ich werde ihr eine Person schaffen, die ihr
eine Hilfe sein wird. Aus der Rippe, die Gott von der Person nahm, machte Gott
eine weibliche Person.’?

In diesem Zusammenhang ist es interessant, darauf hinzuweisen, daff unsere
Volksgruppen zu den mutterrechtlichen Kulturen gehdren.

Anderseits haben afrikanische Sprachen Mdglichkeiten, biblische Ausdriicke au-
thentischer wiederzugeben. So heiffen die ,,Briider Jesu” in den Bantusprachen
einfach ,,Verwandte”, es gibt keinen Ausdruck, der dem deutschen ,,Bruder”
oder ,,Schwester” entspricht. Man stellt seine Schwester und seine Kusine mit
dem gleichen Wort vor: Mpangi ya mono! Oder die Redewendung bei Lukas 2,51
,,seine Mutter bewahrte all das in ihrem Herzen" entspricht der hiesigen Auffas-
sung von Herz als Sitz des Gedéchtnisses, des Gewissens, der Intelligenz. Es gibt
kein Wort fiir ,,Gedédchtnis”, man sagt einfach ,,im Herzen bewahren”.

¢) Bemiihungen um die Schaffung einer christlichen Terminologie in den Ortssprachen

Wie eine neuere Studie des CEEBA zeigt,? haben sich die Missionare von Anfang
an bemiiht, eine speziell christliche Terminologie in den vorgefundenen tradier-
ten Sprachen zu schaffen. Damit erhielten die Ortskirchen sehr rasch authentisch
afrikanisches Geprige, dasim Laufe von 100 Jahren Missionierung Teil des kultu-
rellen Lebens dieser Volker geworden ist.

Pater Honoré Vinck MSC hat in seiner Studie gezeigt, wie wahrend verschiede-
ner Missionsperioden im Gebiet der Mongo von katholischer und protestanti-
scher Seite gearbeitet wurde, um die Ausdriicke zu finden, die das christliche
Gedankengut am getreuesten wiedergeben. Wihrend die ersten Missionare
(1885-1934) wegen ihrer elementaren Sprachkenntnisse oft auf europdische Ter-
mini zuriickgriffen, wurde es spiter moglich, ortseigene Ausdriicke zu wihlen.
So wurde aus Konfirmasio (Firmung) Ekemyelo (Stiarkung), aus Mpenetesa (pae-
nitentia) Llimisa (Vergebung), aus Trinita (Dreifaltigkeit) Esatemoko (Dreieinig-
keit) usw. Ohne Zweifel beinhaltet die ortsgebundene Terminologie dieser Ge-
meinden Eigentiimlichkeiten, die Konotationen mitschwingen lassen, deren In-
halte den tradierten Religionen niher stehen als dem Christentum. Es ist deshalb
von Bedeutung, die bodenstindige Religion gut zu kennen.

II. Begegnung von afrikanischer Religion und Christentum
a) Vorbemerkung: Tagungen

Die Thematik der Begegnung von afrikanischer Religion (als das Herzstiick der
tradierten Kultur) und Christentum ist fiir die Kirche in Zaire von grofier Bedeu-
tung. Sie kam in den theologischen Wochen von Kinshasa wiederholt zur Diskus-

2 Cf. Ngwakana ya nkulu, Kikwit 1982, 36-37.
3 CEEBA = Centre d’Etudes Ethnologiques de Bandundu. H. Vinck, Terminologie chrétienne en Lo-
mongo. CEEBA 1II, 8. 1983.

242



sion. Auch im vélkerkundlichen Institut der Steyler Missionare in Zaire (CEEBA)
wurde das Thema 1981 aufgegriffen und an Ort und Stelle untersucht. Die Ergeb-
nisse der Tagungen waren allerdings verschieden.? Wihrend die Referenten von
Kinshasa iiber ,,Entfremdung” klagten, das ,,abendlindische Kleid** der Kirche
beanstandeten und zum Schlufl kamen, daB eine Begegnung nicht stattgefunden
habe, standen auf dem Kolloquium des CEEBA Fragen zur Diskussion, die aus
der schweigenden Mehrheit des christlichen Volkes kamen, wo sich die Betroffe-
nen in ihrer Muttersprache dufiern konnten.

Die erste Frage, die die Tagung beschiftigte, hie: ,,Was hat unsere Grofviter
und Grofimiitter bewogen, ihre Religion zu wechseln und sich drei lange Jahre im
Katechumenat auf die Taufe vorzubereiten?”’

Man stellte fest, daf es in der tradierten Religion Krisensituationen gab. Bereits
vor der Ankunft der Missionare erhoben sich im fritheren Kongo periodisch Be-
wegungen, die eine neue, bessere Zeit ankiindigten und jeweils verlangten, alle
herkommlichen Kultgegenstidnde in einem eindrucksvollen Feuer einzuéschern.
Mit dem Verkiinden einer frohen Botschaft, die eine bessere, heile Zeit verhief3,
fanden die ersten Missionare offene Ohren und bereite Herzen. Die Forderung,
sich der alten Fetische zu entledigen, iiberraschte niemanden. An vielen Orten
lud man die Missionare ein, personlich die Eindscherung der alten Kultgegen-
stinde vorzunehmen. Mit der Ankunft des weiflen Mannes brach eine neue Zeit
an. Das Organisationstalent und die mitgebrachte Technik imponierten. Leicht-
zlingige Frauen machten sich bald iiber ihre Manner und die Ahnen lustig und
beschimpften sie als Versager und unfihige Leute. Die Autoritit der Alten war er-
schiittert, damit auch ihre Glaubwiirdigkeit. Zur neuen Zeit war eine neue Reli-
gion wiinschenswert. Die Botschaft von der Gotteskindschaft und der Briider-
lichkeit aller Menschen faszinierte, ebenso die sozialen Leistungen der Mission,
insbesondere ihre Sorge um die Kranken und Alten.

Ein Teilnehmer aus der Gruppe der Yansi erinnerte daran, daf seine Vorfahren
die ersten Missionare als gottliche Wesen betrachtet hitten. Dadurch verfiigten
die Gottesménner {iber eine aufergewthnliche Autoritit.

Als die ersten Getauften ins Dorfleben zuriickkehrten, ergab sich eine neue Situa-
tion. Da war nun eine Gruppe von Menschen, die sich betont , Kinder Gottes”’
nannte und ihre heidnischen Dorfgenossen als arme Siinder und ,,Sklaven des
Satans’’ betrachtete, die noch ,,Schwinze”” triigen. Erst im Augenblick der Taufe,
so erklédrten sie, wiirde den Heiden der Satansschweif abgeschnitten. Damit ent-
stand ein neuer Beweggrund Christ zu werden: man wollte nicht Hinterwildler
bleiben und beschlof3, sich den ,,Kindern Gottes” anzuschliefen.

Fiir andere wiederum bedeutete die Ankunft des Christentums eine Befreiung
aus dem Sklavenstand, aus der herrschenden Hand ihrer Besitzer. Die frohe Bot-
schaft von der Briiderlichkeit aller Menschen fand bei ihnen ein besonders dank-
bares Ohr. Mit der Mission kam auch die Schule, eine Moglichkeit zur vollen
Emanzipation unterdriickter Gesellschaftsschichten. Friihere Sklaven wurden zu
Lehrern, Schuldirektoren oder sogar Priestern. Das war ein unerhorter Aufstieg.

* Cf. Hermann Hochegger, Christianisme et religion traditionnelle a la rencontre 'un de l'autre. Telema,
Kinshasa 1982, 64-67.

§ V.Y. Mudimbe, ,,Nous n’avons rien a nous communiquer”, dans: Religions africaines et christianis-
me. 1979, 176 (Vol 1), Faculté de Théologie Cath. de Kinshasa (2 Bande).

243



Gegensiitze

Besondere Aufmerksamkeit widmeten die Tagungsteilnehmer von Bandundu
den Gegensitzen zwischen beiden Religionen. Dadurch kam ihre Eigenstdndig-
keit besser zum Vorschein. Die Vertreter der tradierten Religion sind sich einig,
dafl in ihrem Ritual nichts fiir den Kult des Himmels- und Schépfergottes vorge-
sehen ist, auch erheben sich keine betenden Hinde zum Himmel. Man erwartet
Heil und Hilfe einerseits von den auf der Erde weilenden Gottheiten der Wilder,
Fliisse und Felder, andererseits von den Familienschutzwesen und den Ahnen.
Ein harter Kontrast zum Christentum mit seiner Botschaft vom Vater im Himmel,
der die Menschen liebt, ihnen Heil schafft und dem Ehre und Anbetung gilt.
Der Gegensatz wird auch in den Gebetshaltungen sichtbar: wiahrend der betende
Mensch der tradierten Religion sich zur Erde beugt und, meist in hockender Stel-
lung, die Erde streichelt, erhebt der Christ seine Arme zum Himmel und richtet
sein Gebet ,,nach oben. Ein Referent unterstrich einen weiteren Kontrast: Das
Gebet der herkdmmlichen Religion wird fast nie mit leeren Hianden verrichtet. Es
gehort zum Vollzug von Libationen oder Opferriten. Dabei bleibt die innere Hal-
tung ohne Bedeutung. Der Familienvater, der fiir ein krankes Kind einem Toten
ein Huhn opfert, kann im begleitenden Gebet seinen ganzen Unmut zum Aus-
druck bringen und dem Grofvater eine Riige erteilen. Er bittet ihn dann aber, das
Kind nun wieder gesund werden zu lassen. Dagegen ist dem afrikanischen Chri-
sten bekannt, daf$ sich christliches Gebet vor allem durch Glaube, Vertrauen und
Verfiigbarkeit auszeichnet.

Ein dritter Kontrast wurde aufgezeigt: wihrend es fiir den Christen feste Gebets-
formeln gibt (wie das Vaterunser, das Ave usw.), werden in der tradierten Reli-
gion alle Gebete aus der jeweiligen Situation heraus frei und spontan formuliert.
Weiters wurde festgestellt: die tradierte Religion kennt kein Prinzip des Bosen
(Idee eines Satans oder Luzifers). Leid und Tod werden auf Verwiinschung oder
Verhexung zuriickgefiihrt. Da aber auch die vom Menschen gebrauchte Hexen-
macht von Gott erschaffen wurde, wie die Alten sagen, ist Gott letztlich auch die
Ursache des Ubels. Auf diesem Hintergrund erklédren sich die Blasphemien, die
im Schmerz der ersten Trauer nach einem Todesfall besonders heftig zum Aus-
druck kommen. Hexenglaube und Hexenwahn verdunkeln das Gottesbild. Auch
Christen, die sich nicht zu einem echten Vaterbild Gottes durchgerungen haben,
leiden unter dem Problem des Ubels in der Welt.

Im religiosen Opferdienst steht die herkommliche Religion auf der vorchristli-
chen Stufe der Blut- und Trankopfer. Das Blutopfer ist ebenso bekannt wie das ri-
tuelle Trinken und Essen mit Toten. Das eucharistische Opfermahl mit seiner an-
sprechenden Symbolik steht dazu im Kontrast, wird aber gut verstanden: Fleisch
und Blut sind im tradierten Opferdienst sehr reelle Elemente.

Uberraschend wirkte die Erklarung einer Lehrerin, die der Meinung war, daf die
Gesetze und Vorschriften der alten Religion bedeutend strenger seien als die des
Christentums. Wer unter den Gesetzen der tradierten Religion steht, riskiert bei
einer Ubertretung seine Gesundheit, mitunter sogar sein Leben oder wird mit
geistiger Umnachtung geschlagen. Dagegen fand sie die Gebote Gottes und der
Kirche als sehr ,,milde”. Sie verpflichten unter Siinde, aber niemand riskiert bei
der Nichtbeachtung sein physisches Leben oder seine intellektuellen Fahigkei-
ten.

244



Eine Begegnung auf Herzensebene

Das Zusammentreffen von afrikanischer Religion und Christentum vollzog sich
nicht in einer Auseinandersetzung zwischen Missionar und Vertretern der tra-
dierten Religion; es gab keinen Wettkampf um die Seelen, noch eine Auseinan-
dersetzung auf rationaler Ebene. Die beiden Religionen trafen sich mitten im Le-
ben, in den Konfliktsituationen, die eine religiose Stellungnahme erforderten.
Die Begegnung fand in den Herzen der Neuchristen statt, die sich in einer kon-
kreten Notlage fiir die alte oder fiir die neue Religion entscheiden mufiten. Um
diese Begegnung besser zu verstehen, sollen im folgenden die Macht und Ohn-
macht der beiden Religionen aufgezeigt werden.

b) Macht und Ohnmacht der tradierten Religion
Die Macht der Religion der Alten

Die tradierte Religion durchdringt das tidgliche Leben der Leute mit seinen religio-
sen Elementen, sie antwortet auf alle religidsen Bediirfnisse und hat fiir jedes
Problem eine rituelle Abhilfe, sei es im Beheben von Konflikten (Verséhnungsri-
tual), in Krankheitsfillen, fiir die Jahreszeiten der Bauern und Pflanzer, fiir das
Sden und Ernten, fiir die Jagd und den Fischfang, fiir das Sammeln von Gemii-
sen, von Friichten, Insekten und Kleingetier.

Das tradierte Ritual bettet das Leben von der Empféngnis bis zum Tod in einen re-
ligiosen Rahmen.

Eine weitere Stdrke der Religion der Alten ist die Tatsache, dafs sie von Minnern
und Frauen ausgeiibt werden kann, die die Riten personlich vollziehen. Nur sel-
ten muf ein Spezialist, ein Offiziant gerufen werden. Die Riten werden in freier
Improvisation, nicht nach strengen Vorschriften vollzogen.

Die tradierte Religion pafst sich sehr leicht an neue Lebenssituationen an, ein Zei-
chen ihrer Vitalitidt. Es gibt heute eine Menge von Riten, die die Alten nicht ge-
kannt haben, weil ihnen die Probleme der heutigen Zeit unbekannt waren. Zur
Zeit bereichert sich die afrikanische Religion am christlichen Gedankengut. Da
die tradierte Religion keine zentrale Autoritidt kennt, die iiber ihren religiésen Be-
stand wacht, konnte es leicht zu Veranderungen kommen, die jeweils eine An-
passung an die neue Zeit darstellten. (Wenn sich heute dltere Christen in Zaire
iiber die Neuerungen in der Kirche beschweren, kann man ihnen in Erinnerung
rufen, daff auch die Religion der Alten mit dem Wandel der Zeit gegangen ist und
sich verandert hat.)

Die Ohnmacht der tradierten Religion

Sie ist eine Religion, die auf die Familie, die Sippe beschrankt ist. Sie kennt keine
grofien liturgischen Feiern mit einer Gemeinde. Ihr Ritualist einfach, privat, ohne
liturgischen Apparat, ohne religitse Autoritit.

Die tradierte Religion iiberschreitet leicht ihre Grenzen, ihre Zustindigkeit und
fiihrt dadurch oft zum Versagen. Dann kommt es zum ,,Bildersturm’’, zum Ver-
brennen der rituellen Objekte und Statuetten, wie das in den messianischen Be-
wegungen, die die Tradition seit jeher kannte, geschieht. Auch in den Heilungsri-
ten iibernehmen sich die Offizianten und kommen zum Mifierfolg.

Die traditionelle Religion hat ein negatives Ritual entwickelt, sie stellte sich in den
Dienst der Aggression, des Hexenwahns. Hexenjagd und -verfolgung kénnen

245



eine ganze Dorfgemeinschaft zersetzen und zerstéren. Die Spezialisten der alten
Religion, die in dieser Situation helfen sollen, verlangen zu hohe Gagen (Geld,
Wein, ein Huhn) und helfen oft nur ungeniigend.

Es fehlt der alten Religion am Liebesdienst. Dort ist nichts gratis.

Das Gottesbild der alten Religion leidet unter einer Zerhackung: Der ferne, kult-
lose Himmelsgott und die Hausgotter, der Gott der Felder und Tiere, reprasentie-
ren Attribute Gottes, die sich verabsolutiert haben und einzeln verehrt werden
(Kult der Haus- und Erdgottheiten).

¢) Macht und Ohnmacht des Christentums

Die Macht des Christentums

Die sympathischen Eigenschaften: Der liebende Vatergott, Christus als leidender
Gottesknecht, Erloser, Frohe Botschaft, Liebe, Verzeihung.

Das Bewufitsein von der Gotteskindschaft.

Der Dienst der Kirche an Kranken und Armen, Schule, Entwicklungshilfe, Schaf-
fung neuer Lebensgemeinschaften.

Die kirchliche Organisation: Pfarrgemeinde, Ditzese, Nationalkirche, Weltkir-
che, Zusammenarbeit, Hilfe {iber Rassen- und Landesgrenzen etc.

Die katholische Liturgie und ihre Symbolik beeindruckten die Menschen. Wih-
rend die tradierte Religion fast ausschliefSlich im Familienkreise vollzogen wurde,
versammelten sich zu den christlichen Gottesdiensten groffe Menschenmengen
aus verschiedenen, oft weit voneinander entfernten Orten und wuchsen beim
gemeinsamen Opfermahl zu einer grofen Familie zusammen.

Im Gegensatz zur alten Religion fanden sich im Christentum keine Riten der Ver-
fluchung oder Verhexung, sie predigte Verzeihung und Liebe. In der alten Reli-
gion flammten nach jedem Todesfall neue Hexenjagden auf und Racherituale
entzweiten Verwandtschaftsgruppen und Dorfgemeinschaften.

Die Ohnmacht des Christentums

Das Christentum durchdringt das Leben der Leute nicht, ist nicht Teil des tagli-
chen Lebens. Es gilt als Religion des Sonntags; wiahrend der Woche herrscht die
tradierte Religion, die auf Bediirfnisse des Lebens eine rituelle Antwort hat.
Es fehlt dem Christentum das reiche Ritual der tradierten Religion, das das Leben
der Menschen von der Empfiangnis bis zum Tod umrahmt und dem Lebensni-
veau der Pflanzer, Jager, Fischer und Sammler angepaft ist.

Die meisten christlichen Riten erfordern die Gegenwart eines Priesters oder Dia-
kons. Bei den grofien Entfernungen ist das meist nicht méglich. So miissen die
Leute selbst auf jene Riten verzichten, die die Kirche normalerweise ihren Glau-
bigen bietet (Krankensakramente, christliches Begribnis).

Das Gegenzeugnis der groflen Masse der miiden Christen, vor allem der zu
Macht und Ansehen gelangten, die heute meist polygam leben und von ihren
christlichen Uberzeugungen kaum etwas spiiren lassen: Es gibt Korruption,
Geldhinterziehung, soziale Ungerechtigkeit. Die gesamte Staatsverwaltung
kommt aus christlichen Schulen. Thr Leben und Handeln zeugt aber gegen die
Vorziige des christlichen Menschen.

Wie wird die Begegnung konkret erlebt?

246



d) Individuelle Zeugnisse junger Christen

Die jungen Christen spiiren, da die herkémmliche Religion, die mit den konkre-
ten Lebenssituationen ganz eng verbunden ist, nicht einfach iiber Bord geworfen
werden kann. ,,Wer die Riten der Alten ablehnt, kann ja gar nicht heiraten”’, stellt
man fest. Tatsdchlich wire mit der Ablehnung aller Riten die einzige tradierte
Form der EheschlieBung unméglich gemacht. Fast ausschlieflich auf religioser
Ebene vollzogen, gilt sie vor dem Staat und vor der Kirche als zivile Ehe. Wer in
der Kirche heiratet, hat die zivile Ehe bereits geschlossen.

,Ich bin Christ und ich glaube auch an das, was die Ahnen uns gelehrt haben”,
bekennt ein Klanoberhaupt. Diese Funktion ist notwendigerweise mit der Aus-
ibung von Riten verbunden. Er fand eine Synthese: ,,Gott ist der oberste Haupt-
ling. Ich bin nur ein kleines Klanoberhaupt, aber vielleicht kommt meine Autori-
tit von IHM . . . Ich glaube nicht mehr an die Macht der Idole, die Menschenop-
fer fordern, aber ich bin iiberzeugt, daf die Ahnen auf den Klan einen wohltuen-
den EinfluB haben. Ich vollziehe die Riten, die zum Wohlergehen meiner Leute
notig sind. Damit habe ich Gott nicht beleidigt. Ich gehe zur Kommunion und
weil, dal Gott mich erhort und mich versteht . . .* (Thimothée Ngofete).

,.In der Religion der Alten gibt es wertvolle Dinge. Ich bin der erste Christ meines
Dorfes, nehme an allen religiosen Feiern teil und gehe zur Kommunion. Ich lehne
die europdische Zivilisation nicht ab, sie ist in sich gut. Ich halte aber auch fest,
was gut ist in der Religion unserer Ahnen. In jedem Land haben die Vorfahren
wertvolle Dinge ihren Nachfahren hinterlassen, eine Glaubensiiberzeugung und
eine Moral. Das kann ich nicht ignorieren . . .” (Christophe Mbolwa).

,.Ich glaube an die Eucharistie, aber auch an die Riten unserer Ahnen!”

Mama Christine Ngyay bekennt: ,,Wer vom Priester die Kommunion empfingt
und dann in der Stille seine Bitten vorbringt, wird erhért. Die Religion unserer
Ahnen hat aber eine weitere Reichweite: zum Beispiel die Riten fiirs Pflanzen,
fiirs Sden, fiir eine gute Ernte. Am Abend vor der Aussaat brachte meine Mutter
den Samen zum Schutzwesen Mpwo. Er blieb dort fiir die Nacht. Dadurch ernte-
ten wir reichlich. Tat sie das einmal nicht, hatten wir eine magere Ernte.”

e) Der Versuch, den Riten der Alten einen christlichen Geist einzuhauchen

Im Dilemma zwischen hergebrachter Religion und Christentum haben Katechi-
sten und Gemeindeiilteste fiir die Christen neue Riten geschaffen, die das rituelle
Vakuum zu beheben suchen, das die Konversion mit sich brachte. Hat eine junge
Frau wihrend der ersten Schwangerschaft Konflikte mit ihrem Mann, kann das
nach dem Volksglauben eine sehr komplizierte Geburt zur Folge haben. Um das
zu verhindern, gab es tradierte Versohnungsriten, die vor den Hausgéttern und
Schutzwesen vollzogen wurden. Uberzeugte Christen scheuten sich, diesen Kult
weiterhin beizubehalten. Man fand eine Losung: Der Katechist versammelt die
Familie mit der jungen schwangeren Frau, erdffnet die Zeremonie mit einem
,,Vaterunser” und einem ,, Ave Maria“. Er la8t eine Schiissel mit Wasser bringen,
taucht dort seinen Rosenkranz ein, bringt mit der Hand Wasser auf die Zunge der
Eheleute und reinigt sie, indem er folgendes Gebet spricht:

.»Mein Gott und mein Jesus, wegen uns Siindern gekreuzigt, in Deinem Namen will ich heute diese
Eheleute versthnen, die sich nicht mehr verstehen! Die Frau ist schwanger und denkt nur an die

247



kommende Geburt. Reinige sie von ihren giftigen Worten, die sie ihrem Mann gegeniiber ausgespro-
chen hat. Diese Worte mdgen sich in diesem Wasser ertrinken! Reinige auch den Gatten. Im Ver-
trauen auf Deinen Namen bin ich iiberzeugt, daf nichts Boses mehr zwischen beiden steht!"
Dann schiittet er das Wasser aus, stimmt ein christliches Lied an und beendet die
Zeremonie mit dem Kreuzzeichen. Im Gegensatz zum tradierten Verséhnungsri-
tus wird hier kein BuBgeld verlangt. Man nimmt aber mit dem Katechisten ein
gemeinsames Mahl ein.

III. Interkultureller Dialog

Um die herkémmliche Religion der Volksgruppen von Zaire griindlich zu erfor-
schen, hat das vilkerkundliche Institut der Steyler Missionare in Zaire umfang-
reiche Studien unternommen: sei es zur Mythologie (32 Biande), zu den Gottes-
vorstellungen (4 Bande) oder zur Symbolik der tradierten Riten (6 Bande). Die sy-
stematische Aufnahme des gesamten Rituals fiithrt gegenwartig zur Verdffentli-
chung einer Enzyklopédie von mehr als zwanzig Banden, in der von A bis Z eine
reprasentative Auswahl von Riten dargestellt und in ihrer Symbolik erklart wird.
Fiir den Buchstaben A sind drei Bande von je 500 Seiten in der Redaktion. In den
Jahren 1981 bis 1983 wurde das dreibindige Werk ,,Le langage des gestes rituels”
verdffentlicht, das 2606 rituelle Gesten illustriert und hermeneutisch erliutert.é
Auf sehr breiter Basis konnte aufgezeigt werden, daf die rituellen Handlungen
auf rational fundierten Denkmodellen beruhen und eine Botschaft beinhalten.
Der Offiziant eines Ritus vermittelt in seinen Gebdrden eine religiose Unterwei-
sung, seine Gesten und die vonihm verwendeten Dinge, sowie die rituell beding-
ten Orte und Zeiten sprechen eine lautlose, aber eindringliche Sprache, die von
den Beteiligten als Teil ihrer tradierten Sinnwelt spontan verstanden wird.
Diese bislang umfangreichste Studie zum afrikanischen Ritual zeigt, daf iiber die
Symbolsprache der Riten der interkulturelle Dialog auch auf dem delikaten Gebiet
der herkdmmlichen Religion der afrikanischen Volker moglich ist, eine Erkennt-
nis, die fiir die Begegnung von Christentum und afrikanischer Kultur von aus-
schlaggebender Bedeutung ist. Wenn namlich, wie namhafte Anthropologen be-
haupteten, die Stammeskulturen nicht dialogfihig sind, ist alles Bemiithen um
den Aufbau einer Universalkirche hinféllig und alles missionarische Bemiihen
um die Christianisierung dieser Vélker in Frage gestellt.

¢ Hermann Hochegger, Le langage des gestes rituels. 3 volumes, ceeba I, 66, 67, 68, Bandundu 1981/83.

248



