
HERMANN HOCHEGGER

Kirche 1in Zaire
Sprachliche Inkulturation und
Begegnung mıiıt der tradierten elıgıon

Sehr anschaulich schildert der Verfasser, Direktor des völkerkundlichen Instituts der SteylerMissionare ın Zaire, die Situation, ın die hinein die Botschaft des Evangeliums ın einem afrıka-
nıschen Kulturbereich verkünden ist Das annn LIUT gelingen, die Bereitschaft Zzu 11 -
terkulturellen Dialog vorhanden ist (Redaktion.)

Sprachliche Inkarnation der Frohbotschaft

A) Zaıres Kırche rag sprachlich ein authentisch afrıkanisches €l
Mıt ihren Diözesen auf einer Fläche gTOMS wıe Westeuropa hat die Kirche ın
Zaire eın sehr buntes, schillerndes Kleid Aussagen ber die Gesamtsituation die-
SeT Ortskirche treffen meıst LIUT einen Teilaspekt mıit begrenzter Gültigkeit. Den-
och annn grundsätzlich gesagt werden, daß die Kirche ıIn ZaireTebesser
verwurzelt ıst als die Kirchen vieler anderer afrıkanischer Länder, eın Erfolg der
sprachgewandten, flämischen Missionare, die ıIn en Diözesen des Landes die
Ortssprachen ıIn Verkündigung und Liturgie eingeführten Nıemand soll VO
‚‚Inkulturation” sprechen, der den afrıkanischen Christen 1ın nglisc der
Französisch spricht (wie das die französischen und anglosächsischen Missionare
heute och In Westafrika tun)
Wer sich jemals mıt Übersetzungen befaflßt hat, weilß, dafs mıit der Übertragung des
Gedankengutes ın eine andere Sprache das Gesagte eın Kolorit erhält Dies
ist 1NSO bemerkenswerter, Wenn sich Sprachen handelt, die aus TrTe
sehr verschiedenen Gebieten kommen. In der Kırche VO  - Zaire werden olgende
Sprachen verwendet: Lingala, Kikongo, Tshiluba, Swahıili, Tetela und ongo.
DE 1C 1ın einer der sechs Diözesen, die Kikongo sprechen, tätıg bin, möchte ich
dieser Bantusprache Stellung nehmen.

b) Bibelübersetzung In mutterrechtlichen Kulturen
Die Tatsache, dafs das Kikongo UrC sechs Nomina  assen gepragt ist un SOMIt
In seinem Wortschatz den Gegensatz männlich weiblich‘‘ nıcht kennt, ibt den
biblischen Texten, die un VO Jugend auf geläufig sind, eın verändertes Geprä-

Hıer einıge Beispiele:
Gott, Nzambi, ist weder männlich och weiblich Es gibt eın Wort für ‚‚Sohn“
der ‚, Vochter“. Joh AL mMu also ıIn folgender Weise übersetzt werden:
‚‚Nzambi hat die Welt geliebt dafß FSs (Gott) sSeıIn einziges ınd hingab, damit jede Person, die
glaubt, N1IC: verlorengeht, sondern das ewıge Leben hat Denn Nzambi hat seın ind Nn1IC In die Welt
gesandt, damıit die Welt richtet, sondern damit die Welt durch wird. ‘!
Solche Formulierungen würden die Herzen der Feministinnen er schlagenlassen. Die stark männlich gepragten biblischen Texte verlieren ın den Bantuspra-
chen ihr maskulines Gesicht Sije tragen allerdings auch keine weiblichen Züge.

&} Kuwakana ya INDa, Kinshasa 1973,

241

HERMANN HOCHEGGER 

Kirche in Zaire 
Sprachliche Inkulturation und 
Begegnung mit der tradierten Religion 

Sehr anschaulich schildert der Verfasser, Direktor des völkerkundlichen Instituts der Steyler 
Missionare in Zaire, die Situation, in die hinein die Botschaft des Evangeliums in einem afrika­
nischen Kulturbereich zu verkünden ist. Das kann nur gelingen, wenn die Bereitschaft zum in­
terkulturellen Dialog vorhanden ist. (Redaktion.) 

1. Sprachliche Inkarnation der Frohbotschaft 

a) Zaires Kirche trägt sprachlich ein authentisch afrikanisches Kleid 

Mit ihren 49 Diözesen auf einer Fläche so groß wie Westeuropa hat die Kirche in 
Zaire ein sehr buntes, schillerndes Kleid. Aussagen über die Gesamtsituation die­
ser Ortskirche treffen meist nur einen Teilaspekt mit begrenzter Gültigkeit. Den­
noch kann grundsätzlich gesagt werden, daß die Kirche in Zaire kulturell besser 
verwurzelt ist als die Kirchen vieler anderer afrikanischer Länder, ein Erfolg der 
sprachgewandten, flämischen Missionare, die in allen Diözesen des Landes die 
Ortssprachen in Verkündigung und Liturgie eingeführt haben. Niemand soll von 
„Inkulturation" spreche n, der zu den afrikanischen Christen in Englisch oder 
Französisch spricht (wie das die französischen und anglosächsischen Missionare 
heute noch in Westafrika tun). 
Wer sich jemals mit Übersetzungen befaßt hat, weiß, daß mit der übertragung des 
Gedankengutes in eine andere Sprache das Gesagte ein neues Kolorit erhält. Dies 
ist umso bemerkenswerter, wenn es sich um Sprachen handelt, die aus kulturell 
sehr verschiedenen Gebieten kommen. In der Kirche von Zaire werden folgende 
Sprachen verwendet: Lingala, Kikongo, Tshiluba, Swahili, Tetela und Mango. 
Da ich in einer der sechs Diözesen, die Kikongo sprechen, tätig bin, möchte ich zu 
dieser Bantusprache Stellung nehmen. 

b) Bibelübersetzung in mutterrechtlichen Kulturen 

Die Tatsache, daß das Kikongo durch sechs Nominalklassen geprägt ist und somit 
in seinem Wortschatz den Gegensatz„ männlich -weiblich" nicht kennt, gibt den 
biblischen Texten, die uns von Jugend auf geläufig sind, ein verändertes Geprä­
ge. Hier einige Beispiele: 
Gott, Nzambi, ist weder männlich noch weiblich. Es gibt kein Wort für „ Sohn" 
oder „ Tochter". Joh 3,16-17 muß also in folgender Weise übersetzt werden: 
„ Nzambi hat die Welt so geliebt, daß Es (Gott) sein einziges Kind hingab, damit jede Person, die an es 
glaubt, nicht verlorengeht, sondern das ewige Leben hat. Denn Nzambi hat sein Kind nicht in die Welt 
gesandt, damit es die Welt richtet, sondern damit die Welt durch es gerettet wird." ' 

Solche Formulierungen w ürden die Herzen der Feministinnen höher schlagen 
lassen . Die stark männlich geprägten biblischen Texte verlieren in den Bantuspra­
che n ihr maskulines Gesicht. Sie tragen allerdings auch keine weiblichen Züge. 

1 Cf. Kuwakana ya mpa, Kinshasa 1973, 253. 

241 



Die 5Sprache verzichtet auf den Antagonismus Mann-Frau. Selbst der USUCTUC
‚‚Vater  44 (Tata) ıst hierzulande nıicht infach männlich. Jedermann kennt die
‚, JYata nkento“, wörtlich ‚„‚weiblicher Vater”, womuıit die Tante väterlicherseits be-
zeichnet wird S0 ergibt die Formel des Kreuzzeichens folgenden 1nnn er
Namen Tatas un des Kindes un des eiligen Geistes’‘“.
Gen el in uUuNseIiIelr Bibelübersetzung: Nzambi (Gott) sprach: „„ES ist
nıiıcht gut, da{fßsß die Person allein bleibt Ich werde ihr eine Person schaffen, die ihr
eıne seın wird. Aus der Kippe, die Gott Von der Person ahm, machte Gott
eıne weibliche Person.‘‘*
In diesem Zusammenhang ıst interessant, darauf hinzuweilsen, da{fß unNnseTe

Volksgruppen den mutterrechtlichen Kulturen gehören.
Anderseits en afrıkanısche 5Sprachen Möglichkeiten, biblische usarucke
thentischer wiederzugeben. S50 heißen die ‚„‚Brüder Jesu  44 1ın den Bantusprachen
infach ‚‚ Verwandte“”‘, gibt keinen Ausdruck, der dem deutschen ‚„‚Bruder“‘
oder ‚„„‚Schwester“‘ entspricht. Man stellt seine Schwester und seıine Kusine mıiıt
dem gleichen Wort VO  } Mpangı ya mono! der die Redewendung beias251
‚‚seıne Multter bewahrte all das 1ın ihrem Herzen“‘ entspricht der hiesigen Auffas-
Sung VO  _ Herz als itz des Gedächtnisses, des Gewissens, der Intelligenz. Es gibt
eın Wort ür ‚‚Gedächtnis”, INa  ‘ sagt iınfach „,„Im Herzen bewahren“.

C) Bemühungen dıe chaffung einer christlıchen Terminologie In den Ortssprachen
Wiıe eine TE UECTE Studie des zeigt,“ en sich die Missionare Vo  - Anfang

bemüht, eıne speziell christliche Terminologie ın den vorgefundenen tradier-
ten 5Sprachen sSschatifen Damiuit erhielten die Ortskirchen sehr rasch authentisch
afrikanisches Gepräge, das 1m Laufe Vo  - 100 Jahren Missionierung Teil des kultu-
rellen Lebens dieser Völker geworden ist
M”ater Honore Vinck MSC hat 1ın seliner Studie gezelgt, wıe während verschiede-
el Missionsperioden 1m Gebiet der ongo VO  - katholischer und protestantı-
scher Seite gearbeitet wurde, die Ausdrücke finden, die das ChNhrıstliıche
Gedankengut getreuesten wiedergeben. Während die ersten Missionare
(1885—-1934) ihrer elementaren Sprachkenntnisse oft auf europäische Jler-
mM1n zurückgriffen, wurde eESs spater möglich, ortseıgene usdrücke wählen
50 wurde aus Konfirmasıio (Firmung) Ekemyelo (Stärkung), aus Mpenetesa (pae-
nitentia) Llimisa (Vergebung), aus Irinita (Dreifaltigkeit) Esatemoko (Dreieinig-
el us hne Z weitel beinhaltet die ortsgebundene Terminologie dieser Ge-
meinden Eigentümlichkeiten, die Konotationen mitschwingen lassen, deren In-

den tradierten Religionen näher stehen als dem Christentum. Es ıst deshalb
VO Bedeutung, die bodenständige eligion gut kennen.

I1 Begegnung Vo afriıkanischer eligion un Christentum
a) Vorbemerkung: agungen
Die Thematik der Begegnung VO  — afrikanischer eligion (als das Herzstück der
tradierten Kultur) und Christentum ist für die Kirche ın /Zaire Vo  - großer edeu-
(ung Sie kam ın den theologischen ochen VO  —_ Kinshasa wiederholt ZUr. Diskus-

Cr Ngwakana yqd nkulu, Kikwit 1982, 363
en d’Etudes Ethnologiques de Bandundu Vinck, Terminologie chretenne LE3

o 111, 19  S

242

Die Sprache verzichtet auf den Antagonismus Mann-Frau. Selbst der Ausdruck 
„ Vater" (Tata) ist hierzulande nicht einfach männlich. Jedermann kennt die 
,, Tata nkento", wörtlich„ weiblicher Vater", womit die Tante väterlicherseits be­
zeichnet wird ... So ergibt die Formel des Kreuzzeichens folgenden Sinn: ,,Im 
Namen Tatas und des Kindes und des Heiligen Geistes". 
Gen 2,18.22 heißt in unserer Bibelübersetzung: Nzambi (Gott) sprach: ,,Es ist 
nicht gut, daß die Person allein bleibt. Ich werde ihr eine Person schaffen, die ihr 
eine Hilfe sein wird. Aus der Rippe, die Gott von der Person nahm, machte Gott 
eine weibliche Person. " 2 

In diesem Zusammenhang ist es interessant, darauf hinzuweisen, daß unsere 
Volksgruppen zu den mutterrechtlichen Kulturen gehören. 
Anderseits haben afrikanische Sprachen Möglichkeiten, biblische Ausdrücke au­
thentischer wiederzugeben. So heißen die „ Brüder Jesu" in den Bantusprachen 
einfach „Verwandte", es gibt keinen Ausdruck, der dem deutschen „ Bruder" 
oder „Schwester" entspricht. Man stellt seine Schwester und seine Kusine mit 
dem gleichen Wort vor: Mpangi ya mono! Oder die Redewendung bei Lukas 2,51 
,,seine Mutter bewahrte all das in ihrem Herzen" entspricht der hiesigen Auffas­
sung von Herz als Sitz des Gedächtnisses, des Gewissens, der Intelligenz. Es gibt 
kein Wort für „Gedächtnis", man sagt einfach „ im Herzen bewahren". 

c) Bemühungen um die Schaffung einer christlichen Terminologie in den Ortssprachen 

Wie eine neuere Studie des CEEBA zeigt, 3 haben sich die Missionare von Anfang 
an bemüht, eine speziell christliche Terminologie in den vorgefundenen tradier­
ten Sprachen zu schaffen. Damit erhielten die Ortskirchen sehr rasch authentisch 
afrikanisches Gepräge, das im Laufe von 100 Jahren Missionierung Teil des kultu­
rellen Lebens dieser Völker geworden ist. 
Pater Honore Vinck MSC hat in seiner Studie gezeigt, wie während verschiede­
ner Missionsperioden im Gebiet der Mongo von katholischer und protestanti­
scher Seite gearbeitet wurde, um die Ausdrücke zu finden, die das christliche 
Gedankengut am getreuesten wiedergeben. Während die ersten Missionare 
(1885-1934) wegen ihrer elementaren Sprachkenntnisse oft auf europäische Ter­
mini zurückgriffen, wurde es später möglich, ortseigene Ausdrücke zu wählen. 
So wurde aus Konfirmasio (Firmung) Ekemyelo (Stärkung), aus Mpenetesa (pae­
nitentia) Llimisa (Vergebung), aus Trinita (Dreifaltigkeit) Esatemoko (Dreieinig­
keit) usw. Ohne Zweifel beinhaltet die ortsgebundene Terminologie dieser Ge­
meinden Eigentümlichkeiten, die Konotationen mitschwingen lassen, deren In­
halte den tradierten Religionen näher stehen als dem Christentum. Es ist deshalb 
von Bedeutung, die bodenständige Religion gut zu kennen. 

II. Begegnung von afrikanischer Religion und Christentum 

a) Vorbemerkung: Tagungen 

Die Thematik der Begegnung von afrikanischer Religion (als das Herzstück der 
tradierten Kultur) und Christentum ist für die Kirche in Zaire von großer Bedeu­
tung. Sie kam in den theologischen Wochen von Kinshasa wiederholt zur Diskus-

2 Cf. Ngwakana ya nkulu, Kikwit 1982, 36--37. 
3 CEEBA = Centre d 'Etudes Ethnologiques de Bandundu. H. Vinck, Terminologie chretienne en Lo­

rnongo. CEEBA 111, 8. 1983. 

242 



S10N. uch 1mM völkerkundlichen nsthitut der Steyler Missionare ın Zaire CEEBA)
wurde das ema 1981 aufgegriffen und (Ort und Stelle untersucht. Die Ergeb-
nısse der agungen allerdings verschieden.* Während die Referenten VO  —
Kinshasa über ‚‚Entfremdung“‘ klagten, das ‚‚abendländische Kleid”“ der Kirche
beanstandeten und ZU Schluß kamen, dafß eine Begegnung nicht stattgefunden
e, standen auf dem Kolloquium des Fragen ZUT Diskussion, die aQus
der schweigenden Mehrheit des christlichen Volkes kamen, sich die Betroffe-
nNe ın ihrer Muttersprache äufßern konnten.
Die erste rage, die die Tagung beschäftigte, hie(ß ‚‚Was hat uUuNseTe Gro(ßßväter
un Großmütter bewogen, ihre Religion wechseln und sich TE1 angere 1mM
Katechumenat auf die au{fe vorzubereiten?‘‘
Man tellte fest, dafs ıIn der tradierten eligion Krisensituationen gab Bereits
VOT der Ankunft der Missionare rhoben sich 1mM früheren ongo periodisch Be-
n, die eiıne NEUE, bessere eit ankündigten und jeweils verlangten, alle
herkömmlichen Kultgegenstände In einem eindrucksvollen Feuer einzuäschern.
Mit dem erkünden einer frohen Botschaft, die eine bessere, eıle eit verhief,
fanden die ersten Missionare Offene Ten und bereite Herzen. Die Forderung,
sich der alten Fetische entledigen, überraschte niemanden. An vielen Orten
Iud INnan die Missionare e1n, persönlich die kinäscherung der alten Kultgegen-
stände vorzunehmen. Mit der Ankunft des weißen Mannes TaC eiNnNe eue eıt

Das UOrganisationstalent un die mitgebrachte Technik iımponierten. Leicht-
zungıge Frauen machten sich bald ber hre Männer und die nen lustig und
beschimpften S1e als Versager und unfähige Leute Die Autorität deren WarTr e1I-
schüttert, damit auch ihre Glaubwürdigkeit. Zur eit WarTr eiıne eue Reli-
2102 wünschenswert. Die Botschaft VO der Gotteskindschaft und der Brüder-
chkeit er Menschen faszinierte, ebenso die sozialen Leistungen der 1SS10N,
insbesondere hre orge die Kranken und en
kın Teilnehmer aus der Gruppe der Yansı erinnerte daran, dafß seıne Vorfahren
die ersten Missionare als göttliche Wesen betrachtet hätten. Dadurch verfügten
die Gottesmänner ber eine aufßergewöhnliche Autorität.
Als die ersten Getauften 1NS OriflebDen zurückkehrten, erga sich eiıNne eUeEe Situa-
tion Da WarTr 1U eıne Gruppe VO Menschen, die sıch betont ‚‚Kinder Gottes’
nannte und hre heidnischen Dorfgenossen als arme Sünder und ‚‚Sklaven des
Satans‘ betrachtete, die och ‚‚Schwänze‘‘ trugen. rst 1mM Augenblick der aufe,

erklärten sıe, würde den Heiden der Satansschweif abgeschnitten. Damiuit ent-
stand eın eweggrund Christ werden: INa  —; wollte nicht Hinterwäldler
bleiben und eschlo sıch den ‚‚Kindern Gottes’” anzuschließen.
Für andere wiederum bedeutete die Ankunft des Christentums eine Befreiung
a us dem Sklavenstand, aus der herrschenden and ihrer Besitzer. Die TO Bot-
schaft VO der Brüderlichkeit er Menschen ftand bei ihnen eın besonders dank-
bares COhr Mit der 1SS10N kam auch die Schule, eiıne Möglichkeit Zu vollen
kEmanzipation unterdrückter esellschaftsschichten Frühere Sklaven wurden
Lehrern, Schu  irektoren oder Priestern. Das WarTr eın unerhörter Aufstieg.

C Hermann Hochegger, Christianisme religion traditionnelle la rencontre ’un de V’autre elema,
Kinshasa 1982,

Mudimbe, ‚‚Nous n avons rmen OUS cCommunı19quer“”, dans: Religions africaines christianis-
1979, 176 (Vol 1 / Faculte de Theologie ath de ınshasa (2 Bände).

243

sion. Auch im völkerkundlichen Institut der Steyler Missionare in Zaire (CEEBA) 
wurde das Thema 1981 aufgegriffen und an Ort und Stelle untersucht. Die Ergeb­
nisse der Tagungen waren allerdings verschieden. 4 Während die Referenten von 
Kinshasa über „Entfremdung" klagten, das „abendländische Kleid" der Kirche 
beanstandeten und zum Schluß kamen, daß eine Begegnung nicht stattgefunden 
habe, 5 standen auf dem Kolloquium des CEEBA Fragen z ur Diskussion, die aus 
der schweigenden Mehrheit des christlichen Volkes kamen, wo sich die Betroffe­
nen in ihrer Muttersprache äußern konnten . 
Die erste Frage, die die Tagung beschäftigte, hieß: ,, Was hat unsere Großväter 
und Großmütter bewogen, ihre Religion zu wechseln und sich drei lange Jahre im 
Katechume nat au f die Taufe vorzubereiten?" 
Man stellte fest, daß es in d er tradierten Religion Krisensituationen gab. Bereits 
vor der Ankunft der Missionare erhoben sich im früheren Kongo periodisch Be­
wegungen, die eine neue, bessere Zeit ankündigten und jeweils verlangten, alle 
herkömmlichen Kultgegenstände in einem eindrucksvollen Feuer einzuäschern. 
Mit dem Verkünden einer frohen Botschaft, die eine bessere, heile Zeit verhieß, 
fanden die ersten Missionare offene Ohren und bereite Herzen . Die Forderung, 
sich der alten Fetische zu entledigen, überraschte niemanden. An vielen Orten 
lud man die Missionare ein, persönlich die Einäscherung der alten Kultgegen­
stände vorzunehmen. Mit der Ankunft des weißen Mannes brach eine neue Zeit 
an. Das Organisationstalent und die mitgebrachte Technik imponierten. Leicht­
züngige Frauen machten sich bald über ihre Männer und die Ahnen lustig und 
beschimpfte n sie als Versager und unfähige Leute. Die Autorität der Alten war er­
schüttert, damit auch ihre Glaubw ürdigkeit. Zur neuen Zeit war eine neue Reli­
gion wünschenswert. Die Botschaft von der Gotteskindschaft und der Brüder­
lichkeit aller Menschen faszinierte, ebenso die sozialen Leistungen der Mission, 
insbesondere ihre Sorge um die Kranken und Alten . 
Ein Teilnehmer aus der Gruppe der Yansi erinnerte daran, daß seine Vorfahren 
die ersten Missionare als göttliche Wesen betrachtet hätten. Dadurch verfügten 
die Gottesmänner über eine außergewöhnliche Autorität. 
Als die ersten Getauften ins Dorfleben zurückkehrten, ergab sich eine neue Situa­
tion. Da war nun eine Gruppe von Menschen, die sich betont „Kinder Gottes" 
nannte und ihre heidnischen Dorfgenossen als arme Sünder und „Sklaven des 
Satans" betrachtete, die noch „Schwänze" trügen. Erst im Augenblick der Taufe, 
so erklärten sie, würde den Heiden der Satansschweif abgeschnitten. Damit ent­
stand ein neuer Beweggrund Christ zu werden: man wollte nicht Hinterwäldler 
bleiben und beschloß, sich den „Kindern Gottes" anzuschließen. 
Für andere wiederum bedeutete die Ankunft des Christentums eine Befreiung 
aus dem Sklavenstand, aus der herrschenden Hand ihrer Besitzer. Die frohe Bot­
schaft von der Brüderlichkeit aller Menschen fand bei ihnen ein besonders dank­
bares Ohr. Mit der Mission kam auch die Schule, eine Möglichkeit zur vollen 
Emanzipation unterdrückter Gesellschaftsschichten. Frühere Sklaven wurden zu 
Lehrern, Schuldirektoren oder sogar Priestern. Das war ein unerhörter Aufstieg. 

4 Cf. Hermann Hoc/1egger, Christianisrne et religion traditionnelle a la rencontre l'un de l'autre. Telema, 
Ki nshasa 1982, 64-67. 

5 V. Y. M11dimbe, ,,Nous n'avons rien a nous cornrnuniquer" , dans: Religions africaines et christianis­
rne. 1979, 176 (Vol 1), Faculte de Theologie Cath. de Kinshasa (2 Bände). 

243 



Gegensätze
Besondere Aufmerksamkeit widmeten die Tagungsteilnehmer Vo  » andundu
den Gegensätzen zwischen beiden Religionen. Dadurch kam hre Eigenständig-
keit besser Zu Vorschein. Die Vertreter der tradierten eligion sind sich ein1ig,
daß In ihrem Ritual nichts für den Kult des Himmels- un Schöpfergottes BE-
sehen ist, auch rheben sich keine betenden an zu Himmel Man erwarte
eil und einerseıts VO den auf der Erde weilenden Gottheiten der älder,
Flüsse und Felder, andererseits VO den Familienschutzwesen un den nen
Ein harter KontrastZ Christentum mıt seiner Botschaft VO Vater 1 Himmel,
der die Menschen 1e€ ihnen eil chafft un dem Ehre und nbetung gilt
Der Gegensatz wird auch In den Gebetshaltungen sichtbar: während der betende
Mensch der tradierten Religion sich ZuUuU[T. Erde eug und, meist ın ockender Stel-
lung, die Erde streichelt, erhebt der T15 seine Arme Zzu Himmel un richtet
SeiINn ‚„„‚nach ben  “ kin Referent unterstrich einen weiıteren Kontrast: Das

der herkömmlichen Keligion wird fast nıe mıiıt leeren Händen verrichtet. Es
gehört ZUu Vollzug VOo  — Libationen oder Opferriten. Dabei bleibt die innere Hal-
tung Oohne Bedeutung. Der Familienvater, der für eın krankes Kind einem Toten
eın uhn opfert, annn 1mM begleitenden seinen gaNZEN Unmut Zu Aus-
druck bringen und dem Grofßvater eine Küge erteilen. Er bittet ih annn aber, das
Kind 19181 wieder gesund werden lassen. Dagegen ıst dem afrikanischen Chri-
sten bekannt, dafß sich christliches VOT em Urc Glaube, Vertrauen und
Verfügbarkeit auszeichnet.
Eın dritter Kontrast wurde aufgezeigt: während für den Christen feste Gebets-
ormeln gibt (wie das Vaterunser, das Ave UuSW.), werden ın der tradierten Reli-
z107 alle Gebete aus der jeweiligen Situation heraus frei und spontan tormuliert.
eiters wurde festgestellt: die tradierte eligion kennt eın Prinzip des Bösen
Idee eiınes Satans oder Luzifers). Leid un Tod werden auf Verwünschung der
Verhexung zurückgeführt. Da aber auch die Vo Menschen gebrauchte Hexen-
macht VO Gott erschaffen wurde, wıe die en/ ist Gott letztlich auch die
Ursache des Übels Auf diesem Hintergrund erklären sıch die lasphemien, die
1m Schmerz der ersten TIrauer ach einem Todestfall besonders e  g ZUu Aus-
TUC kommen. Hexenglaube un Hexenwahn verdunkeln das (Gottesbild uch
Christen, die sich nıcht einem echten Vaterbild Gottes durchgerungen en,
leiden unter dem Problem des Übels ın der Welt
Im religiösen Opferdienst steht die herkömmliche eligion auf der vorchristli-
chen u{fe der Blut- und Trankopfer. Das Blutopfer iıst ebenso bekannt wıe das r1-
tuelle Irinken und Essen mit Toten Das eucharistische Opfermahl mıit seiner
sprechenden ymboli steht azu 1M Kontrast, wird aber gut verstanden: Fleisch
und u sind 1 tradierten Opferdienst sehr reelle Elemente.
Überraschend wirkte die Erklärung eıner Lehrerin, die der Meinung WAarT, da{fs die
Gesetze und Vorschriften der alten eligion bedeutender selen als die des
Christentums. Wer unter den Gesetzen der tradierten eligion steht, riskiert bei
eıner Übertretung sSeINeEe Gesundheit, miıtunter sSeın en oder wird mit
geistiger Umnachtung geschlagen. Dagegen tand S1e die Gebote Gottes un der
Kırche als sehr ‚‚milde”‘, Sie verpflichten unter ünde, aber nıemand riskiert bei
der Nichtbeachtung sSeıiın physisches en oder sSseiNne intellektuellen ähigkei-
ten

Gegensätze 

Besondere Aufmerksamkeit widmeten die Tagungsteilnehmer von Bandundu 
den Gegensätzen zwischen beiden Religionen. Dadurch kam ihre Eigenständig­
keit besser zum Vorschein. Die Vertreter der tradierten Religion sind sich einig, 
daß in ihrem Ritual nichts für den Kult des Himmels- und Schöpfergottes vorge­
sehen ist, auch erheben sich keine betenden Hände zum Himmel. Man erwartet 
Heil und Hilfe einerseits von den auf der Erde weilenden Gottheiten der Wälder, 
Flüsse und Felder, andererseits von den Familienschutzwesen und den Ahnen. 
Ein harter Kontrast zum Christentum mit seiner Botschaft vom Vater im Himmel, 
der die Menschen liebt, ihnen Heil schafft und dem Ehre und Anbetung gilt. 
Der Gegensatz wird auch in den Gebetshaltungen sichtbar: während der betende 
Mensch der tradierten Religion sich zur Erde beugt und, meist in hockender Stel­
lung, die Erde streichelt, erhebt der Christ seine Arme zum Himmel und richtet 
sein Gebet „nach oben". Ein Referent unterstrich einen weiteren Kontrast: Das 
Gebet der herkömmlichen Religion wird fast nie mit leeren Händen verrichtet. Es 
gehört zum Vollzug von Libationen oder Opferriten. Dabei bleibt die innere Hal­
tung ohne Bedeutung. Der Familienvater, der für ein krankes Kind einem Toten 
ein Huhn opfert, kann im begleitenden Gebet seinen ganzen Unmut zum Aus­
druck bringen und dem Großvater eine Rüge erteilen. Er bittet ihn dann aber, das 
Kind nun wieder gesund werden zu lassen. Dagegen ist dem afrikanischen Chri­
sten bekannt, daß sich christliches Gebet vor allem durch Glaube, Vertrauen und 
Verfügbarkeit auszeichnet. 
Ein dritter Kontrast wurde aufgezeigt: während es für den Christen feste Gebets­
formeln gibt (wie das Vaterunser, das Ave usw.), werden in der tradierten Reli­
gion alle Gebete aus der jeweiligen Situation heraus frei und spontan formuliert. 
Weiters wurde festgestellt: die tradierte Religion kennt kein Prinzip des Bösen 
(Idee eines Satans oder Luzifers). Leid und Tod werden auf Verwünschung oder 
Verhexung zurückgeführt. Da aber auch die vom Menschen gebrauchte Hexen­
macht von Gott erschaffen wurde, wie die Alten sagen, ist Gott letztlich auch die 
Ursache des Übels. Auf diesem Hintergrund erklären sich die Blasphemien, die 
im Schmerz der ersten Trauer nach einem Todesfall besonders heftig zum Aus­
druck kommen. Hexenglaube und Hexenwahn verdunkeln das Gottesbild. Auch 
Christen, die sich nicht zu einem echten Vaterbild Gottes durchgerungen haben, 
leiden unter dem Problem des übels in der Welt. 
Im religiösen Opferdienst steht die herkömmliche Religion auf der vorchristli­
chen Stufe der Blut- und Trankopfer. Das Blutopfer ist ebenso bekannt wie das ri­
tuelle Trinken und Essen mit Toten. Das eucharistische Opfermahl mit seiner an­
sprechenden Symbolik steht dazu im Kontrast, wird aber gut verstanden: Fleisch 
und Blut sind im tradierten Opferdienst sehr reelle Elemente. 
überraschend wirkte die Erklärung einer Lehrerin, die der Meinung war, daß die 
Gesetze und Vorschriften der alten Religion bedeutend strenger seien als die des 
Christentums. Wer unter den Gesetzen der tradierten Religion steht, riskiert bei 
einer Übertretung seine Gesundheit, mitunter sogar sein Leben oder wird mit 
geistiger Umnachtung geschlagen. Dagegen fand sie die Gebote Gottes und der 
Kirche als sehr „milde". Sie verpflichten unter Sünde, aber niemand riskiert bei 
der N ichtbeachtung sein physisches Leben oder seine intellektuellen Fähigkei­
ten. 

244 



INnNe Begegnung auf Herzensebene
Das Zusammentreffen VO  — afrikanischer eligion und Christentum vollzog sich
nicht in einer Auseinandersetzung zwıischen Missionar und Vertretern der tra-
dierten eligion; 65 gab keinen Wettkampf die Seelen, och eine Auseiman-
dersetzung auf rationaler ene Die beiden Religionen trafen sich miıtten 1 Le-
ben, In den Konfliktsituationen, die eiıne religiöse Stellungnahme erforderten.
Die Begegnung fand In den Herzen der Neuchristen sta die sich ın einer kon-
kreten Notlage für die alte oder ür die eUE Religion entscheiden mudßten. Um
diese Begegnun besser verstehen, sollen 1im folgenden die ac und Ohn-
macht der beiden Religionen aufgezeigt werden.

ac und nmac der tradierten eligion
Die ac. der eligi0n der en
Die tradierte eligion durchdringt das tägliche en der Leute mıiıt seinen religiö-
SC Elementen, S1e antwortet auf alle religiösen Bedürtfnisse und hat für jedes
Problem eiıne rituelle Abhilfe, S11 1mM Beheben VO  - onflikten (Versöhnungsri-
tua in Krankheitsfällen, für die Jahreszeiten der Bauern und Pflanzer, für das
aen und Ernten, für die Jagd und den Fischfang, für das Sammeln VO  —; (GGemü-
sSen, VO  . Früchten, Insekten und Kleingetier.
Das tradierte Ritual bettet dasen VO der Empfängnis bis Zzu Tod ıIn einen
ligiösen Kahmen
iıne weıtere Stärke der Religion der en ist die Tatsache, da{fs S1E VoO  —j ännern
und Frauen ausgeübt werden kann, die die Riten persönlich vollziehen. Nur sel-
ten mu eın Spezialist, eın Offiziant gerufen werden. Die KRiten werden ın freier
Improvisation, nıcht ach strengen Vorschriften vollzogen.
Die tradierte eligion paist sich sehr leicht eUE Lebenssituationen a eın Zei-
chen ihrer Vitalität. Es gibt heute eine enge VO Riten, die die en nicht g_
kannt aben, weil ihnen die TODIeme der heutigen eıit unbekannt Zur
eit bereichert sıch die afrıkanische Religion christlichen Gedankengut. Da
die tradierte eligion keine zentrale Autorität kennt, die ber ihren religiösen Be-
stand wacht, konnte leicht Veränderungen kommen, die jeweils eıne An-
PaASSsung die euUuUe eit darstellten Wenn sich heute äaltere ( hristen ın Zaıre
ber die Neuerungen ıIn der Kirche beschweren, kann INa  - ihnen ın Erinnerung
rufen, dafß auch die Religion der en mıiıt dem andel der eit ist und
sich verändert hat.)

Die Ohnmach der tradıerten Religion
Sie ist eine eligion, die auf die Familie, die Sippe beschränkt iıst Sie kennt keine
großen liturgischen Feiern mıit einer Gemeinde. Ihr Ritual ist einfach, privat, hne
iturgischen Apparat, hne religiöse Autorität.
Die tradierte Religion überschreitet leicht hre Grenzen, iıhre Zuständigkeit und

dadurch Oft ZUuU Versagen. Dann kommt eES Zzu ‚‚Bildersturm”’, Zzu Ver-
brennen der rituellen Objekte und Statuetten, wıe das in den messianischen Be-
WEBUNSEN, die Cie TIradition se1it jeher kannte, geschieht. uch ın den Heilungsri-
ten übernehmen sich cdie Offizianten und kommen Zu Mißerfolg.
Die traditionelle eligion hat eın negatıves Ritual entwickelt, S1€e tellte sich In den
Dienst der Aggression, des Hexenwahns. Hexenjagd und -verfolgung können

245

Eine Begegnung auf Herzensebene 

Das Zusammentreffen von afrikanischer Religion und Christentum vollzog sich 
nicht in einer Auseinandersetzung zwischen Missionar und Vertretern der tra­
dierten Religion; es gab keinen Wettkampf um die Seelen, noch eine Auseinan­
dersetzung auf rationaler Ebene. Die beiden Religionen trafen sich mitten im· Le­
ben, in den Konfliktsituationen, die eine religiöse Stellungnahme erforderten. 
Die Begegnung fand in den Herzen der Neuchristen statt, die sich in einer kon­
kreten Notlage für die alte oder für die neue Religion entscheiden mußten. Um 
diese Begegnung besser zu verstehen, sollen im folgenden die Macht und Ohn­
macht der beiden Religionen aufgezeigt werden. 

b) Macht und Ohnmacht der tradierten Religion 

Die Macht der Religion der Alten 

Die tradierte Religion durchdringt das tägliche Leben der Leute mit seinen religiö­
sen Elementen, sie antwortet auf alle religiösen Bedürfnisse und hat für jedes 
Problem eine rituelle Abhilfe, sei es im Beheben von Konflikten (Versöhnungsri­
tual), in Krankheitsfällen, für die Jahreszeiten der Bauern und Pflanzer, für das 
Säen und Ernten, für die Jagd und den Fischfang, für das Sammeln von Gemü­
sen, von Früchten, Insekten und Kleingetier. 
Das tradierte Ritual bettet das Leben von der Empfängnis bis zum Tod in einen re­
ligiösen Rahmen. 
Eine weitere Stärke der Religion der Alten ist die Tatsache, daß sie von Männern 
und Frauen ausgeübt werden kann, die die Riten persönlich vollziehen. Nur sel­
ten muß ein Spezialist, ein Offiziant gerufen werden. Die Riten werden in freier 
Improvisation, nicht nach strengen Vorschriften vollzogen. 
Die tradierte Religion paßt sich sehr leicht an neue Lebenssituationen an, ein Zei­
chen ihrer Vitalität. Es gibt heute eine Menge von Riten, die die Alten nicht ge­
kannt haben, weil ihnen die Probleme der heutigen Zeit unbekannt waren. Zur 
Zeit bereichert sich die afrikanische Religion am christlichen Gedankengut. Da 
die tradierte Religion keine zentrale Autorität kennt, die über ihren religiösen Be­
stand wacht, konnte es leicht zu Veränderungen kommen, die jeweils eine An­
passung an die neue Zeit darstellten . (Wenn sich heute ältere Christen in Zaire 
über die Neuerungen in der Kirche beschweren, kann man ihnen in Erinnerung 
rufen, daß auch die Religion der Alten mit dem Wandel der Zeit gegangen ist und 
sich verändert hat.) 

Die Ohnmacht der tradierten Religion 

Sie ist eine Religion, die auf die Familie, die Sippe beschränkt ist. Sie kennt keine 
großen liturgischen Feiern mit einer Gemeinde. Ihr Ritual ist einfach, privat, ohne 
liturgische n Apparat, ohne religiöse Autorität. 
Die tradierte Religion überschreite t leicht ihre Grenzen, ihre Zuständigkeit und 
führt dadurch oft zum Versagen. Dann kommt es zum „ Bilders turm", zum Ver­
brennen der rituellen Objekte und Statuetten, wie das in den messianischen Be­
wegungen, die die Tradition seit jeher kannte, geschieht. Auch in den Heilungsri­
ten übernehmen sich die Offizianten und kommen zum Mißerfolg. 
Die traditionelle Religion hat ein negatives Ritual entwickelt, sie stellte sich in den 
Dienst der Aggression, des Hexenwahns. Hexenjagd und -verfolgung können 

245 



eıne Dorfgemeinschaft zersetzen und zerstoren Die Spezialisten der alten
Keligion, die ın dieser Situation heltfen sollen, verlangen hohe agene
Wein, eın und helfen oft 11UTLT ungenügend.
Es der alten Religion Liebesdienst. Dort ıst nıichts gratis.
Das Gottesbild der alten Religion leidet unter einer Zerhackung: Der ferne, kult-
lose Himmelsgott und die Hausgötter, der ott der Felder und Tiere, reprasentie-
Ie  . Attribute Gottes, die sich verabsolutiert en und einzeln verehrt werden

der Haus- und Erdgottheiten).

C) ac und nmac des hristentums

Die acC des Christentums
Die sympathischen kigenschaften: Der 1ebende Vatergott, Christus als leidender
Gottesknecht, Erlöser, TO Botschaft, JeDe, Verzeihung.
Das Bewulßtsein VO der Gotteskindschaft
Der Dienst der Kirche Kranken un Armen, Schule, Entwicklungshilfe, chaf-
fung Lebensgemeinschaften.
Die kirchliche Urganisation: Pfarrgemeinde, Diözese, Nationa  irche, Weltkir-
che, Zusammenarbeit, ber Rassen- und Landesgrenzen eic
Die katholische Liturglie un hre ymboli beeindruckten die Menschen. WÄäh-
rend die tradierte eligion fast ausSssc  1eislic 1mM Familienkreise vollzogen wurde,
versammelten sich den christlichen Gottesdiensten grofße Menschenmengen
aus verschiedenen, oft weiıt voneinander entfernten Orten un wuchsen eım
gemeinsamen Opfermahl einer großen Familie
Im Gegensatz ZUrT alten Religion fanden sich 1m Christentum keine Riten der Ver-
fluchung oder Verhexung, S1e predigte Verzeihung und 1e In der alten Reli-
2102 flammten ach jedem Todestall eue Hexenjagden auf und Racherituale
entzweıten Verwandtschaftsgruppen und Dorfgemeinschaften.
Die NMAC. des Christentums
Das Christentum durchdringt das en der Leute nıcht, ist nıcht Teil des tägli-
chen Lebens Es gilt als eligion des Sonntags; während der OC herrscht die
tradierte Religion, die auf Bedürfnisse des Lebens eine rituelle Antwort hat
Es dem Christentum das reiche Ritual der tradierten Religion, das das en
der Menschen VOoO  - der Empfängnis bis Zzu Tod umrahmt und dem Lebensni-
Veau der Pflanzer, äger, Fischer un Sammler angepadßst ist
Die me1ılsten christlichen Kıten erfordern die Gegenwart eines Priesters oder Dia-
kons. Bei den großen Entfernungen iıst das me1list nicht möglich. 50 mussen die
Leute selbst auf jene Kiten verzichten, die die Kıirche normalerweise ihren läu-
bigen bietet (Krankensakramente, christliches Begräbnis).
Das Gegenzeugnis der großen Masse der müden Christen, VOT em der
acC und Ansehen gelangten, die heute me1ıst polygam en und VO ihren
christlichen Überzeugungen kaum eLiwas spuren lassen: ESs gibt Korruption,
Geldhinterziehung, soziale Ungerechtigkeit. Die gesamte Staatsverwaltung
kommt Aus christlichen Schulen Ihr en un Handeln zeug aber die
Vorzüge des christlichen Menschen.
Wie wird die Begegnung konkret rlebt?

246

eine ganze Dorfgemeinschaft zersetzen und zerstören. Die Spezialisten der alten 
Religion, die in dieser Situation helfen sollen, verlangen zu hohe Gagen (Geld, 
Wein, ein Huhn) und helfen oft nur ungenügend. 
Es fehlt der alten Religion am Liebesdienst. Dort ist nichts gratis. 
Das Gottesbild der alten Religion leidet unter einer Zerhackung: Der ferne, kult­
lose Himmelsgott und die Hausgötter, der Gott der Felder und Tiere, repräsentie­
ren Attribute Gottes, die sich verabsolutiert haben und einzeln verehrt werden 
(Kult der Haus- und Erdgottheiten). 

c) Macht und Ohnmacht des Christentums 

Die Macht des Christentums 

Die sympathischen Eigenschaften: Der liebende Vatergott, Christus als leidender 
Gottesknecht, Erlöser, Frohe Botschaft, Liebe, Verzeihung. 
Das Bewußtsein von der Gotteskindschaft. 
Der Dienst der Kirche an Kranken und Armen, Schule, Entwicklungshilfe, Schaf­
fung neuer Lebensgemeinschaften. 
Die kirchliche Organisation: Pfarrgemeinde, Diözese, Nationalkirche, Weltkir­
che, Zusammenarbeit, Hilfe über Rassen- und Landesgrenzen etc. 
Die katholische Liturgie und ihre Symbolik beeindruckten die Menschen. Wäh­
rend die tradierte Religion fast ausschließlich im Familienkreise vollzogen wurde, 
versammelten sich zu den christlichen Gottesdiensten große Menschenmengen 
aus verschiedenen, oft weit voneinander entfernten Orten und wuchsen beim 
gemeinsamen Opfermahl zu einer großen Familie zusammen. 
Im Gegensatz zur alten Religion fanden sich im Christentum keine Riten der Ver­
fluchung oder Verhexung, sie predigte Verzeihung und Liebe. In der alten Reli­
gion flammten nach jedem Todesfall neue Hexenjagden auf und Racherituale 
entzweiten Verwandtschaftsgruppen und Dorfgemeinschaften. 

Die Ohnmacht des Christentums 

Das Christentum durchdringt das Leben der Leute nicht, ist nicht Teil des tägli­
chen Lebens. Es gilt als Religion des Sonntags; während der Woche herrscht die 
tradierte Religion, die auf Bedürfnisse des Lebens eine rituelle Antwort hat. 
Es fehlt dem Christentum das reiche Ritual der tradierten Religion, das das Leben 
der Menschen von der Empfängnis bis zum Tod umrahmt und dem Lebensni­
veau der Pflanzer, Jäger, Fischer und Sammler angepaßt ist. 
Die meisten christlichen Riten erfordern die Gegenwart eines Priesters oder Dia­
kons. Bei den großen Entfernungen ist das meist nicht möglich. So müssen die 
Leute selbst auf jene Riten verzichten, die die Kirche normalerweise ihren Gläu­
bigen bietet (Krankensakramente, christliches Begräbnis). 
Das Gegenzeugnis der großen Masse der müden Christen, vor allem der zu 
Macht und Ansehen gelangten, die heute meist polygam leben und von ihren 
christlichen Uberzeugungen kaum etwas spüren lassen: Es gibt Korruption, 
Geldhinterziehung, soziale Ungerechtigkeit. Die gesamte Staatsverwaltung 
kommt aus christlichen Schulen. Ihr Leben und Handeln zeugt aber gegen die 
Vorzüge des christlichen Menschen. 
Wie wird die Begegnung konkret erlebt? 

246 



Individuelle Zeugnisse jJunger Christen
Die jJungen Christen spuren, da{fs die herkömmliche Religion, die miıt den konkre-
ten Lebenssituationen SaMz CNgS verbunden ist, nicht infach ber Bord geworfen
werden ann ‚„‚Wer die Riten deren blehnt, kann Ja Sar nıcht heiraten”‘, stellt
INa  ' fest Tatsäc  1C ware mıiıt der Ablehnung er Riten die einz1ge tradierte
Form der Eheschließung unmöglic gemacht. ast ausschliefßlich auf religiöser
ene vollzogen, gilt S1e VOT dem Staat und VOTI der Kirche als zıvile Ehe Wer ıIn
der TE heiratet, hat die zivile Ehe bereits geschlossen.
‚„‚Ich bin Christ und ich glaube auch das, Was die nen un gelehrt haben”‘,
bekennt eın Klanoberhaupt. Diese un  107 ist notwendigerweise mıit der Aus-
übung VO Kiten verbunden. Er fand eiıne ynthese: ‚‚Gott ist der oberste aupt-
ling. Ich bin 1Ur eın kleines Klanoberhaupt, aber vielleicht kommt meılne Autori1-
tat VO  - IH Ich glaube nicht mehr die ac der ole, die Menschenop-
fer ordern, aber ich bin überzeugt, daf die nen auf den Klan einen wohltuen-
den Einflu(ß en Ich vollziehe die Kıiten, die ZUuU Wohlergehen meılner Leute
nötig sind. Damit habe IC Gott nicht beleidigt. Ich gehe ZUT Kommunion und
weils, dafs (jott mich erhört und mich versteht (Thimothee Ngofete).
‚‚In der eligion der en gibt wertvolle inge. Ich bin der erste Christ meılnes
Dorfes, nehme en religiösen Feiern teil und gehe ZUuUrT Kommunion. Ich ne
die europäische Zivilisation niıcht ab, S1e ist ın sich gut Ich aber auch fest,
Was gut ist In der Religion uNnseTrTer nen In jedem Land en die Vorfahren
wertvolle inge ihren Nachfahren hinterlassen, eine Glaubensüberzeugung und
eine ora Das kann ich nıcht 1ignorleren (Christophe Mbolwa).
‚‚Ich glaube Üan dıie Eucharıistıe, aber auch an die Rıten Ahnen!“
Mama Christine gyay bekennt ‚‚Wer VO Priester die Kommunion empfängt
un annn In der Stille seine Bitten vorbringt, wird erhört. Die eligion unNnseTerTr
nen hat aber eine weıtere Reichweite: P Beispiel die Kıten fürs Pflanzen,
fürs Säen, für eiıne gute Ernte Am en VOI der Aussaat brachte meılne Multter
den Samen Zzu Schutzwesen Mpwo. Er blieb ort ür die acC Dadurch ntie-
ten WIT reichlich Tat S1e das einmal nıicht, hatten WIT eıne INageTE Ernte  44

e) Der Versuch, den Rıten der en einen christlichen Geist einzuhauchen
Im Dilemma zwischen hergebrachter Religion und Christentum en Katechi-
sten und Gemeindeälteste für die CO hristen eue Riten geschaffen, die das rituelle
Vakuum beheben suchen, das die Konversion mıiıt sich brachte Hat eıNe Junge
Frau während der ersten Schwangerschaft Kontflikte mıiıt ihrem Mann, kann das
ach dem Volksglauben eiıne sehr komplizierte Geburt ABaR olge en Um das

verhindern, gab tradierte Versöhnungsriten, cdie VOT den Hausgöttern und
Schutzwesen vollzogen wurden. Überzeugte Christen scheuten sich, diesen ult
weiterhin beizubehalten Man ftand eiıne Lösung: Der Katechist versammelt die
Familie mıit der jungen schwangeren Frau, eröffnet die Zeremonie mıiıt einem

Vaterunser‘‘ und einem ‚‚Ave Maria‘‘. Br ält eiıne CcChusse mıiıt Wasser bringen,
taucht ort seınen Kosenkranz ein, bringt mıiıt der and Wasser auf die unge der
eleute und reinıgt sie, indem elr folgendes spricht:
‚‚Meın ‚gott und meın esus, un! Sündern gekreuzigt, ın Deinem Namen 11 iıch eute diese
Eheleute versöhnen, die sich NıC mehr verstehen! Die TauU ist schwanger und en UT die

247

d) Individuelle Zeugnisse junger Christen 

Die jungen Christen spüren, daß die herkömmliche Religion, die mit den konkre­
ten Lebenssituationen ganz eng verbunden ist, nicht einfach über Bord geworfen 
werden kann.,, Wer die Riten der Alten ablehnt, kann ja gar nicht heiraten", stellt 
man fest. Tatsächlich wäre mit der Ablehnung aller Riten die einzige tradierte 
Form der Eheschließung unmöglich gemacht. Fast ausschließlich auf religiöser 
Ebene vollzogen, gilt sie vor dem Staat und vor der Kirche als zivile Ehe. Wer in 
der Kirche heiratet, hat die zivile Ehe bereits geschlossen. 
,,Ich bin Christ und ich glaube auch an das, was die Ahnen uns gelehrt haben", 
bekennt ein Klanoberhaupt. Diese Funktion ist notwendigerweise mit der Aus­
übung von Riten verbunden. Er fand eine Synthese: ,,Gott ist der oberste Häupt­
ling. Ich bin nur ein kleines Klanoberhaupt, aber vielleicht kommt meine Autori­
tät von IHM ... Ich glaube nicht mehr an die Macht der Idole, die Menschenop­
fer fordern, aber ich bin überzeugt, daß die Ahnen auf den Klan einen wohltuen­
den Einfluß haben . Ich vollziehe die Riten, die zum Wohlergehen meiner Leute 
nötig sind. Damit habe ich Gott nicht beleidigt. Ich gehe zur Kommunion und 
weiß, daß Gott mich erhört und mich versteht ... " (Thimothee Ngofete). 
„In der Religion der Alten gibt es wertvolle Dinge. Ich bin der erste Christ meines 
Dorfes, nehme an allen religiösen Feiern teil und gehe zur Kommunion. Ich lehne 
die europäische Zivilisation nicht ab, sie ist in sich gut. Ich halte aber auch fest, 
was gut ist in der Religion unserer Ahnen. In jedem Land haben die Vorfahren 
wertvolle Dinge ihren Nachfahren hinterlassen, eine Glaubensüberzeugung und 
eine Moral. Das kann ich nicht ignorieren ... " (Christophe Mbolwa). 

,,Ich glaube an die Eucharistie, aber auch an die Riten unserer Ahnen!" 

Mama Christine Ngyay bekennt: ,, Wer vom Priester d ie Kommunion empfängt 
und dann in der Stille seine Bitten vorbringt, wird erhört. Die Religion unserer 
Ahnen hat aber eine weitere Reichweite: zum Beispiel die Riten fürs Pflanzen, 
fürs Säen, für eine gute Ernte. Am Abend vor der Aussaat brachte meine Mu tter 
den Samen z um Schutzwesen Mpwo. Er blieb dort für die Nacht. Dadurch ernte­
ten wir reichlich. Tat sie das einmal nicht, hatten wir eine magere Ernte." 

e) Der Versuch, den Riten der Alten einen christlichen Geist einzuhauchen 

Im Dilemma zwischen hergebrachter Religion und Christentum haben Katechi­
sten und Gemeindeälteste für die Christen neue Riten geschaffen, die das rituelle 
Vakuum zu beheben s uchen, das die Konversion mit sich brachte . Hat eine junge 
Frau während der ersten Schwangerschaft Konflikte mit ihrem Mann, kann das 
nach dem Volksglauben eine sehr komplizierte Geburt zur Folge haben. Um das 
zu verhindern, gab es tradierte Versöhnungsriten, die vor den Hausgöttern und 
Schutzwesen vollzogen wurden. überzeugte Christen scheuten sich, diesen Kult 
weiterhin beizubehalten. Man fand eine Lösung: Der Katechist versammelt die 
Familie mit der jungen schwangeren Frau, eröffnet die Zeremonie mit einem 
,, Vaterunser" und einem „Ave Maria". Er läßt eine Schüssel mit Wasser bringen, 
taucht dort seinen Rosen kranz ein, bringt mit der Hand Wasser auf die Zunge der 
Eheleute und reinigt sie, indem er folgendes Gebet spricht: 
„ Mein Gott und mein Jesus, wegen uns Sündern gekreuzigt, in Deinem Namen will ich heute diese 
Eheleute versöhnen, d ie sich nicht mehr verstehen! Die Frau ist schwanger und denkt nur an die 

247 



kommende Geburt. Keinige Sie VO ihren giftigen orten, die S1e iıhrem Mann gegenüber duUSBESPIO-
chen hat Diese Oorte mögen sich ın diesem Wasser ertränken! Keinige uch den (Cjatten. Im Ver-
trauen auf Deinen Namen bin ich überzeugt, daß nichts Böses mehr zwischen beiden ste

Dann schüttet er das Wasser aus, stimmt eın christliches Lied und beendet die
Zeremonie mıit dem Kreuzzeichen. Im Gegensatz Zu tradierten Versöhnungsri-
tuSs wird 1er kein Bufßgeld verlangt. Man nımmt aber mıit dem Katechisten eın
gemeinsames ahl eın

1I1 Interkultureller Dialog
Um die herkömmliche Religion der Volksgruppen VO Zaire gründlich erfor-
schen, hat das völkerkundliche Institut der Steyler Missionare ın Zaire umfang-
reiche Studien unternommen sSe1 ZU[r Mythologie (32 Bände), den Gottes-
vorstellungen (4 ände) der ZULT 5Symboli der tradierten Riten (6 Bände). Die 5
stematıische uiInahme des esamten KRituals gegenwartıg ZuUuUT: Veröffentli-
chung eıner Enzyklopädie VO mehr als ZWanzlg Bänden, ıIn der VO bis eıNne
reprasentative Auswahl VO  — KRiten dargeste un ın ihrer 5Symboli rklärt wird.
Für den Buchstaben sind TE an VO Je 500 Seiten ıIn der Redaktion In den
Jahren 1981 bis 1983 wurde das dreibändige Werk ‚„„Le angage des gestes rituels‘‘
veröffentlicht, das 2606 rituelle Gesten illustriert und hermeneutisch erläutert.®
Auf sehr breiter Basis konnte aufgezeigt werden, da{fs die rituellen Handlungen
auf rational fundierten Denkmodellen beruhen und eıne Botschaft beinhalten
Der Offiziant eines Ritus vermiittelt In seınen eDarden eıne religiöse Unterwei-
Sung, seıne Gesten und die VO  —_ ihm verwendeten inge, SOWIE die ituell beding-
ten rte und Zeiten sprechen eiıne lautlose, aber eindringliche 5Sprache, die VO
den Beteiligten als Teil ihrer tradierten Sinnwelt spontan verstanden wird.
Diese bislang umfangreichste Studie ZUImnn afrıkanischen Ritual zeigt, da{fs ber die
5Symbolsprache der Riten der interkulturelle Dialog auch auf dem delikaten Gebiet
der herkömmlichen eligion der afrıkanischen Völker möglich ist, eıne Erkennt-
nıS, die für die Begegnung VO Christentum un afrikanischer VO aus-

schlaggebender Bedeutung ıst Wenn nämlich, wıe namhafte Anthropologen be-
haupteten, die Stammeskulturen nicht dialogfähig sind, ıst es Bemühen
den au einer niversalkirche hinfällig un es missionarische Bemühen

die Christianisierung dieser Völker ın rage gestellt.

Ya  &>  z Hermann Hochegger, Le langage des gestes rituels. volumes, ceeba IL, 66, 67, 68, Bandundu 1981/83

248

kommende Geburt. Reinige sie von ihren giftigen Worten, die sie ihrem Mann gegenüber ausgespro­
chen hat. Diese Worte mögen sich in diesem Wasser ertränken! Reinige auch den Gatten. Im Ver­
trauen auf Deinen Namen bin ich überzeugt, daß nichts Böses mehr zwischen beiden steht!" 

Dann schüttet er das Wasser aus, stimmt ein christliches Lied an und beendet die 
Zeremonie mit dem Kreuzzeichen. Im Gegensatz zum tradierten Versöhnungsri­
tus wird hier kein Bußgeld verlangt. Man nimmt aber mit dem Katechisten ein 
gemeinsames Mahl ein. 

III. Interkultureller Dialog 

Um die herkömmliche Religion der Volksgruppen von Zaire gründlich zu erfor­
schen, hat das völkerkundliche Institut der Steyler Missionare in Zaire umfang­
reiche Studien unternommen: sei es zur Mythologie (32 Bände), zu den Gottes­
vorstellungen (4 Bände) oder zur Symbolik der tradierten Riten (6 Bände). Die sy­
stematische Aufnahme des gesamten Rituals führt gegenwärtig zur Veröffentli­
chung einer Enzyklopädie von mehr als zwanzig Bänden, in der von A bis Zeine 
repräsentative Auswahl von Riten dargestellt und in ihrer Symbolik erklärt wird. 
Für den Buchstaben A sind drei Bände von je 500 Seiten in der Redaktion. In den 
Jahren 1981 bis 1983 wurde das dreibändige Werk „Le langage des gestes rituels" 
veröffentlicht, das 2606 rituelle Gesten illustriert und hermeneutisch erläutert. 6 

Auf sehr breiter Basis konnte aufgezeigt werde n, daß die rituellen Handlungen 
auf rational fundierten Denkmodellen beruhen und eine Botschaft beinhalten. 
Der Offiziant eines Ritus vermittelt in seinen Gebärden eine religiöse Unterwei­
sung, seine Gesten und die von ihm verwendeten Dinge, sowie d ie rituell beding­
ten Orte und Zeiten sprechen eine lautlose, aber eindringliche Sprache, die von 
den Beteiligten als Teil ihrer tradierten Sinnwelt spontan verstanden wird. 
Diese bislang umfangreichste Studie zum afrikanischen Ritual zeigt, daß über die 
Symbolsprache der Riten der interkulturelle Dialog auch auf dem delikaten Gebiet 
der herkömmlichen Religion der afrikanischen Völker möglich ist, eine Erkennt­
nis, die für die Begegnung von Christentum und afrikanischer Kultur von aus­
schlaggebender Bedeutung ist. Wenn nämlich, wie namhafte Anthropologen be­
haupteten, die Stammeskulturen nicht dialogfähig sind, is t alles Bemühen um 
den Aufbau einer Universalkirche hinfällig und alles missionarische Bemühen 
um die Christianisierung dieser Völker in Frage gestellt. 

6 Hermann Hochegger, Le langage des gestes rituels. 3 volumes, ceeba 11, 66, 67, 68, Bandundu 1981/83. 

248 


