aus eine metaphysische Dimension (IIL: Platon,
Hildegard v. Bingen, Franz v. Baader). Menschli-
che Geschlechtlichkeit hat aber auch einen star-
ken soziologischen Aspekt (IV: H. Schelsky,
W. Reich, H. Marcuse, Simone des Beauvoir,
Esther Vilar), und schlieflich ist ihre existentiell-
ethische Dimension zu bedenken (V). Diesem
letzten Teil liegt der ek-sistentielle Ansatz von
S. Kierkegaard zugrunde. Der Mensch soll von
einer dsthetischen (genieBenden, ge- und ver-
brauchenden) Form der Liebe, der Zweifel und
Verzweiflung zugeordnet bleiben, zur Form der
ethischen Form der Liebe reifen, die den anderen
un-bedingt anzunehmen vermag und daher
nicht nur dann lieben kann, wenn und solange
der andere gefillt. Von diesem Hintergrund aus
werden Konsequenzen fiir verschiedene Berei-
che des sexuellen Verhaltens bedacht (Ehe,
Nichteheliche Sexualbetitigung, Sexuelle Ent-
haltung, Ehe und Familie, Geburtenkontrol-
le . . .). Eine knappe Zusammenfassung der Ge-
dankenginge und ein ausfiihrliches Literatur-
verzeichnis beschliefen die Ausfithrungen.

Es ist den Verfassern zu bescheinigen, da@ ihnen
die Losung einer schwierigen Aufgabe gelungen
ist. Die vielfiltigen Beziige menschlicher Ge-
schlechtlichkeit werden in verstindlicher Spra-
che dargestellt; die Vertreter der verschiedenen
Auffassungen kommen ausfiihrlich zu Wort, je-
weils verbunden mit einer angemessenen kriti-
schen Auseinandersetzung.

Es handelt sich weder um ein vordergriindig in-
teressantes Buch zu Fragen der Sexualitit noch
um ein Nachschlagewerk fiir Kurzinformatio-
nen, sondern um eine Darstellung grundlegen-
der Zusammenhinge, die bedauerlicherweise
viel zu wenig bewuft sind. In der menschlichen
Sexualitit spiegelt sich Menschsein und Mensch-
lichkeit in einer Weise, die in vielen AuBerungen
zu diesem Thema nicht einmal erahnt werden.
Dreht sich aber eine Diskussion nur um die Fak-
ten und das duRere Verhalten, dann fehlt die Ge-
samtschau und das Wissen um eine Mitte; eine
Zuordnung und Integration menschlicher Ge-
schlechtlichkeit sind nicht (mehr) moglich.

DaR sich aus einer Gesamtschau auch Orientie-
rungen fiir das praktische Verhalten ergeben, ist
selbstverstandlich; es wird aber deutlich, daf es
ein Unterschied ist, ob sich solche Orientierun-
gen primir von einem ontologischen Ansatz her
ableiten oder lediglich an gesellschaftlichen oder
,,moralischen” Normen ausgerichtet sind. Beial-
ler Grundsatztreue ist eine eindeutige Beurtei-
lung konkreter Verhaltensweisen nicht immer
moglich, da eben nicht immer dasselbe ist, wenn
zwei dasselbe tun.

Die Wahrheit hat nicht, wer die richtigen Sitze
kennt und verwendet; eine Ahnung von Wahr-
heit kann nur haben, wer um die Schwierigkei-
ten des Weges weif und fiir den sie Wegweisung
wurde in einem Gestriipp vieler Moglichkeiten.
In diesem Sinn ein dankenswertes und interes-
santes Buch, das die Miihe des Lesens und des
Mit- und Nach-Denkens lohnt.

Linz Josef Janda

COOPER EUGEN ]., Grundkurs Sexualmoral. 1I:
Leben in Liebe. (160.) Herder, Freiburg 1983. Ppb.
DM 26,80.

War der Grundkurs Sexualmoral I: Geschlecht-
lichkeit und Liebe (vgl. Theol.-prakt. Quartal-
schrift 131 [1983] 69) eher mit den grundsitzli-
chen Fragen befaft, geht es nun im II. Band - mit
Uberschneidungen — mehr um eine Auseinan-
dersetzung mit konkreten Fragen. Nach einer
phil. theol. Grundlegung befassen sich die wei-
teren Kapitel mit der Geschlechtlichkeit im Kin-
desalter, der heterosexuellen Phase im Jugendal-
ter, der partnerschaftlichen Liebe in der Ehe, der
Familie als Anstalt der Personwerdung und
Hauskirche und schlieflich mit der Ehelosigkeit
um des Himmelreiches willen. Der streng sche-
matische Aufbau der einzelnen Kapitel ent-
spricht dem des 1. Bandes (Problementfaltung,
Denkmodell, Ansatz der Ethik, Kritik, Wiirdi-
gung, Zusammenfassung, Weiterfithrung) und
hat seine Vor- und Nachteile.

Am umfangreichsten und wohl auch am bedeut-
samsten sind jeweils die weiterfithrenden Ge-
danken am Ende der Kapitel. Bei einem grund-
sdtzlich eher dynamisch gewihlten Grundansatz
sind natiirlich nicht allzu konkrete Verhaltens-
anweisungen zu erwarten — was der Sache nach
komplex ist, kann ohne Verfilschung nun einmal
nicht durch einfache und eindeutige verbale
Antworten geklirt werden —; dennoch bieten
diese Uberlegungen, die sich in gleicher Weise
durch Behutsamkeit und Deutlichkeit auszeich-
nen, Klirung und Orientierung. Sie beziehen
kirchliche Dokumente sowie Texte aus dem Be-
reich der Theologie, der Philosophie und der
Humanwissenschaften mit ein und dienen in der
Art ihrer Darstellung auch dem Leser, der die
vorausgehenden Teile eher iibersprungen hat,
da sie ihm zu schematisch waren.

Ein Gedanke aus dem letzten Kapitel diene als Il-
lustration: es wire mancher Zolibatsdiskussion
dienlich, wenn den Teilnehmern mehr bewuft
wire, da Ehe und Ehelosigkeit um des Himmel-
reiches willen in gleicher Weise der Entfaltung
der Liebesfdhigkeit zu- und untergeordnet sind,
daf aber von der zentralen Wahrheit der Inkar-
nation die Ehe mehr den Aspekt der Vollendung
widerspiegelt, wihrend die Jungfraulichkeit (die
natiirlich nicht sogleich mit Zglibatsgesetz
gleichgesetzt werden darf) unter Umstinden
auch schmerzlich bewuBt machen soll, daf die
Vollendung noch nicht da ist (nach Mc Donagh
in: Concilium 5 [1969] 237).
Linz Josef Janda
DREWERMANN EUGEN, Psychoanalyse und Mo-
raltheologie. Band 1: Angst und Schuld. (205.)
Matthias-Griinewald, —Mainz  1982.  Kst.
DM 29,80.

Der durch sein dreibindiges Werk ,,Strukturen
des Bisen” (Paderborn® 1981/82) bekannt ge-
wordene Autor legt in diesem Sammelband eine
Reihe von Vortrigen und Aufsitzen vor, die aus
den letzten zehn Jahren stammen und der Uber-
windung des Konfliktes zwischen Tiefenpsycho-

321



logie und Theologie dienen wollen. So begrii-
Benswert die erstrebte Versthnung zwischen
beiden ist, so kann sie doch nicht, als sei das die
grofte Selbstverstindlichkeit, auf Kosten der
letzteren geschehen. Der Theologie gegeniiber
zeigt sich jedoch der Vf. wenig einfiihlsam. Er at-
tackiert sie mit reichlich tiberzogenen, unange-
brachten Vorwiirfen und bringt sich dadurch um
seine eigene Glaubwiirdigkeit. Ein kritischer Le-
ser wird zu seinen Ausfiihrungen des Gfteren
nicht wenig den Kopf schiitteln. Da es viel mehr
Raum beansprucht, unhaltbare Sitze richtig zu
stellen als sie abzudrucken, ist es unmoglich, im
Rahmen einer kurzen Rezension alle Ungereimt-
heiten dieses Buches, soweit sie das ethische und
theologische Gebiet betreffen, aufzudecken.
Um nur auf einiges hinzuweisen: Der Verf. tadelt
die Fremdheit der Theologie gegeniiber dem Un-
bewuRten. Man darfjedoch nicht iibersehen, dag
die Bedeutung desselben fiir die menschliche
Psyche erst in unserem Jahrhundert entdeckt
wurde. Dies bedeutet noch langst nicht, da@ sich
deshalb das Christentum fritherer Zeiten ,,auf
einem Kurs der wachsenden Entfremdung des
Religiésen von der Psyche des Menschen’ (10)
befunden habe und nichts das tiefste Sehnen des
menschlichen Herzens Befriedigendes zu bieten
gehabt hdtte. Wenn der Verf. riigt, daf man
christlicherseits den Erlésungsglauben ,, auf dem
Fundament eines stindig wachsenden Kampfes
gegen sich selbst, gegen alles ,Heidnische’ in der
menschlichen Psyche” (ebd.) errichtete, dann tat
man ja schlieBlich nichts anderes, als den im
Corpus Paulinum enthaltenen Weisungen zu
folgen, den alten Menschen abzulegen und den
neuen Menschen anzuziehen (Eph 4,22-24;
Kol 3,9). Was die ,,Gnade”, die im Sprechzim-
mer des Therapeuten erfahren wird, betrifft (11),
s0 ist sie bei allem Dank, den man fiir sie bei einer
erfolgreichen Behandlung schuldet, doch wohl
anderer Art als die im Beichtstuhl eines Priesters
gespendete. Hier verwischt der Verf. die natiirli-
che und die iibernatiirliche Ebene.

Die Verstandeseinseitigkeit der Theologie wird
entschieden abgelehnt (12ff.). Dabei darf jedoch
nicht iibersehen werden, daf8 Wissenschaft nun
einmal in erster Linie Verstandessache ist. Ge-
fithle sind zu sehr an ein einzelnes Subjekt ge-
bunden, um einer allgemeingiiltigen, kommuni-
kablen Sacherhellung dienlich sein zu kénnen.
Aber immerhin ist bei Thomas v. Aquin, der
manchmal vorschnell des Intellektualismus be-
zichtigt wird, der Traktat ,,De passionibus’ nach
dem Urteil von Kennern ein Glanzstiick seiner
Summa theologiae. Und schlie@lich hat es jaauch
in der langen Geschichte der Theologie genug
Vertreter einer theologia affectiva gegeben. Man
ist einigermaflen verbliifft, wenn der Verf. sich
zu der Behauptung versteigt (12): ,,Indem die
christliche Theologie den Bilderreichtum der
menschlichen Psyche verleugnete, die Mystik
verwarf [wann?] und die Gefiihle kasteite [bei
wem?], entartete sie selber gerade bei dem ratio-
nalen Verstindnisversuch ihrer Dogmen und
trotz ihrer verbalen Wertschitzung von Persona-
litat und Freiheit zu einer einzigartigen Schidel-

322

stitte des Geistes, zu einer beispiellosen Nebel-
und Knebelkammer jeder freien Meinung: IThr
Wille zur Rationalitit unterdriickte den mensch-
lichen Verstand bald ebenso wie ihre verstandige
,Religiositdt’ das Menschliche Gefiihl erniedrig-
te.” Solche Sitze, die sich durch ihre Maflosig-
keit selber richten, wiirde man eher in einem an-
tikirchlichen Pamphlet als in dem Werk eines
,,Privatdozenten der Dogmatik” (Buchdeckel)
vermuten. Kein Wunder, daf Drewermann zur
Beseitigung dieser Mingel dem Christentum na-
helegt, sich ,,nach Jahrhunderten geistigen
Hochmuts [!] recht bescheiden bei der Tiefenpsy-
chologie in die Schule” zu begeben (13).

Ferner wirft der Verf. der christlichen Theologie
eine Reduktion der Glaubenslehre auf eine bloBe
Morallehre vor (14; 63). Die Theologie kénne sich
von der Fixierung auf Fragen des ethischen Sol-
lens und Handelns nicht lésen (14); auch in der
Gegenwart komme es zu einer immer weiteren
Ausdehnung des Moralischen auf Kosten des
Dogmatischen (61). Diese Vorwiirfe werden je-
doch nicht spezifiziert, so daf unklar bleibt, was
eigentlich gemeint ist (wie man {iberhaupt Klar-
heit der Darstellung nicht als starke Seite des Au-
tors bezeichnen kann). Ebenso wenig wird deut-
lich, warum die Theologie dem Pelagianismus
verfallen sein soll (58; 61; 174), es sei denn, der
VI. erblicke allein schon in der Existenz der Mo-
raltheologie einen Abfall zu dieser Irrlehre. Es ist
bekannt, da unter den christlichen Konfessio-
nen iiber den Stellenwert des Moralischen im
Gesamt des Christlichen verschiedene Auffas-
sungen herrschen. Der Vf. scheint mehr der pro-
testantischen als der katholischen Uberzeugung
zuzuneigen.

Ein Gedanke, der Drewermann besonders am
Herzen liegt, ist die tragische Schuldverstrik-
kung des Menschen, besonders des Neurotikers,
die darin besteht, daf er durch schicksalshafte
Faktoren, die ihm selbst gar nicht anzulasten
sind, unausweichlich dazu getrieben wird, etwas
Boses zu tun und so schuldig zu werden. Hier
hiitte nun gerade der Begriff der sittlichen Schuld
besonderer Klirung bedurft, wobei dem Autor
eine intensivere Befassung mit der einschldgigen
moraltheologischen Literatur, die er in souve-
riner Weise ignoriert, hitte zugute kommen
kénnen. Seine einzige, zudem recht selten her-
angezogene moraltheologische Quelle ist das
Lehrbuch von Josef Mausbach, gestorben im
Jahre 1930!

Das ausschlaggebende Moment des Sittlichen ist
die Freiheit des Handelns. Nur wo sie gegeben
ist, kann von Schuld (bzw. Verdienst) die Rede
sein. Die Erbsiinde ist ein einmaliger Sonderfall,
fiir den es sonst im menschlichen Leben keine
Parallelen gibt; auferdem wird ihre Schuld durch
die Rechtfertigungsgnade (wie immer sie erwor-
ben wird) getilgt. Siinden, zum mindesten
schwerer Art, passieren dem Menschen nicht, sie
kénnen nur mit Wissen und Willen begangen
werden. Die Moraltheologie kennt jedoch bereits
seit langem Hemmnisse der Willensfreiheit, die
die Verantwortlichkeit einschrinken oder ganz
aufheben. Im Laufe der Zeit wurde diese Lehre,



dem Erkenntnisfortschritt entsprechend, ausge-
baut, so daf} sie auch die psychische Konstitu-
tion, erbliche Belastung, anormale Triebhaftig-
keit, das Milieu, den Einfluf der Masse und der
Massenmedien usw. beriicksichtigt. Auch die Si-
tuation als solche, in der sich der Handelnde be-
findet, ist in dieser Hinsicht zu beachten (was je-
doch nicht zu einer extremen Situationsethik
fithren darf). Die Moraltheologie zeigt also nicht
die Tendenz, méglichst viele Menschen in mog-
lichst hohem Grade mit Schuld zu belasten. Sie
lehrt auch nicht, wie D. meint (57), daB es in je-
dem Fall des Menschen Schuld sei, wenn er nicht
zum Glauben findet (vgl. DS 1568 u. II. Vat. LG,
Nr. 16), und erst recht nicht, daf ein Ungldubi-
ger, der nicht glauben will, strenger Bestrafung
bediirfe (60).

Bei seiner Theorie vom unausweichlichen Schul-
dig-Werden sieht sich der Vf. gestort durch eine
dogmatische Entscheidung des Tridentinums,
die besagt, da8 dem Gerechtfertigten unter dem
EinfluB der Gnade die Erfiillung der Gebote Got-
tes moglich ist (DS 1568; vgl. 1536), woriiber D.
so verargert ist, dafd er in abschitziger Weise be-
hauptet, die Kirche habe sich hier ein Dogma zu-
rechtgelegt (sic!), ,,das es ihr scheinbar erlaubt,
endgiiltig das Tragische im Leben zu verdrin-
gen” (65). Um das Tragische ging es aber hier
tiberhaupt nicht, sondern um die grundsitzliche
Ablehnung der reformatorischen Lehre, daf
auch der Gerechte bei all seinem Tun siindige.
Mit Schwierigkeiten des Handelns im Einzelfall
hat sich das Konzil in diesem Zusammenhang
gar nicht befaB8t. So kann man auch aus der Defi-
nition nicht herauslesen, daf es einen Gewissen-
sirrtum nicht geben kénne noch daf Hemmnisse
der Willensfreiheit auf tibernatiirlichem Wege
beseitigt wirden. So wenig es also stimmt, daf
man im tragischen Konflikt in jedem Fall schul-
dig wird, so wenig kann man die christliche Mo-
rallehre beschuldigen, ,,den Zwangscharakter
der bestehenden Situation dem einzelnenim Ton
des Vorwurfs zur Last zu legen” (70; 77).
SchlieBlich verlegt der Vf. das Tragische noch in
Gott selbst hinein (71ff.) und empfiehlt dem
Christentum: ,,Statt Gott von dieser Form des
Tragischen (sc. durch in Schuld fiihrende
Schicksalsschlige) im Innersten der Schépfung
rein zu waschen, sollte es vielmehr seine so prak-
tischen Einteilungen in Gut und Bose, Frei und
Unfrei, Schuld und Reue ginzlich tiber Bord
werfen und zu einer unmittelbaren Ehrfurcht vor
dem menschlichen Leid zuriickfinden”” (77).
Hierzu eriibrigen sich weitere Worte.

Auch die Uberlegungen, die der Vf. anstellt, um
Psychotherapeuten ein gutes Gewissen zu ver-
schaffen, wenn sie im Interesse des Patienten es
fiir nétig halten, ihn dazu zu bringen, ,, wichti-
gen moralischen Gesetzen inhaltlich zuwider zu
handeln* (83f.), sind nicht annehmbar. D. ver-
tritt die Auffassung, es miisse erlaubt sein, dem
Patienten ,,eine Leerstelle des Moralischen”
(102) einzurdumen, in der er ,,Gott als seinem
Schopfer und nicht als Inbegriff des Sittlich-All-
gemeinen gegeniibersteht”” (99). Dies sei ,,ein
tieferer Gehorsam dem eigenen, von Gott ge-

setzten Sein gegeniiber, wie er nur im Glauben
moglich ist” (99f.). Es ist jedoch vollig unzulds-
sig, eine Diskrepanz zwischen Gott dem Schép-
fer und dem Gesetzgeber zu konstruieren, genau
so wenig wie man Person und Willen Gottes
voneinander trennen kann.

Wenn man das Buch aus der Hand legt, wird
man dem Vf. gern Anerkennung zollen fiir seine
ausgedehnten Kenntnisse auf tiefenpsychologi-
schem Gebiet, doch ist man gleichzeitig er-
schrocken iiber seinen eigenwilligen Umgang
mit dem Christentum und seiner Theologie, de-
nen er durchaus nicht gerecht wird. Auchin ethi-
scher Hinsicht vertritt D. unhaltbare Thesen, so
daf man ihn schwerlich als einen berufenen
Briickenbauer zwischen Tiefenpsychologie und
Theologie ansehen kann. Es ist schade, daf die-
sem so begriifenswerten Anliegen ein so unzu-
linglicher Dienst erwiesen wurde.

Kirchbach bei Graz Richard Bruch

PASTORALTHEOLOGIE

FRONZEK KLAUS, Kirchliche Leitungstitigkeit in
der katholischen Pastoraltheologie der deutschen Auf-
Klarung nach der Lehre von Franz Christian Pittroff
(1739-1814). (Erfurter Theol. Studien, Bd. 50).
St. Benno-Verlag, Leipzig 1983. Brosch. M 22,50.

Dieser Beitrag zur Geschichte der Pastoraltheo-
logie untersucht die Werke F. Ch. Pittroffs unter
dem Gesichtspunkt seiner Aussagen tiber die
kirchliche Leitungstitigkeit, welche verstanden
wird als ,,eine geistliche Fithrung’ und als ,,eine
dufere Leitung”, als ein ,, dialektisches Gesche-
hen, das weder eine jurisdiktionelle Vollmacht
ausschlieBen, noch ausschlieflich eine Sache der
Jurisdiktion sein darf” (20). Pittroff, Pastoral-
theologe an der Universitit Prag, war kein radi-
kaler Aufklirer. Seiner Ansicht nach miisse es
der Kirchenleitung um das ,,Heil fiir diese wie
fiir die kiinftige Welt” gehen, das Leitungsamt
sei als Dienstamt zu verstehen, das seinerseits
der Leitung durch den HI. Geist bediirfe. Dieser
setze auch der Uber- und Unterordnung der Kir-
che in ihrem hierarchischen Aufbau ihre Gren-
zen, d. h. die Beziehung von Autoritit und Ge-
horsam zueinander miisse so sein, daf das Kir-
chenvolk niemals nur Weisungsempfinger sei;
und die Autoritit miisse so beschaffen sein, dafl
sie einen verniinftigen Gehorsam zulasse. Der
Seelsorger miisse auf jede Form von innerem
Zwang und duBerer Gewalt verzichten. Das sind
iiberraschend moderne Gedanken, die sich z. B.
wohltuend abheben von Pittroffs Zeitgenossen
Matthdus Fingerlos.

Da das Buch einem Theologen des 18. Jh.s gilt,
muflte Fronzek auch niher auf die Phinomene
Aufklarung und Josephinismus — vorwiegend in
deren Bedeutung fiir die kirchliche Leitungsta-
tigkeit — eingehen. Er tat dies unter Beriicksichti-
gung der ausgiebig vorhandenen Literatur und
schuf gute Uberblicke, ohne hier freilich wirklich
Neues bieten zu konnen. Die einschlagigen Ar-
beiten von M. Brandl iiber ,,]. V. Eybel” (Steyr
1975) und ,,die deutschen katholischen Theolo-

323



