HEINZ SCHURMANN

Die Kirche der Zukunft

Bischof Hugo Aufderbeck (1), Apostolischer Administrator in Erfurt-Meiningen, in
dankbarer Erinnerung’.

Der international anerkannte Neutestamentler H. Schiirmann, Prof. em. der Theologischen Hoch-
schule Erfurt, wurde vor kurzem von der Katholisch-Theologischen Fakultat der Universitat Wien aus
Anlaf ihres 600jahrigen Bestandes mit dem Ehrendoktorat ausgezeichnet. Schiirmann hat sich zeitle-
bens auch mit pastoralen Fragen intensiv auseinandergesetzt. Aus Sorge um die Zukunft der Kirche
entwirft er in den nachfolgenden Texten ein Bild der Kirche der Zukunft, die ja auch in einer Zeit des
Priestermangels und der wachsenden Sakularisation ihren Dienst an den Menschen erfillen muB.
Es gereicht unserer Zeitschrift zur Ehre, die bedenkenswerten Thesen des Verfassers unseren Lesern
hiermit vorlegen zu kénnen. (Redaktion)

I. Zwolf  fragwiirdige” Thesen?
Grundthese

1. Die Gemeinden der Zukunft werden in ihrem Kern bruderschaftliche Solidaritéts-
gruppen mit Engagement und iiberlegenem WertbewuBtsein sein. Unter dem ,Diin-
ger” von Lebensformen der sterbenden Traditionskirche keimen und wachsen bereits
die (Personal-, Haus- und Orts-)Gemeinden der Zukunftskirche, die durch diese von
unten her ein neues Gesicht bekommen wird.

Die innere (geistliche) Gestalt der Zulkunftskirche

2. Als solidarische Bruderschaften werden die Gemeinden der Zukunft Heimstétten
und Erméglichungsraume eines menschenwiirdigen, humanen und personalen Lebens
sein, das nicht sektenhaft eng, vielmehr anziehend wirkt.

3. In diesen Gemeinden wird das Ideal einer eschatologisch-alternativen Lebensweise
vorgestellt, die frei macht von den Zwingen und den Libertinismen des Milieus und
unabhingig werden will von Konsum- und Karrieredenken.

4. Die neuen Gemeinden werden notwendig Gemeinden unter dem Kreuz sein, dort
aber zu Raumen der Anbetung und geistlicher Transzendenzerfahrung werden, zu-
gleich missionarisch durch den Verfremdungseffekt ihrer gelebten Kreuzesbotschaft.

Die iuflere (soziologische) Gestalt der Zukunftskirche

5. Erneuerte Gemeinden entstehen immer neu aus Familienkreisen, Hauskirchen,
Gruppen und Personalgemeinden, die sich engagiert solidarisieren.

1 Am17. 1. 1985 jshrt sich der Heimgang von Bischof Hugo Aufderbeck zum vierten Mal. Vgl. Vom Leben
und Sterben des Bischofs’, Anhang S. 239—283, in dessen letztem ,NachlaB3": Joachim Kard. Meisner
u. a. (Hg.), Volk Gottes auf dem Weg; Briefe, Meditationen, Ansprachen und Predigten von Bischof
Hugo Aufderbeck, St.-Benno-Verlag, Leipzig (1979) 21981.

Die vorstehende Skizze verdankt viele Anregungen dem pastoral und liturgisch iiber den Raum der DDR
hinaus wirksamen Bischof.

2 Die vorstehenden zwdlf Thesen dienten einem Arbeitskreis am 23. 2. 1983 in Bad Heiligenstadt (DDR)
als Gesprichsgrundlage. Sie waren Ausziige aus einem Vortrag vor dem Salzburger Bildungswerk
Mairz 1979.

379



6. Wo aus solchen Gruppen in Stadt und Land Ortsgemeinden sich neu formieren,
bleiben diese offene ,desintegrierte Gemeinden”. Es werden sich in diesen und um die-
selben konzentrische Ringe bilden von

— Partizipanten: Reste der (immer wieder neu entstehenden) Traditionskirche, nur
teilweise Integrierte und desintegrierte Abseits- und Fernstehende (deren glimmende
Dochte nicht ausgeléscht werden diirfen, sondern gehiitet werden miissen);

— fluktuierend suchende Sympathisanten (unterschiedlicher Art), die sich an Grup-
pen, Personalgemeinden, Hausgemeinden, Familienkreise oder auch Veranstaltungen
der Ortsgemeinde bzw. des Dekanates oder der Ditzese anhingen und die jeweils hier
ansprechbar sind;

— Katechumenen, aus den unterschiedlichen Umweltrdumen, fiir die es vielleicht
(auf Zeit: fiir die Dauer unserer weiterlebenden Traditionsgemeinden) eigene Grup-
penbildungen mit eigenen kirchlichen Lebensmdoglichkeiten geben muf.

7. Die Kirche der Zukunft wird auf allen Ebenen geprigt sein von einer Osmose von
Lokal- und Personalgemeinden, die wie die amtlichen und freien Charismen in der
Kirche Christi zusammenwirken miissen.

8. Gerade dieses geistliche Miteinander amtlicher und freier Charismen wird unsere
Ortsgemeinden untereinander durchlissig machen und zu ,Pfarrverbianden” zusam-
menwachsen lassen.

9. Das gemeinsame Sich-Solidarisieren und Wirken wird sich notwendig auf die De-
kanatsebene verlagern, die in Zukunft mehr ,Pfarrverbanden” dhnlich sein werden
und deren ,Dechanten” mehr (bevollméchtigt) solidarisierenden ,Prépsten” gleichen
sollten.

10. Die Idee von ,AuBenstationen” mit sporadischen Schnell-Messen bzw. Stations-
gottesdiensten mul3 umgedacht werden:

— Im Raum der Diasporapfarreien und Dekanate gibt es hie und da noch echte kleine
Ortsgemeinden, die alle Funktionen einer Gemeinde erfiillen kénnen und die darum
unbedingt eine ortsansassige Bezugsperson amtlicher (pensionierter Priester oder Dia-
kon) oder laikaler Art (Ordensfrau, Seelsorgehelferin, Gemeindehelfer unterschiedli-
cher Art usw.) benétigen und die nicht einfach unter eine andere Ortsgemeinde (,zu-
sammengelegt”) subsumiert werden diirfen.

— Es gibt Ortschaften, in denen eine (oder auch wenige) Familien zu einer zentralen
.Hausgemeinde" aufgebaut werden kénnen, um die sich verstreute einzelne Christen,
Partizipanten oder Sympathisanten sammeln lassen. Diese bediirften regelmiBiger
.,Besuche” von ,Wanderaposteln” (aus Lokal- oder Personalgemeinden) und benétigten
~Hausrecht” und Gastlichkeit in Familien bzw. Familienkreisen der nichsten Ortsge-
meinde oder einer Personalgemeinde.

11. Unsere Bischofskirchen — immer in Einheit mit dem letztverantwortlichen Bi-
schof — werden bruderschaftliche ,Rite“Struktur bekommen miissen. In einem aus-
gebauten System von ,Raten” und Arbeitsgruppen wiren die (weithin brachliegenden)
Jiberschiissigen” Amtscharismen (der Presbyter und Diakone) und die ,freien Charis-
men” (von Christen im Ritestand und anderen ,Laien”) — ihnen zum Aufbau der Di-
6zesankirche vom Herrn gegeben — zuzulassen und einzufordern.

Schluf3bemerkung

12. Die Erfahrungen, die die Kirchen &stlicher Nachbarlander (auch die der getrenn-
ten Briider) und dhnlich auch Kirchen in Entwicklungslindern machen, signalisieren

380



Zukunft fiir die Universalkirche; sie sind vom Herrn geschenkte Experimentierrdume
fiir die Gesamtkirche.

II. Der geistliche Kern einer Gemeinde
Eine vergessene Anregung von Bischof Hugo Aufderbeck

Im letzten Jahr vor seinem Tode sagte Bischof Hugo Aufderbeck hiufiger, die Zeit scheine in der Kirche
unseres Raumes nunmehr reif, sich neu um den Aufbau des ,Ringes” zu bemiihen, dhnlich wie er in den
Jahren 1953/54 in den kirchlichen Jurisdiktionsbezirken der DDR gemeinsam schon einmal konzipiert war;
vgl. Kirchliches Amtsblatt 4 (1954)94; ferner H. Aufderbeck, Die Geistliche Stunde. Ein Weg zur Bildung
des Gemeindekernes (Schriftenreihe fiir zeitgemiBe Seelsorge 5), Freiburg 1968. Das Buch enthilt Anregun-
gen fiir die ,Geistliche Stunde’, die in den Jahren seit 1954 von Bischof H. Aufderbeck selbst, von Alfred
Kardinal Bengsch, Regens Dr. Ludwig Iskenius, Rat Alfons Schifer, Stadtdechant Bruno Diefenbach, dem
Autor dieser Skizze u. a. im Kirchlichen Amtsblatt regelmiBig erschienen. Bischof Aufderbeck war der ei-
gentliche geistliche Vater und Promotor der diesbeziiglichen Bemiithungen. Er schreibt (ebd. S. 11): ,Von
Erfahrungen kann man erst sprechen, wenn man es 7mal 70mal versucht hat. Wir haben es damals wohl
nur ca. 7 Jahre versucht, nicht 7mal 70 Jahre . . * Die damaligen iiberdiézesanen Uberlegungen und Bemii-
hungen seien hier noch einmal kurz in Erinnerung gebracht.

Das Anliegen

In jeder Gemeinde gibt es einen geistlichen Kern, der in Sonntagsgottesdiensten und
Gemeindeveranstaltungen, in Gruppen und Familienkreisen geistlich nicht tief genug
angesprochen werden kann. Es mul3 eine giiltige Form fiir unsere Gemeinden gefun-
den werden, diesen Kern — im Dienste der ganzen Gemeinde und der ,Fernstehenden”
— geistlich zu aktivieren.

Konkrete Vorschlige

1. Jede Gemeinde sollte — neben ihrem Pfarrer — einen (von auf3erhalb kommenden)
,Spiritual” (pater pneumatikés) haben, der mindestens drei- bis viermal im Jahr —
wenn nicht monatlich — in der Gemeinde eine ,Geistliche Stunde” hilt, Beichtgelegen-
heit gibt, vielleicht auch den Sonntagsgottesdienst iibernimmt.

2. Zur Geistlichen Stunde” werden geeignete Gemeindemitglieder (besonders die Ge-
meindehelfer aller Art) personlich eingeladen; die Stunde ist aber grundsiatzlich ge-
meindeoffen und wird &ffentlich vermeldet. Sie wird in einem nichtkultischen Raum
(ohne Tische) und in nichtkultischer Form (keine Andacht!) gehalten. Sie besteht (nor-
malerweise) aus einer Instruktion (vielleicht anhand eines Schrifttextes) iiber eine zen-
trale Frage des geistlichen Lebens, einer gemeinsamen Meditation (eines Bildes, Lie-
des, Gebetes o. i.), freien Fiirbitten und einem frei gesprochenen Segensgebet.

3. Die geistliche Fiithrung des ,Spirituals” zielt besonders auf drei Grundhaltungen:
Hingabe, Dienst und Zeugnis®.

Ich méchte immer entschiedener — in meinem Stand und in meinen Verhiltnissen — die ganzliche Hinga-
be an Gott leben.”

,Ich will in meinem Lebensbereich der Letzte sein und der Diener aller”
,Mein Leben soll ein Zeugnis sein fiir Mitchristen und Nichtchristen.”

Nach einiger Zeit kann den regelmifBigen Teilnehmern an der Geistlichen Stunde ein
kleines Merkheft iiberreicht werden, das eine gewisse geistliche Ordnung und Hilfe

3 Eine Bibliographie der wichtigsten Veroffentlichungen des Bischofs bringt das Liturgische Jahrbuch Jg.
34 (1984) (in Druck).

381



fiir diese drei Grundhaltungen bietet (vgl. damals das Heft ,Des Volkes Heil bin ich’,
Leipzig 21959).

4, RegelmiBige Teilnehmer an der Geistlichen Stunde kdnnen nach einiger Zeit ihre
Unterschrift geben, in der sie erkldren, daf3 sie sich im Geist des ,Ringes” um ein Leben
der Hingabe, des Dienstes und des Zeugnisses bemiihen méchten und gern Einladun-
gen bekdmen zu Einkehrtagen auf Dekanatsebene und zu Exerzitien bzw. Geistlichen
Ubungen.

5. Fiir regelmaBige Teilnehmer an der Geistlichen Stunde werden auf Dekanatsebene
Einkehrtage angeboten, dizesan und iiberdiézesan auch Geistliche Ubungen ver-
mittelt.

6. Der so entstehende ,Ring"” ist keine ,geistliche Bewegung” mit eigener Spiritualitit,
sondern nur eine Plattform fiir geistliche Vertiefungsarbeit. Diese steht und fallt mit
geeigneten ,Promotoren’, den oben genannten ,Spiritualen”. Diese ,Spirituals” eines
Dekanates kommen in regelmiBigen Treffen zusammen, um fiir sich selbst — in ge-
meinsamen Bibelkreisen und geistlichen Austausch — Anregungen zu empfangen und
ihre Arbeit in der Gemeinde und im Dekanat immer mehr zu einer geistlichen Team-
arbeit zu machen.

7. Mitglieder geistlicher Familien oder Personalgemeinden (Schénstattbewegung,
Dritter Orden, Werk Mariens, die Gemeinschaft christlichen Lebens, charismatische
Gruppen u. a.) bekommen in ihren Gemeinschaften vielerlei geistliche Anregungen.
Der GroBteil der geistlich weiterstrebenden Christen findet aber keinen Zugang zu
einer speziell ,eingefarbten” Spiritualitat, sondern lebt im Dunkel unserer Tage ,offen”
in Hoffnung auf Licht. Fiir diese Christen kénne eine Plattform wie der ,Ring” eine
Hilfe sein.

Es wird aber nur gelingen, diese Plattform auf- und auszubauen, wenn die genannten
geistlichen Gemeinschaften und ihre Mitglieder in Gemeinde und Dekanat sowie dar-
iiber hinaus bei der Durchfiithrung der Geistlichen Stunde in den Gemeinden und im
Aufbau des ,Ringes” in der Kirche des jeweiligen Raumes verantwortlich eine eigene
Aufgabe und ein gemeinsames Werk sehen, das sie selbst in dem MaBe beschenken
wird, wie sie dabei nicht fiir sich selbst werben.

8. Der ,Ring” mul3 von unten wachsen: in der Gemeinde, vor allem durch die Teamar-
beit auf Dekanatsebene, helfend in Diézesen und iiberdiézesan. Die ,Spirituale” (Pro-
motoren) kénnen nicht von den bischéflichen Amtern oder den Dekanatskonferenzen
bestimmt werden; der ,Ring” muB3 im eigenen Kreise (jeweils fiir drei Jahre) auf Deka-
natsebene sich geeignete Mitbriider auswihlen.

4 Vielleicht wiirden wir heute — nach 30 Jahren — die ,verbreitete-eingedunkelte” und noch ,farblose”
geistliche Haltung der (vertikalen und horizontalen) ,Pro-Existenz” herausstellen, die ihre Mitte in dem
(von der Welt des Sikularismus und vom Vater”) ,verlassenen Jesus* hat und in dem auch die meisten
.eingefarbten” spirituellen Bewegungen unserer Tage sich wiedererkennen. Vgl. dazu unsern Wiener Vor-
trag von 1972 (= Diakonia Jg. 3, 1972, S. 147—160), erweitert: Der proexistente Christus — die Mitte
des Glaubens von morgen?, in: H. Schiirmann, Jesu ureigener Tod, Herder, Freiburg—Basel—Wien
1976, S. 147—155. Vgl. theologisch begriindend: Ders., ,Pro-Existenz” als christologischer Grundbe-
griff, in: Analecta Cracoviensia (in Druck).

382



