ANTON GRABNER-HAIDER

Die Chancen der Religion
in einer wissenschaftlich orientierten Lebenswelt

1. Zur heutigen Situation

Daf! es Religion in einer zunehmend von Wissenschaft und Technik gepragten
Lebenswelt nicht leicht hat, ist beinahe ein Gemeinplatz. Manche Kritiker der Re-
ligion warten seit langem auf ein natiirliches Ende der Religion; sie mogen fiir
manche Erwartungen ihre personlichen Griinde haben.! Tatsdchlich hat Religion
viele ihrer urspriinglichen Funktionen an die Wissenschaft abgegeben: etwa das
Deuten von Welt, die Orientierung des individuellen Lebens, den Aufbau einer
Lebenswelt,? teilweise auch die Bildung von Lebenswerten. Welche Funktionen
bleiben dann der Religion noch in einer modernen Gesellschaft? Gibt es Bereiche,
wo sie unersetzlich sein kdnnte?

Seit der europdischen Aufklarung ist Religion hauptsédchlich in die Verteidigung
gedrangt worden. Sie ist der rationalen Kritik ausgesetzt, teilweise partieller,
teilweise totaler Kritik. Manches an der Religionskritik galt ihren autoritiren und
feudalen Institutionen. Die Vorbehalte der Gebildeten und Intellektuellen gegen
Religion verbreiteten sich durch die Massenmedien praktisch in allen Schichten
der Gesellschaft. Sdkularisierung von Glaubensinhalten, Verluste von Sinnwel-
ten und Defizite an Lebensorientierung sind die Folgen dieses Prozesses.
Viele Wissenschaftler, die in bezug auf Religion einen methodischen Agnostizis-
mus? vertreten, sind auch in ihrer persénlichen Lebenseinstellung Agnostiker.
Andere wiederum wollen Religion und Theologie dezidiert iiberwinden.* Beha-
vioristen® sehen in der Religion ein ldstiges Hindernis fiir die beabsichtigte Ent-
wicklung streng determinierter Sozialsysteme.® Sie unterstellen, Religion wiirde
deswegen die Freiheit des Menschen nachhaltig verteidigen, damit dieser siindi-
gen konne und folglich Religion brauche.”

Seit aber in letzter Zeit die Kritik an Wissenschaft von auffen und die Selbstkritik
der Wissenschaften zugenommen hat, ist die Religionskritik im allgemeinen et-
was vorsichtiger geworden. Seit die negativen Folgen und Auswirkungen einer
vorwiegend wissenschaftlichen und technologischen Weltorientierung immer
klarer gesehen werden, scheint die Euphorie des Fortschrittes deutlich abzuneh-
men.® Naive Wissenschaftsgldubigkeit und rationale Monopolanspriiche werden

' Z. B. T. Moser, Gottesvergiftung. Frankfurt 1976, 177f.

Hier im Sinne von A. Schiitz, Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt. Wien 1960.

Diese Position schlieft allein aus methodischen Griinden alle inhaltlichen Fragen der Religion aus
den Wissenschaften aus, weil sie dort fiir unentscheidbar gehalten werden. Vgl.]. H. Randall, Phi-
losophy of Religion. Englewood/Cliffs 1963, 119f.

H. Albert, Das Elend der Theologie. Tiibingen 1979. Vgl. A. K. Wucherer-Huldenfeld u. a. (Hg.),
Weltphdnomen Atheismus. Wien 1979, 35ff.

5 Behavioristen vertreten die Uberzeugung, der Mensch sei auf empirisch testbares Verhalten redu-
zierbar, sein freier Wille sei eine Illusion.

Das sind ,,geschlossene Systeme”, in denen jeder einzelne von sog. Eliten total kontrolliert und
gesteuert wird.

Vgl. B. F. Skinner, Jenseits von Freiheit und Wiirde. Reinbek 1973, 151F.

Vgl. F. von Hayek, MiBbrauch und Verfall der Vernunft. Miinchen 1979, 69ff.

[*R™Y

&

o

@ -

383



heute immer schwerer moglich. Manche sprechen in dieser sich verandernden 5i-
tuation - vielleicht etwas voreilig — von einem Ende der rationalen Aufklarung
und von einer ,,Wiederkehr des Mythos".? Auf alle Falle stellt sich in einer Zeit
zunehmender Selbstrealitivierung von Wissenschaft (genauer einer bestimmten
Form von Wissenschaft) die Frage nach Funktion und Stellenwert von Mythos
und Religion in unserer Lebenswelt von neuem.

2. Kritik an der Wissenschaft

Worum geht es der aufkommenden Wissenschaftskritik? Zuerst werden die fiir
das Leben negativen Folgen und Wirkungen angewandter Wissenschaften mit
ihren kaum noch vorstellbaren Zerstérungspotentialen deutlicher bewuft. Und
es wird immer hdufiger die Frage gestellt, welche Personstruktur und emotionale
Dynamik denn jene Forscher prage, die direkt oder indirekt fiir Destruktion arbei-
ten.'? Solche Fragestellung hat keine Angst mehr vor dem sogenannten ,,Psycho-
logismusverdacht”,!! der praktisch jeden Zweck wissenschaftlicher Forschung
legitimierte bzw. gegen Kritik immunisierte. Die sogenannte Wertfreiheit von
Wissenschaft, die nur innerhalb eines Deduktionszusammenhanges!* sinnvoll
sein kann, erweist sich aber dann als Schimére, wenn man die vorausgesetzten
Wertpramissen und die nachfolgende Verzweckung mitbedenkt.

Auflerdem relativiert die sich entfaltende Wissenschaftsgeschichte' nicht nur die
formale Wissenschaftstheorie und die Logifizierung von Erkenntnis, sie relati-
viert auch viele Ergebnisse der Forschung. Mit den Zufilligkeiten im wissen-
schaftlichen Erkenntnisprozel kommt die Relativitdit und Uberholbarkeit von ra-
tionaler Erkenntnis immer mehr in das Blickfeld. Gleichzeitig werden die vorra-
tionalen Voraussetzungen im Erkenntnisprozels, wie Grundannahmen, Wertun-
gen und Problemselektionen, deutlicher.!* Und hier zeigt sich, dafl eine strikte
Trennung zwischen Mythos und Wissenschaft gar nicht moglich ist, sofern diese
vorrationalen Elemente im Mythos ihren Ausdruck finden.

Schliefllich ldft sich die wachsende Gefahr von deterministischen Systemen'* in
den sogenannten objektiven Wissenschaften nicht langer verdecken. Es sind
nicht nur Behavioristen, PPositivisten und Materialisten, die den Menschen als
strikt determiniertes Wesen und folglich als bloes Objekt der Forschung anse-
hen, das sich seine lllusionsreste von Subjektivitdt und Freiheit miihsam 7u retten
versuche. Jede monopolisierende, szientistische'® Form von Wissenschaft diirfte

©°

Vgl. B. Duhm, Aufbruch zur neuen Kultur. Miinchen 1982, 57 ff. F. Capra, Wendezeit. Bausteine fiir
ein neues Weltbild. Bern 1983, 438f.

Vgl. A. Maslow, The psychology of sciences. Chicago 1966, passim.

Dieser Verdacht schlieBt jede personliche, emotionale und lebensgeschichtliche Komponente am
Erkenntnisprozefi als,,Psychologismus” aus und postuliert eine reine und emotionsfreie Rationali-
tat.

Das ist das System einer wissenschaftlichen Ableitung, bestehend aus Grundannahmen, Ablei-
tungsregeln, Gesetzen, Hypothesen, Randbedingungen, Einzelbeobachtungen; innerhalb dieser
Deduktion sollen Wertungen vermieden werden.

Z.B. G. Bihme u. a., Die gesellschaftliche Orientierung des wissenschaftlichen Fortschritts. Frank-
furt 1978, 87ff.

" Vgl. F. Tenbruck, Zur Kritik der planenden Vernunft. Freiburg 1972, 127f.

1S Vgl. B. F. Skinner, Wissenschaft und menschliches Verhalten. Miinchen 1973, 43 ff.

Szientismus vertritt fiir die rationale Erkenntnis einen Monopolanspruch und verdringt alle vorra-
tionalen Elemente im Erkenntnisprozeg.

11

12

384



7um direkten Wegbereiter von ideologischen!” und ,,geschlossenen’ Systemen
werden und damit eine Bedrohung von traditionell verstandener Humanitit sein.
Gemessen an ihren direkt erlebbaren Folgen hat Wissenschaft fiir viele ihre ethi-
sche Unschuld bzw. Neutralitdt sowie ihren Monopolanspruch auf Lebensorien-
tierung verloren.

In der Wissenschaftsgeschichte sind die — wenn auch verdeckten — emotionalen
Dynamiken'® der Forscher nicht linger tabu, biografische Fragen werden nicht
langer ausgeklammert.'” Es wird auch erhoben, wer aus welchen Griinden Wis-
senschaftler wurde oder wird, 7zu welchen Zwecken einer sein Wissen einsetzt,
welche emotionalen Prozesse sich aus der Lebensgeschichte eines Forschers able-
sen lassen. Dabei zeigt sich, daR Forschungsstrategien und Forschungsergeb-
nisse keineswegs, wie allzulange behauptet, von emotionalen Gegebenheiten
unabhingig seien. Der sehr unterschiedliche Gebrauch von Rationalitdt scheint
nachhaltig von emotionalen Prozessen bestimmt,2° Vernunft agiert niemals in je-
nem fleischlosen Raum, den sich die Logik ertrdumt.

3. Ein verindertes geistiges Klima?

Damit scheint auch ein gewandeltes kulturelles Klima fiir Religion (und Mythos)
im Entstehen. Religion kann nach langem wieder aus ihrer Verteidigungsstellung
heraustreten, sie kann gegeniiber der sie anklagenden Wissenschaft ein neues
Selbstwertgefiihl entfalten. Das kénnte einen gréleren Freiraum zur Entfaltung
ihrer urspriinglichen Dimensionen zur Folge haben. Denn Religion und Mythos
erweisen sich als der urspriingliche und vielfaltige Ausdruck dieses vorrationalen
Bereichs im menschlichen Leben.?!

Wir konnen unter Mythos den schiopferischen Umgang mit dem Unverfiigbaren
verstehen. Dann sehen wir, dafd selbst in einer wissenschaftlich orientierten Le-
benswelt das Unverfiigbare geblieben ist und unserer ganzen Lebenserfahrung
nach auch bleiben wird. Lebensanfang, Lebensende, Lebensgeschichte sind uns
nicht ohne weiteres verfiigbar. Damit bleibt der elementare Bereich fiir Mythos
und Religion auch in einer wissenschaftlich interpretierten und technologisch
bzw. technokratisch bestimmten Lebenswelt voll erhalten.

Je mehr heute in Subgruppen unserer Gesellschaft die Welt der ,, Gefiihle’22 wie-
der entdeckt und zugelassen wird, umso starker relativieren sich Monopolan-
spriiche der Vernunft und umso mehr wichst der Entfaltungsraum fiir Mythos
und Religion. Die sogenannte Humanistische Bewegung?? in der Sozialtherapie, in
der Kommunikationsforschung und in der Gruppendynamik tragt nicht wenig

17 Ideologische Systeme vertreten einen unbedingten Monopolanspruch, sie entziehen sich rationa-
ler Kritik, berufen sich auf Geheimwissen, entfalten ein dichotomisches Weltbild und bedienen
sich gehaltloser ,,Leerformeln”. Vgl. K. Salamun und E. Topitsch, Ideologie. Herrschaft des Vorur-
teils. Kdln 1973.

18 Das sind affektive Prozesse, die aus korperlichem Erleben kommen und jedes Menschenleben pri-
gen, die damit auch das Denken beeinflussen.

19 Vgl. E. Landau, Psychologie der Kreativitit. Miinchen-Basel 1969, 32f. H. D. Schneider, Sozial-
psychologie der Machtbeziehungen. Stuttgart 1978, 17f.

20 Vgl. G. W. Allport, Die Natur des Vorurteils. Kéln 1971, 208 ff.

21 Vgl. M. Douglas, Tabu und Kérpersprache. Frankfurt 1981, passim.

Vgl. G. Kahle, Die soziale Dimension der Gefiihle. Frankfurt 1981, 27ff. C. Rogers, Die Kraft des

Guten. Miinchen 1978, 286 ff.

23 Vgl. Ch. Biihler, Einfithrung in die Humanistische Psychologie. Stuttgart 1974, 29ff.

[
¥

385



7u einer notwendigen Relativierung von Vernunftbei. Dort zeigt sich aber, sogar
empirisch testbar, daf unsere emotionalen Strukturen und Prozesse nur minimal
durch rationale Einsicht verdnderbar sind.?*

Mit der Wiederzulassung des emotionalen Bereichs im menschlichen Leben wei-
tet sich der Lebensraum von Religion. Denn diese wird entstehungsgeschichtlich
ungleich starker aus dem emotionalen Bereich denn aus der rationalen Erkennt-
nis gespeist. Damit wird deutlich, daf eine ,, Vernunftreligion’’?* oder eine ratio-
nale Reduktion von Religion und Theologie?® die Grunddimension der Religion
verfehlen. Daraus folgt, daff die Inhalte der Religion fiir rationale Erkenntnis un-
entscheidbar werden.??

Soweit Theologie heute den Weg rationaler Reduktion von Religion geht, setzt sie
sich der traditionellen Religionskritik voll aus. Im besonderen wird eine solche
Theologie von den Einwdnden eines ,, Kritischen Rationalismus’ voll getroffen.2®
Hingegen trifft seine Kritik tiberhaupt nicht die elementaren Lebensbereiche von
Mythos und Religion, die weitgehend vor und auflerhalb ,,verniinftiger’”” Er-
kenntnis liegen. Dies ist auch der Grund, warum eine totale Religionskritik nicht
legitim und wahrscheinlich auch nicht méglich ist. Der emotionale Bereich unse-
res Lebens entwickelt eine eigene Dynamik, die von Ratio wenig beriihrt wird.
Freilich muf hier auch gesehen werden, daf mit der wachsenden Wissenschafts-
kritik auch neue Formen der Irrationalitdt und der Vernunftfeindlichkeit auf uns
7zukommen.?? Dies ist als Reaktion auf allzulange Monopolanspriiche der Ver-
nunft zwar verstiandlich, aber es kann fiir das soziale Leben bedrohlich sein. Ver-
mutlich kénnen Formen der Irrationalitat nur aufgefangen werden, wenn uns ein
ausgewogenes Gleichgewicht zwischen rationalen Bereichen und emotionaler
Dynamik gelingt. Das setzt voraus, daf eine sich selbst relativierende Vernunftin
der Lage sein wird, Emotionalitdt zu akzeptieren, zuzulassen und auf schipferi-
sche Weise zu erganzen. Dann besteht eine geringe Hoffnung, dafi eine Koopera-
tion zwischen einer selbstkritischen Vernunft und dem aufgewerteten Gefiihl
moglich sein wird.

L. Wittgenstein hatte angemerkt, daff Religion und Ethos auflerhalb der empiri-
schen und auch der rationalen Welt angesiedelt seien; er nennt sie ,, transcenden-
tal” (Tract. 6.421). Er will damit eine klare methodische Trennung zwischen Wis-
senschaft und Religion, gewil? aber keine totale Kritik an Religion. Denn er weif3
um den positiven Wert von Religion fiir das menschliche Leben, auch wenn er
sich mit seiner eigenen religiosen Glaubensgeschichte schwer tut.

4. Funktionen der Religion

Welche Funktionen bleiben also fiir Religion (und Mythos) in einer wissenschaft-
lich orientierten Lebenswelt, die um die natiirlichen Grenzen menschlicher Ver-
nunft weifl? Zundchst bleibt die lebensnotwendige Funktion der Sinngebung des
Daseins. Rationale Erkenntnis kann dazu nur begrenzt einen Beitrag leisten, da sie

24 Vegl. H. C. Triandis, ‘Einstellungen und Einstellungsinderungen. Weinheim 1975, 166 ff.

25 Wie sie etwa die europiische Aufklarung (D. Hume, [. Kant) postulierte.

2t Etwa der Kritische Rationalismus (H. Albert); aber auch manche Theologen betreiben Ahnliches.

27 Vgl. B. Pascal, Pensees, Frag. Nr. 431. Dazu H. Kiing, Existiert Gott? Miinchen-Ziirich 1978, 72 ff.
Das ist die Position des methodischen Agnostizismus in den Wissenschaften.

28 Vgl. H. Albert, Traktat iiber kritische Vernunft. Tiibingen 1969, 104-130.

2% Vgl. G. R. Bach und H. Molter, Psychoboom. Diisseldorf 1976, 190f.

386



die Sinnfrage aus ihrem Regelsystem ausscheidet. Wissenschaftliche Erklarung
kommt iiber den ,,Zufall” des Seins nicht hinaus. Der Sinn der Welt miisse au-
Rerhalb der Welt liegen, hatte Wittgenstein bemerkt (Tract. 6.41). Anderseits ge-
niigt uns der ,,Zufall”” keineswegs zur Lebensorientierung und zur Lebensmoti-
vation; er kann sehr schnell zu Belanglosigkeit und Sinnlosigkeit werden. Bleibt
individuelles und soziales Leben aber ohne Motivation und Richtung, wére la-
tente Selbstzerstérung die natiirliche Folge.3°

Gewif suchen viele Zeitgenossen den Sinn ihres Daseins auflerhalb von Religion.
Sie suchen ihn im Bereich der Kunst, der Asthetik, der Ideologie, der Technolo-
gie, der Wissenschaft, der sozialen Beziehungen, der Mystik und der Meditation.
Aber wo sie sich mit einem auferempirischen Lebenssinn auseinandersetzen, be-
riihren sie bereits Bereiche des Mythos, wahrscheinlich der Religion. Sie mégen
die Sinnangebote einer bestimmten Religion ablehnen, trotzdem bewegen sie
sich im Lebensfeld der Religion. Ohne Zweifel gibt es den Ungldubigen bzw. den
Atheisten im Sinne einer bestimmten Religion. Aber ob es den schlechthin reli-
gionslosen Menschen gibt, der sinnvoll iiberleben kann, ist zumindest zweifel-
haft.3!

Eine weitere Funktion der Religion besteht darin, daf8 sie den Wert und die Wiirde
des einzelnen Menschen bewahren hilft. Trotz der in ihr auch gespeicherten de-
struktiven Lebensgeschichte3? geben zumindest die spdteren Religionen jedem
Menschenleben einen Eigenwert. Und sie bewahren und schiitzen eine relative
Freiheit des Menschen gegen behavioristische und szientistische Tendenzen, die
den einzelnen Menschen zu einem Forschungsobjekt fiir Eliten reduzieren wol-
len. Hier kann Religion einen unersetzbaren Beitrag leisten, um die Subjektivitat
und das Personsein des Menschen zu wahren. Die Zielwerte traditionell verstan-
dener Humanitat dirften auRRerhalb der religiosen Lebenswelt kaum realisierbar
sein,33

Religion als Orientierung an einer metaempirischen Welt** ist vermutlich die ein-
zige Kraft, die gegen Monopole wissenschaftlicher Welterklarung auftritt, die
damit unsere Lebenswelt fiir eine ,,andere Dimension” offenhélt, die uns vor ei-
ner empirisch abgeschlossenen Daseinsweise bewahrt. Damit wird die Unver-
fiigbarkeit von Teilbereichen des Lebens angenommen, die Erfahrung menschli-
cher Kontingenz?5 wird nicht verdrangt. Das hat zur Folge, daf uns vorwiegend
die Religion eine Vielfalt von Welterkldrungen, Weltorientierungen und Lebens-
welten offenhalten kann, daf nur sie mit Erfolg rationalen Monopolisierungen
entgegensteuern kann.

Zur bleibenden Aufgabe von Religion gehort, daf in ihrem Lebensraum emotio-
nale Prozesse dargestellt und ausgedriickt werden kdnnen. Das geschieht im
Kult, im Ritual und in der religiésen Lebensform. Die Existenz von Religion

30 Vel V. Frankl, Der Wille zum Sinn. Bern 1972, passim.

31 Vel W. L. Gombocz, Warum man nicht Atheist sein kann. In: Salzburger Jahrbuch fiir Philosophie
33/34 (1979).

32 Gemeint sind die Menschenopfer, Tieropfer, heilige Kriege und Inquisitionen in den alten Religio-
nen.

3 Vgl. A. Grabner-Haider, Ethos und Religion. Entstehung neuer Lebenswerte in der modernen
Gesellschaft. Mainz 1983, 189ff.

3 Gemeint ist die auflerempirische, metaphysische Welt Gottes, jenseits von Zeit und Raum, aber in
diese hereinreichend.

35 Das ist die Erfahrung totaler Lebensgrenzen.

o

387



garantiert, dal der emotionale Bereich seinen Eigenwert behilt und dafl auf
Dauer keine Gefiihlsverbote erlassen werden kénnen. Die Lebensform der Reli-
gionen erweist sich als das Ergebnis von emotionalen Lagen, Strukturen und Pro-
zessen, die von rationalem Denken begleitet werden. Gerade diese Funktion der
Religion wird heute von einigen Humanwissenschaften bestatigt.3¢

Eine wichtige Aufgabe bleibt der Religion im Prozef? der Wertbildung und der
Wertverinderung. Gewifs kdnnen sogenannte rationale Ethiken®” und Wertsy-
steme mit grolem Nutzen fiir das soziale Leben entwickelt werden. Was aber
nicht gelingt, sind rationale Begriindungen fiir irgendwelche Wertsysteme, weil
sich aus deskriptiven Aussagen prinzipiell keine Werte und Normen ableiten las-
sen.?® Die Grundwerte jedes ethischen Systems sind vorrational, sie entstammen
zum grofien Teil wiederum unserem emotionalen Leben. Das aber heifit histo-
risch gesehen, daf sie aus Mythos und Religion herkommen.?? Damit konnen Re-
ligionen einen wichtigen Beitrag dazu leisten, humane Lebenswerte zu begriin-
den, zu entfalten und zu verdndern, Menschen zu einem humanen Handeln zu
motivieren.

Ein anderer Bereich bleibt der Religion in der Bewiltigung von Leben und Lebens-
grenzen, von Daseinsdruck und Tod. Auch wenn rationalistisch orientierte Kriti-
ker der Religion dazu neigen, diese Funktion der Religion abzuwerten, so la3t
sich Leben in seinen Grenzsituationen selten allein rational bewéltigen; und es ist
keineswegs selbstverstdndlich, daff wir unser Leben in solchen Situationen be-
wiltigen. Dies kdnnen wir von den angewandten Humanwissenschaften ler-
nen.*? Daher sollte jede Form von Religionskritik Vorsicht walten lassen, wenn
sie Religion als gespeicherte Lebensgeschichte der Menschheit oder einer be-
stimmten Kultur iiberwinden mochte.

5. Konsequenzen

Unter welchen Bedingungen konnte Religion in der modernen Lebenswelt diese
Funktionen erfiillen? Welche Entwicklungen und Transformationen von Religion
wiéren notig, damit sie auch in einer wissenschaftlich-technisch orientierten Le-
benswelt 7u einer tragfihigen Sinnwelt werden kann? Zunichst wire eine klare
Abgrenzung vom Regelsystem der Wissenschaft wiinschenswert — auch wenn
eine absolute Grenzziehung nicht méglich ist —, um nicht durch Grenzverwi-
schungen unnétige Probleme zu schaffen. Wenn Religion und Wissenschaft ihre
jeweiligen Aufgabenbereiche erkennen und akzeptieren, diirften neue Formen
der Kooperation zwischen diesen beiden Kriften unserer Kultur mdglich werden.
Wenn gegenseitiges Akzeptieren und ein gleichwertiger Austausch zwischen
Wissenschaft und Religion gelingen, kann es zwischen beiden zu kreativen Pro-
zessen kommen. Denn auf der einen Seite gehen stindig neue, wenn auch iiber-
holbare Wissensgehalte in die Lebenswelt der Religion ein, womit sich diese aus-
einandersetzen mufi. Religion weild sich standig partieller Kritik seitens der Ver-

36 Z. B. D. von Uslar, Psychologie der Religion. Ziirich 1978, 27f.

37 Dassind ethische Systeme, die vorgeben, allein auf der Vernunftzu basieren, was aber bei genaue-
rer Analyse gar nicht moglich ist.

38 Vel. F. von Kutschera, Einfithrung in die Logik der Normen, Werte und Entscheidungen. Freiburg
1973, 66ff.

3% Vegl. W, James, The Varieties of religious experience. New York 1902, 106 ff.

40 Vgl. E. Ringel, Selbstschadigung durch Neurose. Wien 1973, 21f.

388



nunft ausgesetzt, es werden Teilbereiche ihrer Lebensform durch wissenschaftli-
che Forschungsergebnisse in Frage gestellt. Sie ist permanent gendtigt, darauf
eine Antwort zu finden, wodurch sich ihre Glaubensform und Lebensform wei-
terentwickeln.

Anderseits kann Religion, die ein neues Selbstwertgefiihl entwickelt hat, der
Wissenschaft durchaus kritisch gegeniibertreten. Sie macht diese z. B. auf ratio-
nalistische oder empiristische Engfiihrungen aufmerksam, sie warnt sie vor Mo-
nopolanspriichen und autoritiren Tendenzen. Sie macht im Blick auf andere Kul-
turen darauf aufmerksam, daf auch andere Formen von Wissenschaft und Tech-
nologie moglich seien.*! Oder sie erinnert die Wissenschaft an ihre vorrationalen
Grundannahmen, Wertungen und Selektionen.

Religion hat der Wissenschaft und der Vernunft gegeniiber durchaus eine kriti-
sche Funktion, wie umgekehrt die Wissenschaft der Religion seit langem kritisch
gegeniibersteht. Die Kritik wird dann zu einem wechselseitigen Prozel?, wenn
beide auf Immunisierung verzichten und 7u lernen bereit sind. Unabdingbare
Voraussetzung ist, daft beide sich von einem ideologisch geschlossenen 7u einem
ideologiefrei offenen System** entwickeln. Es wird allgemein angenommen,
Wissenschaft sei einem oftenen System ungleich ndher als Religion. Auch wenn
dies mit Einschrankungen stimmen mag, so darf nicht {ibersehen werden, daf?
bestimmte Formen der Wissenschaft genauso Gefahr laufen, zu einem ideologi-
schen System 7zu werden, auch wenn sie dies heftig bestreiten mogen.

Denn nicht nur die meisten herkoémmlichen Formen von Religion 7eigen starke
ideologische (autoritdare, kritikimmune, totalistische) Elemente,*3 auch szienti-
stisch oder behavioristisch oder postivistisch verstandene Wissenschaften** ten-
dieren eindeutig 7u monopolhaften und damit 7u geschlossenen Systemen. Wie
miften also die Transformationen auf beiden Seiten aussehen? Fiir die Religion
wiirde dies bedeuten, dal sie schrittweise Immunisierungsstrategien*s gegen-
tiber rationaler Kritik aufgibt, bipolare Weltdeutungen (gut/bose; Freund/Feind;
Licht/Dunkel) tiberwindet, Tabuisierungen jeder Art (von Personen, Lehrinhal-
ten, Normen) langsam abbaut, dak sie Anspriiche von Totalitdt und Monopol 7u-
gunsten einer Vielfalt von religiosen Lebensformen ablegt. Denn auch wenn die
religiose ,,Wahrheit” nur eine sein kann, nimlich Gott, so gilt als religitses
Axiom, dak unser Nichtwissen {iber Gott ungleich grofier ist als unser Wissen. 4
Damit scheinen auch iibermitiige Fixierungen auf sogenanntes ,, Geheimwissen”
iiberwindbar;*7 die ,,Otfenbarung Gottes” in der menschlichen Lebensge-
schichte latt sich vielleicht auch ohne strikte Tabuisierung verstehen. Denn wenn
Gott die absolute ,, Wahrheit* ist und diese ,,offenbart”’, dann kénnen wir ehrli-
cherweise annehmen, dall wir ihr nur begrenzt nahe kommen.** Diese Einsicht

4

Vgl.]. lllies, Brauchen wir eine andere Wissenschaft? In: O. Schatz (Hg.), Brauchen wir eine andere

Wissenschaft? Graz 1981, 265ff.

42 Vgl. M. Rokeach, The open and closed mind. New York 1960, 6f. Offene Systeme verzichten auf
Immunisierung, auf Tabuisierung von Geheimwissen, sie sind lernbereit, in ihrer Struktur nicht
autoritir, sondern partnerschaftlich.

43 Vgl. K. Salamun, ldeologie, Wissenschaft, Politik. Graz 1975, 20f.

44 Vel K. O. Apel, Szientifik, Hermeneutik, Ideologiekritik. In: Man and World 1 (1968) 37-63.

45 Methoden, wodurch jede Form der Kritik von innen oder von aufien abgewehrt wird.

6 Vgl. B. Gertz, Glaubenswelt der Analogie. Freiburg 1970, passim.

47 Das bedeutet, daR auch dieses Wissen hinterfragbar und weiter entfaltbar ist, was ja christliche
Theologie de facto tut.

48 Vel. R. Panikkar, The interreligious dialogue. New York 1978, 40f.

389



wiirde nicht die einzelnen Religionen nivellieren, sondern sie wiirde jeder Kultur
und jeder menschlichen Lebensgeschichte ihren eigenen Weg zur einen gottli-
chen ,,Wahrheit” zugestehen. Religonskriege und Inquisitionen wéren dann 7u-
gunsten eines lebendigen Dialoges tiberwindbar.*?

Im Grunde gelten dieselben Forderungen auch von den Wissenschaften, denn
auch diese berufen sich zunehmend auf ein,,Geheimwissen’’ von Eliten. Grund-
legend dndern miifite sich das Kommunikationsmodell zwischen Religion und
Wissenschaft. Es miifite ndmlich eine abwertende verdeckte Kommunikation zu-
gunsten eines gleichwertigen und unverdeckten Austausches tiberwunden wer-
den. Die Voraussetzungen solcher Entwicklungen sind uns heute teilweise be-
kannt: Es miifften auf beiden Seiten die autoritaren, rigiden, angstbesetzten, auti-
stischen Personlichkeitstypens® die Moglichkeit erhalten, sich zu relativ offenen,
angstfreien, partnerschaftlichen Personen weiterzuentwickeln.s!

Ein solcher langwieriger Prozef, der nur als Postulat angedeutet werden soll,
wiirde eine fortschreitende Humanisierung sowohl der Religion wie der Wissen-
schaft zur Folge haben. Beide werden von den Persénlichkeitstypen geprégt, die
in ihnen den Ton angeben; denn jedes soziale System tendiert dazu, in den lei-
tenden Funktionen denselben Personlichkeitstypos zu reproduzieren. Fort-
schreitende Humanisierung von Wissenschaft und Religion wiirde tiefgreifende
Folgen fiir die sich bildende Weltzivilisation haben. Denn dann kidme die reale
Méglichkeit in Sicht, daf die Grofideologen unserer Zeit (Marxismus, Positivis-
mus, Kapitalismus, Materialismus u. a.) langsam aufgebrochen und damit iiber-
wunden werden kdnnten. Denn prinzipiell bedroht heute auf Grund der techni-
schen Moglichkeiten jede geschlossene Ideologie, was immer ihr Gehalt sei, das
Leben unseres Planeten.

In der Kleingruppenforschung®? wird heute mit verschiedenen Modellen der So-
zialtherapie, der Kommunikationsforschung und anderer angewandter Hu-
manwissenschaften daran gearbeitet, wie es méglich sein konnte, die ideologi-
sche Personlichkeit zu verandern, ohne sie zu bedrohen, und die Sozialisation3
einer anndhernd ideologiefreien Personlichkeit® vorzubereiten. Denn ideologi-
sche Lehren, Normen und Gesellschaftssysteme werden von bestimmten Per-
sonlichkeiten gepragt, getragen und weitergegeben. Wir ahnen, da das Uberle-
ben unserer Kultur, vielleicht unserer Welt von der Uberwindung ideologischer
Verhaltensweisen abhdngt. Eine kritische und schopferische Kooperation zwi-
schen Wissenschaft und Religion kénnte vielleicht die entscheidende Vorausset-
zung fiir diese dringliche Aufgabe sein, fiir die uns nicht beliebig Zeit bleibt. Sie
kann von niemandem verordnet werden, sondern nur von schopferischen, dem
Leben verantwortlichen Gruppen begonnen werden.

In diesem Kontext scheint es weder begriindet noch wiinschenswert, von einem
bevorstehenden ,,Ende der Religion’ zu triumen. Denn Religion lebt wie der il-

% Vgl. W. Bithlmann, Weltkirche. Ihre neuen Dimensionen. Graz 1984, passim.

9 Vgl. Th. Adorno, The autoritarian personality. New York 1950. Ders., Studien zum autoritiren
Charakter. Frankfurt 1973, 345f.

5t Vgl. C. Rogers, Die Entwicklung der Personlichkeit. Miinchen 1976, 164f.

* Vgl. H. M. Ruitenbeck, Die neuen Gruppentherapien. Stuttgart 1976, 162f.

53 Die Pragung in einer sozialen Umwelt.

5+ M. Rokeach, The open and closed mind, 347 ff.

h

»

390



tere Mythos in jeder einzelnen menschlichen Lebensgeschichte weiter. Alle Mo-
nopolanspriiche von Vernunft, Wissenschaft und Technik wiren Reduktionen
von Menschsein, héchstwahrscheinlich mit selbstzerstorerischen Folgen. Nur
eine Religion mit neuem Selbstwertgefiihl und mit der Fiahigkeit zur Entwicklung
scheint geeignet, in kritischer Zusammenarbeit mit den Wissenschaften um das
Uberleben der Menschheit und um humane Lebensformen zu ringen.

Der aktuelle Zeitschriften-Tip:

,Kunst und Kirche’, Heft 3/1984
Thema: Das Bild der Frau im Wandel

Dieses Heft bietet eine in dieser Form wohl einmalige Zusammenschau theologischer,
kiinstlerischer und literarischer Aspekte zum Bild der Frau in Vergangenheit und Ge-
genwart. Eine Pflichtlektiire fiir alle, denen an der geistigen Auseinandersetzung mit
dieser erstrangigen Zeitfrage gelegen ist.

Aus dem Inhalt:

Giinter Rombold: Die Damonisierung des ,Weibes”, Das Mysterium der Geschlechter
im Werk von Max Beckmann / Gudrun Korner: Vom Weiblichen in der Kunst / Karl-
Josef Kuschel: Ansitze zu einem neuen Bild der Frau in der Gegenwartsliteratur / Gis-
lind Nabakowski: ,Meine Traume habe ich niemals gemalt, sondern meine Realitat”
/ Kurt Liithi: Symbole weiblicher Identititsfindung / Has Gercke: Die Gezeichnete
/ Dorit Marhenke-Constantinescu: Erzahlen und Erinnern / Horst Schwebel und Bar-
bara Heinisch: ,Malerei kommt von Liebe” / Hanna Schnedl-Bubenicek: Zwischen
Gynokratie und Midchenkrieg / Ein heiter-ironisches Zwischenspiel / Elisabeth
Moltmann-Wendel: Die biblische Maria Magdalena / Gottfried Bachl: Die Frau zwi-
schen Damonisierung und Idealisierung / Monika Leisch-Kiesl: Maria — Anwiltin
des Weiblichen?

Preis des Heftes: S 95.— (DM 13,50), Preis fiir ein Jahresabonnement:
6S 350.— (DM 49,50).

Zu beziehen {iber den Buchhandel oder direkt beim Verlag:
0O0. Landesverlag Ges.m.b.H., LandstraBe 41, A-4020 Linz.

(D)| Biicher in Oberésterreich

OO. Landesverlag

391




