,Kirche in der Welt von heute”

FRANZ GANSRIGLER

Politik ohne Kirche — Kirche ohne Politik?

Die nachfolgende Glosse iiber die Auseinandersetzungen um die Befreiungstheologie bleibt aus re-
daktionellen Griinden etwas hinter den Ereignissen zuriick. Das vatikanische Dokument zur Be-
- freiungstheologie ist inzwischen (3. 9. 1984) erschienen und die Begegnung zwischen Leonardo Boff
und der Glaubenskongregation hat stattgefunden (7. 9. 1984). Nach den ersten Pressemitteilungen
(Kathpressvom10.9.1984, S. 4) verlief das Gespriich fiir beide Partner zufriedenstellend. (Redaktion)

Kann sich die Kirche von Politik freihalten? Kann Kirche — die Gemeinschaft derer, die
,zum Herrn gehéren” — von einer bloBen Idee der Menschlichkeit im Sinne von Eben-
bildlichkeit Gottes ohne Blicknahme auf die konkrete Geschichte leben? Eine erste,
grundlegende Antwort gibt das Evangelium: die Zusage Gottes an den Menschen ver-
liert sich scheinbar im Nichts des Todes, in der Uberwucherung von Wahrheit durch die
Banalitat von Alltaglichkeiten. Gleichzeitig bietet das Evangelium eine Perspektive der
Hoffnung, die nicht bloB im Ubersteigen der Wirklichkeit ihr Auslangen findet — in
Uberhohung des Daseins als Vertréstung —, sondern die hier und jetzt greifbar werden
soll: ,Gewaltige stiirzt er vom Throne.” Die gegenwirtigen Diskussionen um die latein-
amerikanische ,Theologie der Befreiung”, um die auch von Priestern unterstiitzten Be-
freiungsbewegungen in verschiedenen Landern der Dritten Welt, um Priester in politi-
schen Amtern, um nationalkirchliche Bestrebungen, um Priestervereinigungen mit
politischen Zielsetzungen sowie um das Friedensengagement der Kirchen in Ost und
West beleuchten Kirche von einer Seite, die im Lauf der Geschichte immer zu sehen,
noch nie aber so offenbar war wie heute. Kirche ist nicht nur mystischer Leib Christi,
sondern auch fleischgewordene Antwort Gottes auf die Not von Mensch und Welt.
In einer Zeit, da die Beziehungen zwischen den GroBmichten eingefroren sind, der Kal-
te Krieg, Vorurteile und Propaganda fréhliche Ursténd feiern, der Schrecken des Atom-
krieges als ,Witz zum Aufwéirmen” gebraucht wird, ist eine Kraft notwendig, die
Menschlichkeit mobilisiert: Verantwortung, Gerechtigkeit, Solidaritiat. Wer, wenn
nicht die Kirchen, soll diese Werte in Erinnerung rufen? Wer, wenn nicht die Kirchen,
kann den logisch-kalten Berechnungen des zig-fachen Atomtodes die Warme des Le-
bens entgegenstellen? Wer, wenn nicht die Kirchen, muf3 im kaltschniuzig politischen
Hick-Hack Liebe als naive, aber einzig mogliche Alternative aufzeigen? Kann das alles
abstrakt geschehen? Durch bloBes Predigen und Reden? Welche Regeln oder Grenzen
kann und soll man aufstellen oder ziehen fiir das 6ffentliche Handeln von Kirche? Kann
ein vatikanisches Dokument, wie es beispielsweise der brasilianische Kardinal Angelo
Rossi — derzeit Prifekt der Giiterverwaltung des Heiligen Stuhls — in bezug auf die
~Theologie der Befreiung” angekiindigt hat, konkretes kirchliches Leben lenken und
steuern? Weht nicht der Geist, wo er will? Auch in den Vertretern der Befreiungs-
theologie?

In den Dokumenten von Medellin und Puebla hat sich die katholische Kirche zum Ein-
satzfiir die Armen verpflichtet, jasichselbst als,Kirche der Armen” definiert. Mankann
die Sorgen der deutschen Missionszentrale des Franziskanerordens und des 6sterreichi-
schen Franziskanerprovinzials, P, Ulrich Zankanella, verstehen, wenn ein Ordenskolle-
ge — in diesem Fall der ,Befreiungstheologe” Leonardo Boff — zur Verantwortung vor
die Glaubenskongregation zitiert wird. Die deutschen Franziskaner sehen in diesem

398



Schritt sogar eine Bedrohung des Einsatzes der Kirche Lateinamerikas fiir die Interessen
der Armen. Boffs Schriften, erklirte der dsterreichische Franziskanerprovinzial, haben
den Klerus Brasiliens ,nidher an das breite Kirchenvolk herangebracht”, Die deutschen
Franziskaner erginzen: Ziel der Theologie der Befreiung, wie Boff sie vertrete, sei es,
den Unterdriickten das Heil Christi schon in dieser Welt spiirbar zu machen. Es gehe
dabei letztlich um die Frage, ob die Interessen der herrschenden Oberschicht in vielen
Entwicklungslandern gegeniiber den Lebensrechten der Armen auch weiterhin die
Oberhand behielten. Sitzt im Falle Boffs die europaische Kirche mit ihrer eigenen Termi-
nologie iiber die lateinamerikanische Kirche zu Gericht, die gerade dabei ist, ihre Spra-
che, ihre Ausdrucksformen, ihr Leben zu finden? Kann man die Auseinandersetzung
um die ,Theologie der Befreiung” nicht doch als Ideologiedebatte und damit als einen
politischen Kampf interpretieren, hinter dem Machtinteressen stehen? Geht es in dieser
Diskussion noch um die Frohe Botschaft?

,Im Namen Jesu Christi, des Sendboten der Liebe Gottes, den Menschen Hoffnung ma-
chen!“Mit diesen Wort hat der verstorbene, in Wien wirkende Kerygmatiker Prof. Bru-
no Dreher einmal die Aufgabe des Priesters umschrieben. DaB3 dieser Satz nicht als
Phrase verstanden werden kann und darf, verlangen die Néte der Zeit. Dal3 der Satz
politische Dimensionen annehmen kann, versteht sich von selbst. Dal} diese Aussage
in unterschiedlichen soziologischen Gegebenheiten zu je anderen SchluBfolgerungen
fithren wird, ist ebenso klar. Der Prafekt der Glaubenskongregation, Kardinal Joseph
Ratzinger, hat Ende Mirz dieses Jahres, nach einem Erfahrungsaustausch mit latein-
amerikanischen Bischéfen in Bogota, davon gesprochen, daf3 es unnétig sei, bei allen
Fragen jedesmal die ,oberste Instanz” zu bemiihen; er hat sich aber fiir eine Uberpriifung
und Beobachtung der verschiedenen Strémungen in der Befreiungstheologie ausge-
sprochen, weil es neben vollkommen legitimen und notwendigen Richtungen auch
tadelnswerte und schlieBlich unannehmbare gebe. Verteidigt hat die Theologie der Be-
freiung — zwei Wochen vor seinem Tod — der am 30. Mérz in Innsbruck verstorbene
Theologe Karl Rahner. In einem Brief an den Erzbischof von Lima, Kardinal Juan Lan-
dazuri Ricketts, nahm Rahner entschieden gegen eine mégliche Verurteilung der Befrei-
ungstheologie des peruanischen Theologen Prof. Gustavo Gutierrez Stellung. Rahner
betonte in dem Schreiben, daB man ,im Kontext der lateinamerikanischen Kirche” in
der Theologie ,die Stimme der Armen héren muf3” und daf3 eine Theologie, die im Dien-
ste der konkreten Evangelisierung stehen und in der konkreten Lebenssituation des
Adressaten wirksam sein wolle, ,nie vom kulturellen und sozialen Kontext der Evangeli-
sierung absehen kann”, ,Im Einklang mit dem Brief meines fritheren und hochgeschatz-
ten Generalsuperiors der Gesellschaft Jesu, Pedro Arrupe, iber den Marxismus habe
ich die Uberzeugung®, betonte Rahner, ,daB die Sozialwissenschaften eine gro3e Bedeu-
tung fiir die heutige Theologie haben. Sie sind nicht dieNorm fiir die Theologie, da diese
auf der Botschaft Christi, dem Evangelium und der Lehre der katholischen Kirche griin-
det. Doch heute kann man nicht Theologie betreiben, ohne die Profanwissenschaften
zu beriicksichtigen.” Rahner meinte schlieBlich, es wiire bedauerlich, wenn der legitime
Pluralismus in der Theologie durch administrative MalBnahmen tibermiBig einge-
schrankt wiirde. Letzten Endes geht esin dieser Angelegenheit aber nicht nur um die Fra-
ge des Pluralismus in der Theologie, sondern um eine gesellschaftspolitisch relevante
Theologie und Kirche.

DaB sich die Kirche um Entscheidungen in wichtigen gesellschaftspolitischen Fragen
nicht herumdriicken kann, zeigte auch das auBerordentliche ,Heilige Jahr der Erl6-
sung’, das am Ostersonntag dieses Jahres zu Ende ging. Die Friedensfrage beherrschte

399



das gesamte Heilige Jahr. Beim grof3en Jugendfest zum Abschluf3 des Heiligen Jahres am
Palmsonntag in Rom appellierte der Papst an die Erneuerungskraft der Jugendlichen.
Er rief sie auf, gemeinsam mit den Erwachsenen an der Veranderung der Welt, am Re-
spekt vor dem Leben, an der Verhinderung von Kriegen und am Annehmen von Alten
und Behinderten zu arbeiten. Konkrete Forderungen, zwar nicht sloganhaft aufbereitet,
aber dennoch mit politischer Sprengkraft versehen! Ebenso konkret wurde Johannes
Paul II. am Ostersonntag, als er auf die Diskrepanz zwischen der groBen Friedenssehn-
sucht und der ,fieberhaften Vorbereitung zerstérerischer Kriegswaffen’, zwischen dem
ausgepragten Reichtum einerseits und ,duBerstem Elend, bezahlt mit dem Hungertod
von Millionen von Kindern, Minnern und Frauen” andererseits aufmerksam machte.
Dieser Appell an die Verantwortung der Christen fiir die heutige Welt kann und darf
nicht blof spiritualistisch verstanden werden; ihm kann auch nicht durch bloBe Medi-
tation Geniige geleistet werden. Was nottut, ist konkrete Arbeit auf allen Ebenen — bis
hineinin den politischen Bereich auf internationaler Ebene. Die Verteidigung der Wiirde
des Menschen durch den Papst und die Verurteilung der Verletzung dieser Rechte ,bis
hin zu den brutalen Formen von Einschiichterung und Gewalt, von Unterdriickung des
Gewissens, von Tortur und Terrorismus” ist mehr als eine erbauliche Predigt fiir fromme
Gemiiter, ist vergebliche Miihe, wenn die Tat nicht folgt.

In jedem Staat, in jeder Gesellschaft steht die Kirche vor der ,Gretchenfrage, wie sie es
denn mit der Politik hilt. Das ist nicht nur Erbe der Geschichte, das ist ein immer neuer
Auftrag. Uberall muB Kirche mit dem, was man Politik nennt, auskommen. Genauso
wie eine strikte Trennung von Kirche und Staat ist ein Ausschlul3 der Kirche von Politik
— ob nun selbstgewihlt oder zwangsweise verfiigt — eine Illusion. Das ist sicher auch
eine Frage der Theologie: nach katholischer Auffassung hat Christus zwei Naturen —
die gottliche und die menschliche; desgleichen die Kirche als mystischer Leib Christi.
Diese Auffassung hat geschichtliche Folgen. Sie erméglichte der katholischen Kirche
auch kritische Distanz zum Staat, zur Politik. Was das wirklich bedeutet, kann man erst
bei einer genaueren Betrachtung der Orthodoxie — vor allem der russisch-orthodoxen
Kirche — und ihrer Verkniipfung mit dem Staat, auch mit dem atheistischen, ermessen.
Die Beschrankung auf das Mystisch-Géttliche, den liturgischen Dienst, beraubt die Ge-
sellschaft des notwendigen Korrektivs gegeniiber dem Staat. Vielleicht ist auf diesem
Hintergrund auch das Friedensengagement der russisch-orthodoxen Kirche zu verste-
hen, das vielen Beobachtern nur als Ausfluf3 der staatlich gelenkten Friedenspropagan-
da erscheint.

Wie notwendig die heutige Welt ein Korrektiv braucht, zeigen die Probleme der Dritten
Welt, Fragen der Weltwirtschaftsordnung, das Verhaltnis zwischen den Supermichten.
Die katholische Kirche versucht, dieser Rolle gerecht zu werden. Sie erkennt darin im-
mer mehr ihren ureigensten Auftrag. Obwohl auch innerhalb der katholischen Kirche
verschiedene ,politische” Strémungen parallel laufen, obwohl es — eingestanden oder
nicht — Machtkampfe gibt, man erkennt in den einzelnen Teilkirchen die ,Handschrift
des Meisters”. Das gilt fiir die Christen der Tschechoslowakei, die sich gegen staatliche
Schikanen schiitzen miissen, genauso wie fiir die von der Amtskirche nicht gerade heif3
geliebten Basisgemeinden des Piaristenpaters Gyorgy Bulanyi in Ungarn, die eine akti-
vere, selbstbewulite, herrschenden gesellschaftspolitischen Strémungen kritisch
gegeniiberstehende Kirche fordern. Das gilt wahrscheinlich auch fiir die derzeit sehr un-
ter ,Beschul3” stehenden nicaraguanischen Priesterminister wie fiir die in Opposition
zumMarcos-Regime auf den Philippinen stehenden Priester und ihren Mitchristen. Die
~Handschrift des Meisters” erkennt man in der geistigen Ausrichtung seiner ,Schiiler”

400



und in ihren ,politischen” Aktivititen. Und politisch ist (fast) alles. Das beweist auch
die Vorgangsweise der staatlichen Kirchenimter in osteuropéischen Staaten gegeniiber
engagierten Christen. Politische Betitigung von Priestern — auch im weitesten Sinne
— ist unmdglich. Der Interpretation, was man unter ,politischer Betitigung” alles ver-
stehen kann, sind in der Praxis jedoch Tiir und Tor gedffnet. Was kirchlicherseits tiber
den rein liturgischen Bereich hinausgeht und nur den Anschein von Offentlichkeitscha-
rakter besitzt, wird strengstens unter die Lupe genommen. Davon konnte sich der Autor
dieser Zeilen bei einem Besuch in der Sowjetunion vor kurzem iiberzeugen. Geschickt
wird zwischen ,religios” — gemeintist ,privat’, ,innerlich” — und ,politisch” — gemeint
ist ,Offentlichkeitsrelevant’, ,sozial® — unterschieden. Verurteilungen russisch-
orthodoxer oder katholischer Christen erfolgen selbstredend nie aus religitsen, son-
dernimmernuraus politischen Griinden. Ein Staat, der nach offizieller Version die Wer-
te des Friedens, der Freiheit und der Gleichberechtigung vollstindig verwirklicht hat,
braucht kein Korrektiv; er kann solche Bestrebungen nur als Opposition, als ,staats-
feindliche Ideen” verstehen und einstufen.

Wie schwer es Christen in ihrer Rolle als gesellschaftliches Korrektiv oft haben, zeigte
auch die jiingste Abtreibungsdiskussion in Osterreich. Viele Menschen — auch die
Massenmedien — sind zwar bereit, die Haltung der Kirche in der Abtreibungsfrage als
verschrobene Marotte mehr oder weniger zu akzeptieren; wird aus der Haltung jedoch
eine Forderung, die politische Konsequenzen nach sich zége, reagiert man scharf und
ablehnend. Das muf3te vor allem die Plattform ,Geborene fiir Ungeborene” erfahren,
die — aufgeriittelt durch die Abtreibungszahlen in Osterreich — die Frage nach der
Sinnhaftigkeit der sogenannten Fristenregelung stellte.

Politik ohne Kirche ist kaum méglich. Desgleichen eine unpolitische Kirche. Uberall ist
Kirche aufgefordert, Stellung zu beziehen. Die Schwierigkeit eines riesigen ,Apparates”
wie der katholischen Kirche besteht nun darin, den richtigen Weg der Einheit ohne vor-
schnelle Vereinheitlichungstendenzen zu finden. Johannes Paul II. bemiiht sich auf sei-
nen Pastoralreisen so gutesgehtbzw. sogut er beraten wird, Einheit undlegitimen Plura-
lismus auseinanderzuhalten und zu wiirdigen. Auf seiner zweiten Fernostreise (2. bis
11. Mai), der 21. Auslandsreise, traf der Papst in Siidkorea, Thailand, Papua-
Neuguinea und auf den Salomon-Inseln auf unterschiedliche Vélker und Kulturen. So-
wohl den Minderheitskirchen Koreas und Thailands wie auch den Missionskirchen
Neuguineas und der Salomon-Inseln riet der Papst, sich weiter in die Kultur ihrer Um-
welt einzusenken, um deutlich zu machen, dal3 das Evangelium eine allen Kulturen
iibergeordnete Botschaft enthilt. Gegeniiber Journalisten betonte Johannes Paul II.
nach seiner zweiten Fernostreise, dal3 er bei seiner Verteidigung der Menschenrechte zu-
nichst niemanden anklage, sondern nur weltweite menschliche Forderungen ausspre-
che. Wenn sich dennoch zuweilen die Behérden gewisser Lander angegriffen fiihlten,
dann vielleicht deswegen, weil sie sich schuldig fithlen, vermutete der Papst. Und es
folgte eine eindeutig politische Aussage: ,Aber wir diirfen dazu nicht schweigen. Wir
haben die Pflicht, die Wahrheit festzustellen und auszusprechen, auch auf die Gefahr
hin, falsch verstanden oder interpretiert zu werden” In diesem Zusammenhang wandte
sich der Papst gegen ,Kirchen des Schweigens”; wenn es heute solche gebe, dann oft nur
deswegen, ,weil wir unsere Aufgabe nicht erfiillen, fiir sie zu sprechen”.

Einstarkes Echo hat auch der Papstbesuch in der Schweiz — 22. Auslandsreise Johannes
Pauls I1. (vom 12. bis 17. Juni) — ausgeldst. Bereits vor der Ankunft des Papstes war
die Schweizreise Gegenstand vieler 6ffentlicher Diskussionen. So gesehen ist Kirche
selbst auch Gegenstand der Auseinandersetzung, Gegenstand der Politik. Neben vielen

401



positiven Stimmen gab es auch eine Reihe kritischer Meinungen zur Schweizreise des
Papstes. Von katholischen Jugendorganisationen wurde vor der Gefahr gewarnt, dal3
,die grauen Seiten des kirchlichen Alltags” von AuBerungen des Triumphalismus und
Selbstleb zugedeckt werden. Nach dem Papstbesuch waren die Reaktionen deutlich po-
sitiver. Unterschiedlich reagierten Vertreter der Evangelischen Kirche auf die Schweiz-
reise des Papstes. Der Basler Pfarrer Reinhard Kuster vertrat die Ansicht, der Papst sei
in der Schweiz auf 6kumenischem Gebiet ,bis an die Grenzen des Méglichen vorgesto-
Ben”, auch wenn er die Fragen nach der gemeinsamen Eucharistiefeier oder nach dem
Zolibat nicht mit der gewiinschten Verbindlichkeit beantwortet habe. Der Chefredak-
teur des &sterreichischen ,Evangelischen Pressedienstes’, Paul Weiland, schreibt in
einem Kommentar, die Aussagen Johannes Pauls II. etwa beim Schweizerischen Evan-
gelischen Kirchenbund seien ,eher eine Bremse der ékumenischen Bemiihungen”
gewesen.

Eine politische Kirche muB keine politisierende Kirche sein. Das heif3t, der Kirche geht
es nicht um Sympathien oder Antipathien gegeniiber Parteien. Fiir die Kirche steht der
Mensch im Mittelpunkt. Wo desMenschen Rechte jedoch verletzt werden, daist die Kir-
che zur Stellungnahme aufgerufen. Insofern kann sie sich der Politik nicht enthalten.
DieKircheist hineinverwoben in die Geschichte; sie wird von ihr beriihrt, meistens auch
verletzt. Das darf jedoch kein Entschuldigungsgrund fiir politische Abstinenz, sprich:
Gesinnungslosigkeit und Opportunismus sein.

Linz: RudigierstraBe 5-7
Domgasse 12

36 Geschéaftsstellen
in Oberosterreich

it

ban

Die Bank mit Kunden©Worrang

402



