FELIX BERNARD

Entscheidungsfreiheit im neuen Kirchenrecht

I. Bemerkungen zum CIC/1917

Gegeniiber dem kirchlichen Gesetzbuch von 1917 wurde der Vorwurf erhoben, daB es
das christliche Leben verrechtliche und durch gesetzliche Vorschriften allzusehr regle-
mentiere. Der kirchenrechtliche Einflu3 auf das Leben der Glaubigen zeigte sich z. B.
inc. 858 CIC/1917, der die eucharistische Niichternheit von Mitternacht an vorschrieb,
und in dem vieldiskutierten ,ius in corpus! des c. 1081 § 2 CIC/1917.2 Unabhéngig von
diesen beiden Beispielen konstatiert ]. Klein ,einen absoluten Totalitarismus*® im kano-
nischenRecht. Diekatholische Kirche ,erstrebt mit Hilfe ihres kodifizierten Rechts nicht
nur das Reich Gottes, sie erstrebt den katholischen Glaubensstaat, weil sie allein in ihm
die Verwirklichung des Gottesreiches in ihrem Sinne garantiert sieht”* Nach F. Elsener
weht in dem Codex von 1917 aufgrund seiner unifizierenden Tendenz ,ein gut Teil auch
der Geist des Absolutismus”® Andere Autoren zeichneten das Bild eines legalistischen
Christen, der das Opfer einer vom kirchlichen Recht geprigten pastoralen Erziehung
war.® Auch nach Meinung von J. Ratzinger war das kirchliche Leben vor dem Zweiten
Vatikanischen Konzil” von einer tibertriebenen Sorge geprigt, die sich dadurch aus-
driickte, daf3 viel verlautbart und normiert wurde und man ,zuwenig Vertrauen in die
sieghafte Kraft der Wahrheit setzt(e)” ® die im Glauben und in der Freiheit lebt.? Der
franzésische Konzilstheologe Y. Congar konstatiert: ,Infolge einer Uberbetonung der
Rolleder Autoritat und einer Geneigtheit, die Ordnung in der Befolgung der auferlegten
Regel und die Einheit in der Einférmigkeit zu erblicken, hat der Katholizismus, wenig-
stensin der Neuzeit, den AuBerungen des Persénlichen MiBtrauen entgegengebracht”. 19
Daf3 der CIC/1917 die Entscheidungsfreiheit des einzelnen Gliubigen wenig beriick-
sichtigt hat, ' liegt vor allem an der Ablehnung der vom Liberalismus aufgestellten For-
derungen nach Gedankenfreiheit, allgemeiner Religionsfreiheit und Lehrfreiheit!?
durch die Papste des 19. Jahrhunderts'® und einem hierarchischen Kirchenver-
standnis.

! Kritischdazu H. Barrois, Die Personalitit des Menschen in der Bewertung der neueren kirchlichen Ehege-
richtsbarkeit, Freiburg — Basel — Wien 1978, 59—77.

2 Vgl. I G. Ziegler, Vom Gesetz zum Gewissen, Freiburg — Basel — Wien 1968, 237.

? ]. Klein, Von der Tragweite des kanonischen Rechts: ders., Skandalon um das Wesen des Katholizismus,
Tiibingen 1958, 115—180, 123.

4 Ebd. 131.

® E Elsener, Der Codex luris Canonici im Rahmen der europiischen Kodifikationsgeschichte: A. Miiller/
E Elsener/P. Huizing, Vom Kirchenrecht zur Kirchenordnung?, Einsiedeln 1968, 27—53, 51.

® A. Adam, Die Tugend der Freiheit, Niirnberg 1947, 76; vgl. auch J. Wittig, Die Erlésten: ThQ19(1921/22)
1—26.

7 Vgl. ]. Ratzinger, Das neue Volk Gottes. Entwiirfe zur Ekklesiologie, Diisseldorf 19702, 265, Anm. 20.

8 Ders., Freimut und Gehorsam: Wort und Wahrheit 17 (1962) 409—421, 420,

9 Ebd.

10 Y. Congar, Der Heilige Geist, Freiburg — Basel — Wien 1982, 169.

11 DaB esbereitsim CIC/1917 Entscheidungsfreiheit des Christen gab, weist H. Heinemann nach (H. Heine-
mann, Menschenrechte? Eine Anfrage an das Kirchenrecht: OAKR 25 [1974] 238 —255).

2 D, Ritschl, Liberalismus: Okumene-Lexikon, Frankfurt 1983, 752f.

3 E. Iserloh, Die Religionsfreiheit nach dem II. Vatikanischen Konzil in historischer und theologischer
Sicht: Essener Gespriche zum Thema Staat und Kirche 3, Miinster 1969, 13—33, 18—20.

" Vgl. U. Mosiek, Verfassungsrecht der Lateinischen Kirche I, Freiburg 1975, 45—51; N. Timpe, Das kano-
nistische Kirchenbild vom Codex luris Canonici bis zum Beginn des Vaticanum Secundum, Leipzig 1978,
34.

28



II. Das kirchliche Gesetzbuch von 1983

Die Griinde, die fiir eine fehlende Entscheidungsfreiheit im CIC/1917 verantwortlich
gemacht werden, konnen fiir die Neukodifikation des kanonischen Rechts, die ja nach
dem Zweiten Vatikanischen Konzil erfolgte, nicht mehr angefithrt werden.

Die Ekklesiologie des Konzils, die auch in dem neuen kirchlichen Gesetzbuch zum Aus-
druck kommt, ist essentiell von dem Volk-Gottes-Gedanken bestimmt, % aus dem die
fundamentale Gleichheit aller Glaubigen® resultiert. Die Betonung der allen Christ-
gldubigen gemeinsamen Grundstellung schlie(3t ein Trennungsdenken aus, welches die
Gemeinschaft der Glaubigen in verschiedene Gruppen einteilen mdchte.?” Die Kirche
ist vielmehr eine Gemeinschaft im Heiligen Geist, 18 in der es Méglichkeiten zur schopfe-
rischen Mitverantwortung und schépferischen Freiheit geben muf3.1°

Zudem betont das Zweite Vatikanische Konzil, kontrar zur Freiheitsallergie der Pépste
des 19. Jahrhunderts, 2° das Recht des Menschen auf religiose Freiheit.?' ,Diese Freiheit
besteht darin, daB alle Menschen frei sein miissen von jedem Zwang sowohl von seiten
einzelner wie gesellschaftlicher Gruppen, wie jeglicher menschlichen Gewalt, sodal in
religiésen Dingen niemand gezwungen wird, gegen sein Gewissen zu handeln, noch dar-
angehindert wird. . . , nach seinem Gewissen zu handeln”,?2 Jeder Christ hat die Pflicht
und das Recht, ,die Wahrheit im Bereich der Religion zu suchen, um sich in Klugheit
unter Anwendung geeigneter Mittel und Wege rechte und wahre Gewissensurteile zu bil-
den”.23 Das Konzil ermahnt alle, die eine Erziehungsaufgabe wahrnehmen, die Men-
schen zu Liebhabern echter Freiheit zu erziehen und zu befihigen, die Dinge nach eige-
ner Entscheidung im Licht der Wahrheit beurteilen und verantwortungsbewul3t
handeln zu kénnen.2*

Die konziliaren Ausfiihrungen iiber die Religionsfreiheit lassen erkennen, daf3 sich die
Freiheit des einzelnen nicht nur auf den Glaubensakt, sondern auch auf das weitere Ter-
rain religiéser Entscheidungen und Handlungen bezieht.?* Nach Ansicht von Bischof
E.-]. de Smedt miissen die Christen ,sich eine personliche Meinung bilden, miissen (sie)
sich von dem Wesen des Glaubens ihrer Gemeinschaft und dem Sinn der Vorschriften
der Autoritit iiberzeugen. Wer sich damit begniigt, sich passiv der Lehre, die man ihm

15 Vgl. LG9—17.

18 G 32, 3: Wenn auch einige nach Gottes Willen als Lehrer, Ausspender der Geheimnisse und Hirten fiir
die anderen bestellt sind, sowaltet doch unter allen eine wahre Gleichheit in der allen Gliubigen gemeinsa-
men Wiirde und Titigkeit zum Aufbau des Leibes Christi” (vgl. LG 10,2).

17 R, Puza, Diediakonische Funktion des Kirchenrechts — Gewandeltes Rechtsverstindnis im neuen CIC7:
AfKKR 151 (1982) 130—139, 138; vgl. H. Miiller, Die gemeinsame Berufung der Christen und besondere
Berufungen in der Kirche: ThPQ 128 (1980) 358 —367.

18 Vel. LG 12; 14,2.

19 B, Hiring, Frei in Christus I, Freiburg — Basel — Wien 19823, 95f.

20 Vgl. E-W. Bockenforde, Einleitung zur Textausgabe der ,Erklidrung tber die Religionsfreiheit”: H. Lutz
(Hg.), Zur Geschichteder Toleranz und Religionsfreiheit, Darmstadt 1977, 401 —421, 416f; vgl. E. Iserloh,
Die Religionsfreiheit nach dem II. Vatikanischen Konzil, a.a.O. 13.

21 DH2,1. — Zur innerkirchlichen Relevanz der Erklirung iiber die Religionsfreiheit s. J. Brinkmann, Tole-
ranz in der Kirche. Eine moraltheologische Untersuchung iiber institutionelle Aspekte innerkirchlicher
Tolerzanz, Paderborn 1980, bes. 7—65.

22, DHZ,J.,

23 DH3,1.

24 DH 8,2.

25 E. Schrofner, Christentum und Menschenwiirde. Religionsfreiheit als dogmatisches Problem: E. Klin-
ger/K. Wittstadt (Hg.), Glaube im ProzeB. Christsein nach dem II. Vatikanum (FS f. K. Rahner), Frei-
burg — Basel — Wien 1984, 741—756, 755; vgl. H. Schmitz, Tendenzen nachkonziliarer Gesetzgebung,
Trier 1979, 31.

29



vorsetzt, anzupassen, ohne seinem Geist im persénlichen Nachdenken und in der Erfah-
rung des Glaubens wirkliche Anstrengung abzufordern, ist niemals der ideale Christ".26
Diese gegentiber dem CIC/1917 erheblich verinderten Voraussetzungen muf3ten auch
in den von der Bischofssynode 1967 approbierten 10 Leitlinien zur Revision des kirchli-
chen Gesetzbuches,?7 in der nachkonziliaren Gesetzesentwicklung und schlief3lich im
neuen CIC selbst sichtbar werden.

1. Der Leitsatz 3, Absatz 2 der ,Principia quae CIC recognitionem dirigant” und die
Weisungen Papst Pauls VI. fiir die Neukodifikation des kirchlichen Rechts

Im Leitsatz 3, Absatz 2 der Richtlinien fiir die Neukodifikation des kirchlichen Rechts
wird gefordert, dal3 die kanonischen Normen keine Rechtspflichten auferlegen sollen,
wo Hinweise, Ermahnungen, Ratschlige und andere, die Gemeinschaft der Glaubigen
fordernde Mittel ausreichen, das Ziel der Kirche leichter zu erreichen.28 Diese Richtlinie
hat deutlich die diakonisch-pastorale Funktion des Kirchenrechts?? im Auge.3° Eine der
wesentlichen Aufgaben des von der Communio-Ekklesiologie bestimmten Kirchen-
rechts ist es, ,dem Heil zu dienen, indem es dem Glaubigen erméglicht und hilft, in der
Gemeinschaft des Volkes Gottes seinen Weg zum Heil in eigener Verantwortung und in
freier Entscheidung zu gehen”.?' Den Inhalt des Leitsatzes 3, Absatz 2 hat Papst Paul VI.
gerne aufgenommen und noch weiterentwickelt.32 Ausfiihrlicher als je zuvor hat er die
dem einzelnen Glaubigen notwendig zukommende verantwortliche Freiheit betont33
und gefordert, daf3 den Glidubigen entsprechende Entscheidungsgewalt iiberlassen
werde.?¢ Da Papst Paul VI. seine Forderung nach gesetzlichem Freiraum fiir persénliche
Entscheidungen in religidsen Bereichen noch in Anbetracht des ersten revidierten Ent-
wurfs des CIC erhob, ist darin ,moglicherweise eine implizite Kritik“3% an den bis dahin
erstellten Revisionsergebnissen zu sehen.

26 E.-J. de Smedt, Die pastoralen Konsequenzen der Erklirung: J. Hamer/Y. Congar (Hg.), Die Konzilser-
klirung iiber die Religionsfreiheit, Paderborn 1967, 237—259, 242.

27 Communicationes I (1969) 77—85.

#8 Neigitur normae canonicae officia imponant, ubi instructiones, exhortationes, suasiones aliaque subsi-

dia, quibus communio inter fideles foveatur, ad finem Ecclesiae facilius obtinendum sufficientia appa-

reant; . . " (ebd. 79f).

Papst Paul VI., Ansprache vom 19. 2. 1977: AAS 69 (1977) 208 —212, 211f:, Ius enim non est impedimen-

tum, sed adminiculum pastorale; . . * (deutsche Ubersetzung der Ansprache: Osservatore Romano (dt.

Ausgabe vom 18. 3. 1977), 4f; vgl. auch R. Puza, Die diakonische Funktion des Kirchenrechts — Gewan-

deltes Rechtsverstiandnis im neuen CIC?, a.a.0.

30 Vgl. A. Abelli, Kirchenrecht im Geist des Konzils?: HerKorr 32 (1978) 617 —623, 619—622.

' H. Schmitz, Reform des kirchlichen Gesetzbuches. Codex luris Canonici 1963 —1978, Trier 1979, 19.

32 Vgl. ebd.

33 Papst Paul V1., Ansprache bei der Generalaudienz am 25. Juli 1973: Osservatore Romano (dt. Ausgabe

vom 3. 8.1973), 1f. Wir miissen alles tun, um dem christlichen Glauben den Sinn fiir Freiheit und Freude

zu bewahren, der ihm eigen ist. Wir diirfen ihn nicht durch schwere und iiberfliissige Gesetze belasten”

(ebd. 2).

Papst Paul VI., Ansprache an die SRR vom 4. 2. 1977: AAS 69 (1977) 147—153; deutsche Ubersetzung:

Osservatore Romano (dt. Ausgabe vom 11. 3. 1977), 4f: ,SchlieBlich wird der Schutz der Gerechtigkeit

seinen Platz im neuen Kodex finden, weil das rechtliche Leben . . . den einzelnen Gliubigen ihre freie Ver-

antwortung lifBt, die notwendig ist und zur Auferbauung des Leibes Christi gehort . . “ (ebd. Nr. 19).

.Ziel der gesamten Gesetzgebung muf3 die Hilfe fiir das geistliche Leben der Glaubigen sein, das sich mehr

aus der inneren Verpflichtung des Gewissens und der Verantwortung als aus dem Zwang von Geboten

realisieren mul}” (ebd. Nr. 20); ders., Ansprache vom 19. 2. 1977, a.a.O. Nr. 16: Die vornehmste Aufgabe

des kirchlichen Rechts ,ist nicht zu unterdriicken, zu behindern oder gegen etwas anzugehen, sondern es

soll anregen, fordern, schiitzen und einen Raum wahrer Freiheit erméglichen”.

35 H. Miiller, Freiheit in der kirchlichen Rechtsordnung?: AfkKR 150 (1981) 454—476, 469; vgl. ders., Theo-
logisch-kanonische Grundlagen der Grundrechte der Christen in der Kirche. Diskussion. Erster Beitrag:

2

©

= o

3

Y

30



2. Exemplarische Betrachtung des neuen CIC hinsichtlich der Eigenverantwortlichkeit
und Entscheidungsfreiheit des einzelnen Christen

2.1. Vorbemerkungen

Beieiner Primavistadiagnose des neuen CIC fillt auf, daf} er gegeniiber dem alten Codex
662 Canones weniger enthilt. Ist damit aber bereits eine Zuriicknahme von gesetzlichen
Regelungen angezeigt? So einfach 145t sich die Frage nicht beantworten, denn ein Teil
der Gesetzesmaterie, die frither im Codex stand, wird jetzt durch ein Motuproprio oder
durch eine Apostolische Konstitution geregelt oder aber aufgrund der innerkirchlichen
Dezentralisierung der Gesetzgebungsbefugnis der Bischofskonferenzen zugewiesen.38
Von der Anzahl der im neuen kirchlichen Gesetzbuch enthaltenen Canones l1aBt sich
kein RiickschluB auf die Entscheidungsfreiheit des einzelnen Christen ziehen.3?
Programmatisches iiber eine mégliche Eigenverantwortlichkeit des Christen wird in der
Apostolischen Konstitution ,Sacrae disciplinae leges”, mit der das Gesetzbuch promul-
giert wurde, gesagt. Papst Johannes Paul II. schreibt darin, daf3 der Codex ,den Charis-
men Vorrang einriumt und gleichzeitig deren geordneten Fortschrittim Leben der kirch-
lichen Gesellschaft wie auch der einzelnen Menschen, die ihr angehéren, erleichtert”. 38
Tatsichlich wird im Codex ausdriicklich die Verantwortung und Freiheit der Glaubigen
erwihnt. Inc. 212 § 1 wird gesagt, daB die Glaubigen den Erklédrungen und Bestimmun-
gen der geistlichen Hirten in Glaubensangelegenheiten im Bewuf3tsein ihrer eigenen Ver-
antwortung in christlichem Gehorsam zu folgen haben.

Den Laien wird in c. 227 explizit das Recht eingeriumt, in den Angelegenheiten des irdi-
schen Gemeinwesens jene Freiheit zu gebrauchen, die allen Biirgern zukommt.3°

2.2. Die Freiheit in der Annahme des Glaubens

Wenn es in Glaubensangelegenheiten zwar einen ,christlichen Gehorsam” gibt (c. 212
§ 1 CIC/1983), bedeutet das nicht, daf3 jemand zum Glauben gezwungen werden darf.
Inc. 748 § 2CIC/1983 heiftes: ,Niemand hat jemals das Recht, Menschen zur Annahme
des katholischen Glaubens gegen ihr Gewissen durch Zwang zu bewegen.” Schon im
CIC/1917 wurde in c. 1351 garantiert, daB niemand zur Annahme des katholischen
Glaubens gegen seinen Willen gezwungen werden darf.4® Aber gegeniiber dem alten
CIC sind im neuen zwei Verbesserungen zu vermerken, und zwar in systematischer und
in rechtstheologischer Hinsicht.

Die Grundrechte des Christen: Die Grundrechte des Christen in Kirche und Gesellschaft. Akten des IV.
Internationalen Kongresses fiir Kirchenrecht, hg. v. E. Corecco/N. Herzog/A. Scola, Fribourg — Freiburg
— Milano 1981, 97—101, 100.

38 A, Scheuermann, Zur Einfithrung in den CIC 1983: Ordenkorr. 24 (1983) 391 —403, 394.

37 Allerdings hat die Feststellung von A. Hollerbach, daf3 sich das Kirchenrecht als Recht zuriickzieht (A.
Hollerbach, Neuere Entwicklungen des katholischen Kirchenrechts, Karlsruhe 1974, 33) auch weiterhin
Bestand.

38 Ap. Konst. ,Sacrae disciplinae leges” v. 25. 1. 1983: Codex luris Canonici (Lateinisch-deutsche Ausgabe),
Kevelaer 1983, VIII—XXVII, XIX.

39 Dies gilt selbstverstandlich auch fiir Kleriker” (M. Kaiser, Die Laien: HdbKathKR, 184—189, 188).

40 Diese Norm ist im Grunde selbstverstindlich und wire daher iiberfliissig; sie formuliert jedoch aus-
driicklich den Willen der Kirche zum Schutz der persénlichen Freiheit (H. Schmitz, Die Gesetzessystema-
tik des CIC, Miinchen 1963, 322). Wie wichtig dennoch diese Norm ist, zeigt die Erklarung tiber die Reli-
gionsfreiheit, die sie als Quelle benutzt (DH 10, Anm. 9).

31



Wihrend derc. 1351 CIC/1917 im Normenkomplex iiber die Mission enthalten war und
von daher zunichst einmal nur als eine Einzelbestimmung galt, 41 ist im Codex von 1983
die Bestimmung tiber die freie Annahme des Glaubens systematisch als Grundnorm des
kirchlichen Verkiindigungsrechtes zu finden.42

Eine rechtstheologische Weiterentwicklung beziiglich der freien Annahme des Glau-
bensistin c. 748 § 2 CIC/1983 erkennbar, der gezielt auf den Schutz des Gewissens vor
jeglicher Zwangsanwendung hinweist. Im alten CIC war in c. 1322 § 2 noch die grund-
satzliche Verpflichtung des Menschen enthalten, sich um die Botschaft des christlichen
Glaubens zu mithen und die Aufnahme in die als wahr erkannte Kirche zu erbitten. In
c. 748 § 1 CIC/1983 wird nun gesagt, daf3 alle Menschen in den Fragen, die Gott und
seine Kirche betreffen, die Wahrheit suchen sollen und daf3 sie kraft gittlichen Gesetzes
die Ptlicht und das Recht haben, die erkannte Wahrheit anzunehmen und zu bewahren.
Mit dieser Aussage kann das neue kirchliche Gesetzbuch nicht unter dem Verdacht ste-
hen, suchende Menschen in die katholische Kirche zu dringen,*3 sondern es zeigt hier
ein 6kumenisches Gespiir.44

Das in der Erklarung iiber die Religionsfreiheit angegebene Recht auf religitse Freiheit
auch derjenigen, die nicht ihrer Pflicht zur Wahrheitssuche nachkommen,** wird im
CIC/1983 nicht aufgegriffen. Unberiicksichtigt bleibt ebenfalls die von H. Schmitz ge-
forderte Ergénzung, ,daB niemand von irgendeiner menschlichen Macht, auch nicht in
der katholischen Kirche, gezwungen werden darf, seinen Glauben gegen sein Gewissen
zu bewahren und vor anderen 6ffentlich zu bekennen®, 46

Im Widerspruch zur freien Annahme des Glaubens, die der neue CIC jedem zusichert,
steht indes § 2 des c. 868 CIC/1983. Er erlaubt, ein Kind katholischer und auch nicht-
katholischer Eltern in Todesgefahr gegen den Willen der Eltern zu taufen.*”

Diese Bestimmung des jetzt giiltigen Codex hat eine interessante Entwicklung durchge-
macht. Sie hat einen rechtstheologischen Héhenflug hinter sich, der mit einer Bruchlan-
dung endete.

Im CIC/1917 wirdin c. 750 § 1 dargelegt, daB3 Kinder von Unglaubigen in Lebensgefahr
gegen den Willen ihrer Eltern getauft werden diirfen. Eine beachtliche Anderungerfihrt
dieser Paragraph durch den ersten Entwurf fiir ein neues Sakramentenrecht aus dem Jah-
re 1975. Danach darf ein Kind, katholischer und auch nichtkatholischer Eltern, in Le-
bensgefahr erlaubterweise getauft werden, wenn nicht der ausdriickliche Wille beider
Eltern oder ihrer gesetzlichen Vertreter dagegensteht.*® Im Schema von 1980 taucht

41 H. Miiller, Freiheit in der kirchlichen Rechtsordnung?, a.a.O. 462. ,Da sie (die Norm in c. 1351) nicht nur
fiir Cap. Ill,De sacris missionibus, sondern fiir die gesamte Verkiindigung des Gotteswortes von Bedeu-
tung ist, sollte sie richtiger bei den einleitenden Normen dieses Titels in Verbindung mit c. 1322 stehen”
(H. Schmitz, Die Gesetzessystematik des CIC, a.a.0. 322; vgl. P. Kriimer, Religionsfreiheit in der Kirche.
Das Recht auf religigse Freiheit in der kirchlichen Rechtsordnung, Trier 1981, 15f).

#2 Vgl. G. Luf, Glaubensfreiheit und Glaubensbekenntnis: HdbKathKR, 561—567, 565.

#3 Vgl. |. Klein, Grundlegung und Grenzen des kanonischen Rechts: ders., Skandalon um das Wesen des
Katholizismus, a.a.0. 88—114, 105.

#4 Zukumenischen Perspektiven des neuen kirchlichen Gesetzbuchess. H. Miiller, Der 6kumenische Auf-
trag: HdbKathKR, 553—561, 558 —561.

5 DH 2.2

6 H. Schmitz, Glaubens- und Bekenntnispflicht: GriNKirchR, 438—440, 439; vgl. J. Brinkmann, Toleranz
in der Kirche, a.a.0. 53.

*7 Hinter dieser Bestimmung steht die theologische Auffassung, daf3 die Taufe der einzige Weg zum Heil ist
(vgl. c. 849 CIC/1983).

“8 Schema documenti pontificii quo disciplina canonica de Sacramentis recognoscitur, Typ. Pol. Vat. 1975,
c16§2.

32



dann wieder die Wendung ,auch gegen den Willen der Eltern” auf, doch mit der Ein-
schriankung, daB die Taufe nicht die Gefahr des Hasses gegen die Religion herausfordern
diirfe.*?

Esdauerte aber nicht lange, bis der Hinweis auf einen méglichen Hal3 gegen die Religion
wieder gestrichen wurde. Die Begriindung lautete, daf3 eine drgerliche Reaktion auf die
Taufe gegen den Willen der Eltern das geringere Ubel sei.59.

Etwas verwirrender wird das Ganze noch, wenn in der Einfithrung zum neuen kirch-
lichen Gesetzbuch von W. Aymans zu lesen ist: ,Beziiglich der Taufe sei angemerkt, daf3
jene Norm, nach der ein Kind, das vor Erlangung des Vernunftgebrauches zu sterben
droht, auch gegen den Willen der Eltern getauft werden darf, nicht mehr wiederkehrt.
Wenn es richtig ist, daB fiir die Kindertaufe im allgemeinen dem Elternwillen eine
Schliisselrolle zufillt, ist die genannte Anderung um der Glaubwiirdigkeit willen not-
wendig gewesen”.5' Da jedoch die Norm beziiglich der Kindertaufe gegen den Willen
der Eltern inhaltlich unverindert aus dem CIC/1917 iibernommen wurde, bleibt
Aymans naturrechtliche Legitimation einer entsprechenden Anderung als Postulat
stehen. So kommentiert auch A. E. Hierold den c. 868 § 2 CIC/1983 wiefolgt: ,Im Lichte
des Elternrechts®2 begegnet diese Bestimmung jedoch erheblichen Bedenken und sollte
daher nur duBerst behutsam angewandt werden”.5?

2.3. Die Freiheit in der Ausiibung des Glaubens

Die geforderte und sich auch logisch aus c. 748 CIC/1983 ergebende Freiheit der Bewéh-
rung im Glauben wird im neuen Gesetzbuch nicht in einer eigenen Fundamentalnorm
ausgedriickt.5* Dennoch wird die Glaubens- und Entscheidungsfreiheit der Glaubigen
in einzelnen Canones verbrieft.

2.3.1. Der Geltungsanspruch des CIC/1983

Waurden nach c. 12 CIC/1917 prinzipiell alle Getauften als Adressaten kirchlicher
Gesetze betrachtet, so erstreckt sich deren Geltungsbereich gemaf c. 11 CIC/1983 aus-
schlieBlich auf die in der katholischen Kirche Getauften und die in sie Aufgenommenen.
Nichtkatholischen Christen wird damit das Recht zugestanden, ihren eigenen christ-
lichen Glauben zu leben. Sie werden nicht mehr katholischerseits vereinnahmt.%3

2.3.2. Die ,formell Distanzierten”

Das kirchliche Gesetzbuch von 1983 spricht im Unterschied zum CIC/1917 einen ,Kir-
chenaustritt” an. Es wird festgestellt, daB sich ein Christ ,in einem formalen Akt” von
der katholischen Kirche lossagen kann (vgl. cc. 1086 § 1; 1117; 1124 CIC/1983). Nach
dem bis zum 27. November 1983 geltenden Codex Iuris Canonici waren diejenigen, die
sich von der Kirche formell distanzierten, noch der kanonischen EheschlieBungsform

49 Schema Codici luris Canonici, Libreria Editrice Vaticana 1980, c. 822 § 2.

50 Relatio, Typ. Pol. Vat. 1981, 201.

51 W, Aymans, Einfithrung in das neue Gesetzbuch der lateinischen Kirche, hg. vom Sekretariat der Deut-
schen Bischofskonferenz, Bonn 1983, 25.

52 Vgl. . 1113 CIC/1917; DH 5; c. 226 § 2 CIC/1983.

53 A, E. Hierold, Taufe und Firmung: HdbKathKR, 659—675, 668.

54 Vgl. G. Luf, Glaubensfreiheit und Glaubensbekenntnis, a.a.O. 566.

55 P Krimer, Religionsfreiheit in der Kirche, a.a.O. 30.

33



unterworfen (c. 1099 § 1 CIC/1917). K. Mérsdorf macht dazu eine etwas doppeldeutige
Bemerkung: ,Wer einmal zur katholischen Kirche gehért hat, soll aus seinem Abfall kei-
nen Vorteil ziehen . . ”.%¢ Demgegeniiber sind nach dem CIC/1983 die aus der katholi-
schen Kirche Ausgetretenen nicht mehr an die kanonische EheschlieBungsform gebun-
den (c. 1117 CIC/1983).57

Im Zusammenhang mit dem Kirchenaustritt ist noch auf folgendes hinzuweisen. Die
Kirche betrachtete den Ausgetretenen als Abtriinnigen, der sich nach c. 2314 §1n.1
CIC/1917 den Kirchenbann zuzog, 58 und zwar als Tatstrafe. 5 Gegen diese Strafbestim-
mung wurden Einwande erhoben. Der Kirchenaustritt 1468t sich nach Ansicht von
K. Mérsdorf ,nicht eindeutig in die Deliktformen der Apostasie, der Haresie und des
Schismas einordnen’,5® weil er aus den unterschiedlichsten Beweggriinden erfolgen
kann.8! So waren auch die Entwiirfe zum neuen Gesetzbuch der Kirche davon ausge-
gangen, daf3 ein Widerspruch zum kirchlichen Glaubensverstzindnis eigens gepriift und
festgestellt werden miisse, um dann gegebenenfalls jemanden mit der Exkommuni-
kation belegen zu kénnen.$2

Obwohl sich eine eindeutige strafrechtliche Einordnung des Kirchenaustritts nicht vor-
nehmen 1aBt, wird man nach c. 1364 § 1 in Verbindung mit c. 751 CIC/1983¢2 folgern
konnen, daf ein Kirchenaustritt, insofern er einen Versto3 gegen den Glauben und ein
Lossagen von der Kirche als Gemeinschaft der Glaubenden darstellt, die von selbst ein-
tretende Exkommunikation bewirkt.54

2.3.3. Das Recht auf eigene Spiritualitit

Der Forderung K. Rahners, die Kirche miisse innerhalb des religiésen Lebens ,unter
ihren eigenen Gliedern die Vermassung und die Flucht in das bloB kollektive religiése
Leben beké@mpfen: Unselbstandigkeit, Flucht vor personlicher Verantwortung, Abwar-
ten kirchlicher Weisungen von oben am falschen Ort . . 85 trigt das jetzt giiltige Ge-
setzbuch der lateinischen Kirche Rechnung. Zu den Grundrechten aller Gliubigen ge-
hort das Recht, ,der eigenen Form des geistlichen Lebens zu folgen” (c. 214 CIC/1983).66
Die Ordensleute werden z. B. in die Pflicht genommen, hinsichtlich der sozialen Kom-
munikationsmittel selbst dariiber zu entscheiden, was fiir ihre Berufung schidlich ist
(c. 666). Thnen steht auch in bezug auf die geistliche Fithrung die gebiihrende Freiheit
zu (c. 630 § 1).

6 K. Morsdorf, Kirchenrecht II, Miinchen — Paderborn — Wien 196712, 254.

57 ,Auch hier duBert sich die Tendenz, den Geltungsbereich kirchlicher Rechtsvorschriften einzuschrinken”
(P. Kriimer, Die Zugehérigkeit zur Kirche: HdbKathKR, 162—171, 169).

8 Vgl. K. Mérsdorf, Kirchenrecht I, Miinchen — Paderborn — Wien 196411, 184.

%% Ders., Kirchenrecht III, Miinchen — Paderborn — Wien 197911, 425,

50 Ebd. 424,

81 Ebd.

2 Communicationes X (1977) 305; vgl. P. Krimer, Was bringt die Reform des Kirchenrechts?: StdZ 199
(1981) 651—659, 655f; ders., Was brachte die Reform des Kirchenrechts?: StdZ 201 (1983) 316 — 326, 321;
H. Schwendenwein, Das neue Kirchenrecht, Graz — Wien — Koln 1983, 464.

8 Vgl. N. Ruf, Das Recht der katholischen Kirche, Freiburg — Basel — Wien 1983, 3571,

8¢ P. Krimer, Die Zugehérigkeit zur Kirche, a.a.0. 169; P. Gradauer, Der Kirchenaustritt und seine Folgen:
ThPQ 132 (1984) 64—75, 66. i

% K. Rahner, Schriften zur Theologie Il, Einsiedeln — Ziirich — Kéln 19615, 113. Vgl. . Ratzinger, Freiheit
und Bindung in der Kirche: Akten des IV, Internationalen Kongresses fiir Kirchenrecht, a.a.0, 37—52,
51: ,Der Vielfalt spiritueller Entwiirfe und Lebensformen muf unter dem gemeinsamen MaB des Glau-
bens breiter Raum gegeben werden”

8 Vgl. LG 12,2; Schema-LEF c. 14; s. auch P. Hinder, Grundrechte in der Kirche, Fribourg 1977, 231f.

34



2.3.4. Die Entscheidungsfreiheit hinsichtlich des vorgeschriebenen jihrlichen
Kommunionempfangs

Nach c. 859 § 1 CIC/1917 war jeder vernunftbegabte katholische Christ verpflichtet,
wenigstens einmal im Jahr, und zwar zur 6sterlichen Zeit, die Eucharistie zu empfangen.
Dabei war es dem Ortsordinarius gestattet, innerhalb bestimmter Grenzen die &sterli-
che Zeit zu verlidngern (c. 859 § 2 CIC/1917). Aus einem verniinftigen Grund konnte
auch der Beichtvater erlauben, daf3 jemand den Empfang der Osterkommunion fiir eine
gewisse Zeit hinausschob (c. 859 § 1 CIC/1917).

Im neuen CIC ist die Verpflichtung jedes zur Kommunion zugelassenen Glaubigen, ein-
mal im Jahr die heilige Kommunion zu empfangen, rezipiert worden (c. 920 § 1
CIC/1983). Generell mul3 dieses Gebot in der 6sterlichen Zeit erfiillt werden (c. 920 § 2).
Neu ist aber der Zusatz: ,wenn ihm (dem Gebot) nicht aus gerechtem Grund zu einer
anderen Zeit innerhalb des Jahres Geniige getan wird” (ebd.). Durch diese Klausel wird
dem einzelnen Christen die Freiheit gelassen, einen von ihm aus gerechtem Grund ge-
wiahlten Zeitpunkt fiir den jahrlichen Kommunionempfang wahrzunehmen.

Zudem kann jetzt auch auf die mit Riicksicht auf die Verpflichtung zum jahrlichen Kom-
munionempfang eingerdumte, liturgisch sehr fragwiirdige®” Moglichkeit des Ortsordi-
narius, die Zeit zwischen dem 4. Fastensonntag®® und dem Hochfest der Dreifaltigkeit
als dsterliche Zeit zu deklarieren,®® verzichtet werden.”®

2.3.5. Anderungen beziiglich des Fasten- und Abstinenzgebotes

Das géttliche Gebot, Bufe zu tun (Mk 1, 15), wird von der kirchlichen Autoritat durch
die BuBordnung geregelt. Der CIC/1983 greift in den cc. 1249—1253 wesentlich die von
PapstPaul VI. inder Apostolischen Konstitution ,Paenitemini” vom 17. 2. 19667 vorge-
nommene Neuordnung des BuBwesens auf.”?Im Vordergrund steht nun nicht mehreine
zum Pharisdertum verleitende zentrale Vorschrift itber den Verzicht auf bestimmte Spei-
sen. Die Abstinenz bezieht sich zwar zunichst auf Fleischspeisen, aber es kann von der
Bischofskonferenz auch die Abstinenz von anderen Speisen gefordert werden (c. 1251
CIC/1983). Die Bischofskonferenz besitzt die Kompetenz, sogar andere Buf(formen,
besonders Werke der Caritas und Frommigkeitsiibungen, ganz oder teilweise an Stelle
von Fasten und Abstinenz festzulegen (c. 1253 CIC/1983).

Die wesentliche Beobachtung der kirchlich vorgeschriebenen BuBtage stellt nach wie
vor eine gewichtige Verpflichtung dar.73 Die Kirche legt aber nicht mehr fest, wann eine
Nichtbeachtung der BuBverordnung im einzelnen zur schweren Siinde oder Schuld
fithrt. Nach dem geltenden Recht verst6 3t derjenige schwer gegen das kirchliche Fasten-
und Abstinenzgebot, der ohne Entschuldigungsgrund einen in quantitativem oder qua-

57 Vgl. A. Adam, Das Kirchenjahr mitfeiern, Freiburg — Basel — Wien 1979, 75—81; H. Auf der Maur,
Feiern im Rhythmus der Zeit I: Handbuch der Liturgiewissenschaft, Teil V, hg. v. H. B. Meyer u. a.,
Regensburg 1983, 138.

68 [n deutschen Ditzesen war es sogar iiblich gewesen, die dsterliche Zeit bereits am Aschermittwoch oder
am 1. Fastensonntag beginnen zu lassen (J. Miller, Osterliche Zeit: LThK? VII, 1277).

% C. 859 § 2 CIC/1917.

70 Anders N. Ruf, der den Beginn der osterlichen Zeit mit dem Aschermittwoch angibt (N. Ruf, Das Recht
der katholischen Kirche, a.a.O. 221).

71 Ap. Konst. ,Paenitemini”: AAS 58 (1966) 177—198; NKD 2, 6—47.

72 R, Sebott, Geheiligte Zeiten: HdbKathKR, 654-659, 657.

73 Responsum der Konzilskongregation vom 24. 2. 1967: AAS 59 (1967) 229.

35



litativem Sinn betrichtlichen Teil der vorgeschriebenen BuBverpflichtung unterld3t.7*
Damit wird dem einzelnen katholischen Christen Freiheit und Verantwortung fiir sein
eigenes BuBetun, fiir seine Metanoia, zugestanden.

2.3.6. Die freie Wahl des Lebensstandes

In c. 219 CIC/1983 wird allen Glaubigen das Recht zuerkannt, ihren Lebensstand frei
von jeglichem Zwang zu wihlen.”® Dieses kirchliche Recht ist eine Rezeption und Aus-
formung des allgemeinen Menschenrechts auf freie Entfaltung der Persénlichkeit.”®
Das Recht auf freie Wahl des Lebensstandes im neuen CIC wird, wenn es sich materiell
vom CIC/1917 unterscheiden soll, in der Kirche etwas mehr besagen miissen, als daf3
niemand zur EheschlieBung, zum Empfang einer sakramentalen Weihe oder zum Ein-
tritt in ein Institut des geweihten Lebens oder in eine Gesellschaft des apostolischen Le-
bens gezwungen werden darf.

2.3.7. Die Aufhebung der Biicherzensur

In die Zeit der nachkonziliaren Gesetzgebung fillt die Aufhebung des Biicherverbotes.
Jeder Glaubige kann seit dem Dekret der Glaubenskongregation vom 15. 11. 196677,
durch das die Biicherverbote des c. 1399 CIC/1917 abgeschafft7® und die damit verbun-
denen Strafen (vgl. c. 2318 CIC/1917) aufgehoben wurden, nur fiir sich persénlich Bii-
cher auf den Index setzen. Das Biicherverbot bleibt nimlich in seiner moralischen Ver-
pflichtung bestehen, da von ihm keine menschliche Autoritit befreien kann.”®

Die Aufhebung der Biicherverbote zielt darauf ab, dem einzelnen Glied der Kirche eine
groBere Freiheit fiir eine verantwortete Entscheidung zuzubilligen. 80

Ungeachtet dessen bleibt es das Recht und die Pflicht der Hirten der Kirche, dariiber zu
wachen, daf3 nicht durch Schriften oder den Gebrauch der sozialen Kommunikations-
mittel der Glaube oder die Sitten der Glaubigen Schaden nehmen (c. 823 CIC/1983).
Die Bischéfe konnen die von den Gliaubigen ihrer Didzesen herausgegebenen Schriften,
soweit sie den Glauben oder die Sitten beriihren, ihrem Urteil unterwerfen und nétigen-
falls zuriickweisen (ebd.). Nach c. 831 § 1 CIC/1983 diirfen katholische Christen in Ta-
geszeitungen, Zeitschriften oder anderen Periodika, die die katholische Religion oder
die guten Sitten offenkundig angreifen, nicht schreiben; es sei denn, es l4ge ein gerechter
und verniinftiger Grund vor.

 Ap. Konst. ,Paenitemini” II § 2; vgl. B. Hiiring, Frei in Christus I, a.a.0. 399f,

7S Vgl. Schema-LEF c. 19,

8 M. Kaiser, Die rechtliche Grundstellung der Christglaubigen: HdbKathKR, 171—184, 178. Zum allge-
meinen Menschenrecht auf freie Personlichkeitsentfaltung s. T. Maunz/R. Zippelius, Deutsches Staats-
recht, Miinchen 198224, 171—174.

7T AAS 58 (1966)1186; vgl. dazu G. May, Die Aufhebung der kirchlichen Biicherverbote: Ecclesia et ius (FS
fiir A. Scheuermann), hg. v. K. Siepen/]. Weitzel/P. Wirth, Miinchen — Paderborn — Wien 1968,
547—571, 564—567,

78 Vgl. z. B. A. Sleumer, Index Romanus, Osnabriick 195110,

70 K. Mérsdorf, Kirchenrecht II, a.a.O. 438; H. Schmitz, Tendenzen nachkonziliarer Gesetzgebung, a.a.0.
25,

8 R. Sebott schreibt zu den Canones 822—832 CIC/1983: ,Bei diesen Ausfithrungen im neuen CIC spiirt
man deutlich den Zug zur Entrechtlichung, verbunden mit dem Appell an die gréBere Verantwortung des
cinzelnen” (R. Sebott, Das neue kirchliche Gesetzbuch: HerKorr 37 [1983] 128—134, 130).

36



2.3.8. Anderungen beziiglich des Mischehenrechts

Die Bekenntnisverschiedenheit der Ehe fillt im neuen Gesetzbuch nicht mehr unter die
Ehehindernisse.®' Dasstrenge Verbot des CIC/1917 in bezug auf die EheschlieBung zwi-
schen zwei Getauften, von denen der eine katholisch ist, der andere einer hiretischen
oder schismatischen Religionsgemeinschaft angehart (c. 1060 CIC/1917), wurde durch
das Motuproprio Papst Pauls VI. ,Matrimonia mixta” vom 31. 3. 1970 aufgehoben.82
Die EheschlieBung bedurfte nun nur noch einer Dispens des Ortsordinarius vom Hin-
dernis der Konfessionsverschiedenheit. Nach c. 1124 CIC/1983 wird jetzt nicht mehr
eine férmliche Dispens verlangt. Doch bleibt die Erlaubnis fiir den Abschluf3 einer
Mischehe der zusténdigen Autoritit vorbehalten.83

Mit Blick auf die bekenntnisverschiedenen Ehen sei noch auf die Bestimmungen iiber
die Taufe und Erziehung der Kinder hingewiesen. Nach dem MP ,Matrimonia mixta”
hatte der katholische Ehepartner die schwerwiegende Verpflichtung, das aufrichtige
Versprechen abzugeben, nach Kriften alles zu tun, damit seine Kinder in der katholi-
schen Kirche getauft und erzogen wurden.®* Diese Anordnung ist in c¢. 1125 n. 1
CIC/1983 aufgenommen worden.85

ImMP,Matrimonia mixta” wurde auchdieinc. 2319 § 1 nn. 3und 4 CIC/1917 statuierte
Strafsanktion, nach der Katholiken, die ihre Kinder au3erhalb der katholischen Kirche
taufen und erziehen lieBen, der Exkommunikation als Tatstrafe verfielen, abrogiert®¢.
In Anbetracht der tragenden Grundgedanken der neuen Mischehenordnung, die auf die
Achtung des Grundrechtes auf Ehe und Familie und der freien Glaubens- und Gewis-
sensentscheidung abzielen,®7 ist es unverstindlich, wie die Strafbestimmung des c. 1366
in den CIC /1983 gelangen konnte. Nach ihr werden Eltern bzw. deren Stellvertreter, die
eine nichtkatholische Taufe oder Erziehung ihrer Kinder veranlassen, mit einer Beuge-
strafe oder einer anderen gerechten Strafe belegt. Im Unterschied zu der Strafbestim-
mung des CIC/1917 handelt es sich hier nicht um eine Tatstrafe, sondern um eine
Spruchstrafe (Urteilsstrafe), die zumindest eine Beurteilung der jeweiligen Situation
durch den Ortsbischof voraussetzt.®8 Zu priifen bleibt, inwieweit sich diese Strafrege-
lung auf die Mischehen bezieht, 8 dieim Unterschied zu frither keine rechtlichen Garan-
tien mehr fiir die katholische Kindererziehung zu geben brauchen.®°

81 P Kriimer, Was brachte die Reform des Kirchenrechts?, a.a.O. 323; |. Prader, Das kirchliche Eherecht, Bo-
zen — Wiirzburg — Innsbruck — Wien 1983, 133; vgl. auch H. Zapp, Kanonisches Eherecht, Freiburg
19838, 209—213.

82 MP ,Matrimonia mixta“: AAS 62 (1970) 257—263; NKD 28, 118—133.

83 H, Heinemann vermutet, daB es sich bei dem Verbot der konfessionsverschiedenen Ehe in der Sache doch
um ein verbietendes Ehehindernis handelt (H. Heinemann, Die konfessionsverschiedene Ehe:
HdbKathKR, 796—808, 799; vgl. auch M. Kaiser, Neues im neuen Gesetzbuch der Kirche: StdZ 202
[1984] 262—276, 275).

84 MP ,Matrimonia mixta“, Nr. 4.

85 H, Zapp, Kanonisches Eherecht, 214f.

86 MP ,Matrimonia mixta“, Nr. 15.

87 M. Schmitz, Tendenzen nachkonziliarer Gesetzgebung, a.a.O. 27; H. Heinemann, Die konfessionsver-
schiedene Ehe, a.a.0. 807.

88 M. Heinemann, Die konfessionsverschiedene Ehe, 806.

89 Vel. ebd.

90 P Krimer, Was brachte die Reform des Kirchenrechts?, a.a.O. 226, Anm. 21.

37



In einem von den Prinzipien des Okumenismus und der Entscheidungsfreiheit des ein-
zelnen gepragten kirchenrechtlichen System bildet diese Bestimmung einen Fremd-
korper.®?

2.3.9. Die Tolerierung der Feuerbestattung

Bereits zur Zeit des II. Vatikanums wurde dasinc. 1203 § 1 CIC/1917 angefiihrte Verbot
der Feuerbestattung durch eine Instruktion des Hl. Offiziums gemildert.%2 Eine kirchli-
che Bestattung des Eingedscherten wurde erlaubt, sofern die Leichenverbrennung nicht
aus Leugnung von Dogmen, aus sektiererischem Geist oder aus Haf3 gegen die katholi-
sche Religion und Kirche geschah. Die fiir ein solches Begribnis auferlegten Einschrin-
kungen des Begrabnisritus wurden erst durch den neuen Ordo Exsequiarum vom
15. 8. 1969 beseitigt.?? Doch es soll weiterhin an der Begribnisfeier ersichtlich sein, daf3
die Kirche die Erdbestattung der Leichenverbrennung vorzieht.?4 So wird auch in
c. 1176 § 3 CIC/1983 die ,fromme Gewohnheit’, den Leichnam eines Verstorbenen zu
beerdigen, ?5 empfohlen. Der neue CIC verbietet die Feuerbestattung nicht mehr grund-
satzlich. Sie ist nur dann untersagt, wenn sie aus Griinden gewzhlt wird, die der christ-
lichen Glaubenslehre widersprechen (c. 1184 § 1 n. 2 CIC/1983). ,Durch diese Neurege-
lung ist nicht nur die kirchliche Disziplin in zeitgeméBer Weise gemildert worden, son-
dern wird auch die freie Entscheidung des Glaubigen hinsichtlich seines Begribnisses
angemessen respektiert”.98

2.3.10. Die freie Wahl der Schule

Gegeniiber dem CIC/1917, der den Besuch nichtkatholischer Schulen verbot (c. 1374
CIC/1917), wird im kirchlichen Gesetzbuch von 1983 den Eltern das Recht gegeben,
eine Schule fiir ihre Kinder frei zu wihlen (c. 797 CIC/1983). Dazu wird den Eltern vor-
geschlagen, ihre Kinder jenen Schulen anzuvertrauen, in denen die katholische Erzie-
hung gesichert ist. Anderenfalls sollen sie dafiir sorgen, daB die erforderliche katholi-
sche Erziehung auBBerhalb der Schule geschieht (c. 798 CIC/1983).

2.3.11. Die Konsequenzen aus der Mitgliedschaft in einer Freimaurerloge

Nach c. 1374 CIC/1983 fithrt die Zugehorigkeit zu einer Freimaurerloge nicht mehr wie
nach c. 2335 CIC/1917%7 ipso facto zur Exkommunikation. Der CIC /1983 schreibt vor,
dapB derjenige, der einer Vereinigung beitritt, die gegen die Kirche Machenschaften be-
treibt, mit einer gerechten Strafe belegt werdensoll (c. 1374). Auf eine namentliche Nen-

91 H. Miiller, Geist und Gesetz. Das neue Gesetzbuch fiir die Kirche: Siidwestfunk. Glauben heute — vom
22. 5.1983 (Manuskript), 9; ders., Ein neues Gesetzbuch fiir die Kirche. Erwartung und Wirklichkeit:
Pastoralblatt 35 (1983) 354—360, 358.

92 Instructio de cadaverum crematione vom 5. 7. 1963: AAS 56 (1964) 822f.

93 Ordo Exsequiarum, Typ. Pol. Vat. 1969, Normae generales, Nr. 15.

%4 Ebd.

% ,Im Erdbegribnis sieht die Kirche die gréBte Ahnlichkeit mit dem Begribnis des Herrn* (H. ]. E Reinhardt,
Das kirchliche Begribnis: HdbKathKR, 840—844, 840).

 H. Schmitz, Tendenzen nachkonziliarer Gesetzgebung, a.a.0. 31.

7 ,Nomen dantessectae massonicaealiisve eiusdem generis associationibus quae contra Ecclesiam vel legiti-
mas civiles potestates machinantur, contrahunt ipso facto excommunicationem Sedi Apostolicae simpli-
citer reservatam” (c. 2335 CIC/1917).

38



nung solcher Vereinigungen wird verzichtet.®® Wenn im CIC/1983 beziiglich der Mit-
gliedschaft in einer Freimaurerloge keine strafrechtlichen Sanktionen erwiahnt werden,
so behiltdoch dasin der Erklarung der Deutschen Bischofskonferenz vom 12. 5. 19809°
ausgesprochene moralische Verbot eines Eintritts in eine Loge seine Giiltigkeit.!%°
Die Beurteilung der Freimaurerei durch die Deutsche Bischofskonferenz wird durch
eine Erklirung der Glaubenskongregation vom 26. 11, 19831, die aufgrund fehlender
Angaben iiber die Freimaurerei im neuen CIC abgegeben wurde, bekriftigt und ver-
scharft. Die Erklarung der Glaubenskongregation wiederholt das negative Urteil der
Kirche tiber die freimaurerischen Vereinigungen und verbietet die Zugehorigkeit zu ei-
ner Loge. Die katholischen Christen, die der Freimaurerei angehéren, befinden sich im
Stand der schweren Siinde und kénnen nicht die heilige Kommunion empfangen. 92 Die
Erklirung der Glaubenskongregation geht hier weiter als der CIC/1983, der ein Inter-
dikt nur fiir die Leiter und Forderer antikirchlicher Vereinigungen ausspricht (c. 1374).
Abzuwarten bleibt, wieweit mit dieser romischen Erklirung ,die Bemithungen, im Ver-
hiltnis Kirche— Freimaurer zu einem neuen modus vivendi zu kommen”, 13 zuriickge-
worfen werden.

2.4. Wiirdigung der Ergebnisse

Der neue CIC erspart seinem Betrachter Wechselbider nicht. An so manchen Stellen
ist die konziliare Idee der Freiheit und Verantwortung des einzelnen Glaubigen ver-
wirklicht worden, an anderen wird sie wieder zuriickgenommen, und statt dessen tau-
chen dann lingst iiberwunden geglaubte Relikte des alten Codex auf.

Obwohl daskirchliche Gesetzbuch die Entscheidungsfreiheit und Eigenverantwortlich-
keit des einzelnen Christen respektiert und schiitzt, 19 ist es nicht gelungen, den Begriff
von der geistlichen Freiheit als Gegenbegriff zur ,potestas sacra” in den Codex aufzuneh-
men'%5 und z. B. auf die Verpflichtung des Gliubigen zum Dispenseinholen fiir eine Be-
freiung von der Sonntagspflicht aus gerechtem Grund zu verzichten (vgl. c. 1245 CIC/
1983).106

Es wiire auch zu iiberlegen gewesen, ob die spirituelle und ekklesiale Notwendigkeit zur
jahrlichen Kommunion'%? und Beichte°® nicht sinnvollerweise als Empfehlung anstatt

98 Bischof J. Stimpfle sicht bei den freimaurerischen Vereinigungen den Tatbestand der Machenschaften ge-
gen die Kirche vorliegen. Wenn ein Katholik einer solchen Vereinigung beitritt, sind seiner Meinung nach
diecc. 1364 und 1374 CIC /1983 anzuwenden (]. Stimpfle, Freimaurerei und katholische Kirche. Nach Ver-
Sffentlichung des neuen Kirchenrechts: IKZ Communio 13 [1984] 166—174, 173).

99 Erklirung der Deutschen Bischofskonferenz vom 12, 5. 1980 zur Frage der Mitgliedschaft von Katholiken
in der Freimaurerei: AfkKR 149 (1980) 164—174.

100 R Sebott, Der Kirchenbann gegen die Freimaurerei ist aufgehoben: StdZ 201 (1983) 411—421, 416.

101 Erklarung der Glaubenskongregation zur Freimaurerei vom 26. 11. 1983: Osservatore Romano (dt. Aus-
gabe vom 2. 12. 1983), 3.

102 Ehd. — DieFeststellung, daB ein Katholik, der einer Freimaurerloge angehort, sichim Stand der schweren
Siinde befindet, ist moraltheologisch nicht ganz unproblematisch. Zu den Bedingungen fiir eine schwere
Siinde s. . Mausbach/G. Ermecke, Katholische Moraltheologie I, Miinster 19548, 339—343.

103 Freimaurerschelte: HerKorr 38 (1984) 4f, 4.

104 [ Miiller, Theologisch-kanonische Grundlagen der Grundrechte der Christen, a.a.0. 100; ders., Geist
und Gesetz, a.a.0. 8; ders., Ein neues Gesetzbuch fiir die Kirche, a.a.O. 357.

105 [ Schmitz, Der Codex luris Canonici von 1983: HdbKathKR, 33—57, 47. Zum Begriff von der geistli-
chen Freiheit s. W, Aymans, Kirchliche Grundrechte und Menschenrechte: AfkKR 149 (1980) 389—409,
403—406; ders., ,Munus” und ,Sacra potestas”: Akten des IV. Internationalen Kongresses fiir Kirchen-
recht, a.a.0. 185—202, 196—199.

108 [, Miiller, Das Sonntagsgebot — Anachronismus oder heilsamer Appell?: ThPQ 122 (1974) 150—163,
162; ders., Freiheit in der kirchlichen Rechtsordnung?, a.2.0. 470, Anm. 106.

107 Vel. cc. 897f CIC/1983.

108 Vg, c. 959 CIC/1983.

39



als MuBvorschrift ohne Rechtswirkungen (cc. 920 § 1; 989 CIC/1983) hitte ausgespro-
chen werden kénnen.

Zusammenfassend 1aBt sich sagen, daB das ernste Anliegen von Papst Paul V1., mit we-
niger gesetzlichen Reglementierungen fiir das religitse Leben auszukommen und dem
verantwortungsbewuf3ten Handeln des einzelnen Glaubigen im kirchlichen Gesetz-
buch mehr Raum zu geben, mit dem geltenden Codex Iuris Canonici noch nicht voll er-
fullt ist. An die weitere Rechtsentwicklung in der Kirche wird die Forderung bestehen
bleiben, durchscheinen zu lassen, ,daf3 wir nicht einem kleinen Buchhalter, sondern ei-
nem unendlich intelligenten und groBziigigen Gott dienen”.10?

199 . Orsy, In der Spannung zwischen Gesetz und Leben: Orientierung 47 (1983) 158—161, 161.

Der aktuelle Zeitschriften-Tip:

,Kunst und Kirche”, Heft 4/1984
Thema: Junge Kunst in Osterreich

Dieses Heft bietet einen in dieser Form wohl einmaligen Uberblick tiber die junge
Generation osterreichischer Maler. Bekannte Kunstexperten stellen in illustrierten
Kurzmonographien folgende junge Kiinstler, von denen einige bereits internationales
Ansehen errungen haben, vor.

Aus dem Inhalt:

Giinter Rombold: Junge Kunst in Osterreich, Gottfried Mairwéger, Walter Navratil,
Gerwald Rockenschaub, Hubert Scheibl / Wieland Schmied: Kunst in Osterreich
nach 1945 / Friedhelm Mennekes: Gesprach mit Arnulf Rainer / Wilfried Skreiner:
Die 6sterreichische Malerei in den achtziger Jahren, Erwin Bohatsch, Josef Kern, Alois
Mosbacher / Ein Brief von Otto Breicha: Frohlocken, wo andere frohlocken? / Peter
Baum: Siegfried Anzinger, Franz Blaas, Birgit Jiirgenssen / Wolfgang Drechsler: Her-
bert Brandl, Gunter Damisch, Otto Zitko / Robert Fleck: Brigitte Kowanz und Franz
Graf / Dieter Ronte: Thomas Stimm, Hubert Schmalix, Turi Werkner. -

Preis des Heftes: 6S 95,— (DM 13,50), Preis fiir ein Jahresabonnement: 6S 350, —
(DM 49,50).

Zu beziehen {iber den Buchhandel oder direkt beim Verlag:
OO. Landesverlag Ges.m.b.H., Landstrafe 41, A-4020 Linz.

40



