
BERNARD

Entscheidungsfreiheit 1 Kirchenrecht
Bemerkungen Zzu

Gegenüber dem kirchlichen Gesetzbuch VO  j 1917 wurde der Vorwurtf erhoben, dalß 5
das christliche Leben verrechtliche un durch gesetzliche Vorschriften allzusehr regle-
mentiere. Der kirchenrechtliche Einfluß auf das Leben der Gläubigen zeıgte sich
ıIn 858 (n1917, der die eucharistische Nüchternheit VO Mitternacht vorschrieb,
und In dem vieldiskutierten „1US In corpus”” des 1081 (1/1917 * Unabhängig VO  3
diesen beiden Beispielen konstatiert Klein „einen absoluten Totalitarismus”? 1m ano-
nischen Recht Die katholische Kirche „erstrebt mıiıt Hilfe ihres koditfizierten Rechts nicht
UTr das Reich Gottes, S1e erstrebt den katholischen Glaubensstaat, weil S1e allein 1n ihm
die Verwirklichung des Gottesreiches In ihrem Sinne garantıert sieht“. ach Elsener
weht ıIn dem Codex VO  — 1917 aufgrund seiner unifizierenden Tendenz „ein gut Teil auch
der Geist des Absolutismus“® Andere Autoren zeichneten das Bild eiınes legalistischen
Christen, der das Opfer einer VO kirchlichen Recht gepragten pastoralen Erziehung
war.® uch nach Meinung VO  » Katzinger WarTr das kirchliche Leben VOT dem /weiten
Vatikanischen Konzil? VO einer übertriebenen Sorge epragt, die sich dadurch UuSs-
drückte, daß jel verlautbart un normiert wurde und INa  — „ZUuwen12 Vertrauen ıIn die
sieghafte Kraft der Wahrheit setzt(e)“ 8 die 1mM Glauben un ın der Freiheit leht.? Der
tranzösische Konzilstheologe Congar konstatiert: „Infolge einer Überbetonung der
Rolle der Autorität un einer Geneigtheit, die Ordnung ıIn der Befolgung der auferlegten
Regel un die Einheit In der Einförmigkeit erblicken, hat der Katholizismus, wen1g-

ıIn der Neuzeit, den Außerungen des Persönlichen Mißtrauen entgegengebracht  u“
Daß der die Entscheidungsfreiheit des einzelnen Gläubigen wen1g berück-
sichtigt hat, 11 liegt VOT allem der Ablehnung der VO Liberalismus aufgestellten For-
derungen nach Gedankenfreiheit, allgemeiner Religionsfreiheit un: Lehrfreiheit!?
durch die lP”äpste des 19 Jahrhunderts?!? un einem hierarchischen Kirchenver-
ständnis.

Kritisch azu Barrois, Die DPersonalität des Menschen ıIn der Bewertung der NeUuerTeN kirchlichen Ehege-richtsbarkeit, Freiburg Basel Wien 1978,
2 Vgl Ziegler, Vom Gesetz ZU Gewissen, Freiburg Base!l Wien 1968, 237

Klein, Von der Tragweite des kanonischen Rechts: ders., Skandalon das Wesen des Katholizismus,Tübingen 1958, 115—180, 123
Ebd 131

Elsener, Der Codex luris Canonici ım KRahmen der europäischen Kodifikationsgeschichte: Muüilller/
FElsener/P Huizing, Vom Kirchenrecht ZUTr Kirchenordnung?, Einsiedeln 1968, 51

D] Adam, Die Iugend der Freiheit, Nürnberg 1947, 76; vgl auch Wittig, [Jie Erlösten: ThQ 19 /22)
l
Vgl Katzinger, Das eCUuEC 'olk Gottes. Entwürte Zur Ekklesiologie, Düsseldorf 2065, Anm

Ebd
Ders., Freimut un Gehorsam: Wort un Wahrheit (1962) 409 —421 420

10 Congar, Der Heilige Geist, Freiburg Basel Wien 1982, 169
Da bereits Im Entscheidungsfreiheit des Christen gab, weist Heinemann ach Heine-

Menschenrechte? Eine Anfrage das Kirchenrecht: AKR (1974] 238 —255)
Ritschl, Liberalismus: Okumene-Lexikon, Frankfurt 1983, 752t

13 Iserloh, Die Religionsfreiheit ach dem I1 Vatikanischen Konzil 1n historischer un theologischerSicht Essener Gespräche Zzu Thema Staat und Kirche 3, Münster 1969, 13—33,Vgl Mosiek, Verfassungsrecht der Lateinischen Kirche Freiburg 1975, 45“ 51: Timpe, DET anoO-
nistische Kirchenbild VO' Codex luris ( anonici bis ZUuU Beginn des Vaticanum 5Secundum, Leipzig 1978,

28

FELI X BERNARD 

Entscheidungsfreiheit im neuen Kirchenrecht 

I. Bemerkungen zum CIC/ 1917 

Gegenüber dem kirchlichen Gesetzbuch von 1917 wurde der Vorwurf erhoben, daß es 
das christliche Leben verrechtliche und durch gesetzliche Vorschriften allzusehr regle­
mentiere. Der kirchenrechtliche Einfluß auf das Leben der Gläubigen zeigte sich z. B. 
in c. 858 CIC/1917, der die eucharistische Nüchternheit von Mitternacht an vorschrieb, 
und in dem vieldiskutierten „ius in corpus"1 des c. 1081 § 2 CIC/ 1917. 2 Unabhängig von 
diesen beiden Beispielen konsta tiert]. Klein „einen absoluten Totalitarismus"3 im kano­
nischen Recht. Die katholische Kirche „erstrebt mit Hilfe ihres kodifizierten Rechts nicht 
nur das Reich Gottes, sie erstrebt den katholischen Glaubensstaat, weil sie a llein in ihm 
die Verwirklichung des Gottesreiches in ihrem Sinne garantier t sieht". 4 Nach F. Elsener 
weht in dem Codex von 1917 aufgrund seiner unifizierenden Tendenz „ein gut Teil auch 
der Geist des Absolutismus". 5 Andere Autoren zeichneten das Bild eines legalistischen 
Christen, der das Opfer einer vom kirchlichen Recht geprägten pastoralen Erziehung 
war. 6 Auch nach Meinung von J. Ratzinger war das kirchliche Leben vor dem Zweiten 
Vatikanischen KonziF von einer übertriebenen Sorge geprägt, die sich dadurch aus­
drückte, daß viel verlautbart und normiert wurde und man „zuwenig Vertrauen in die 
sieghafte Kraft der Wahrheit setzt(e)", 8 die im Glauben und in der Freiheit lebt. 9 Der 
französische Konzilstheologe Y. Congar konsta tiert: ,,Infolge einer Überbetonung der 
Rolle der Autorität und einer Geneigtheit, die O rdnung in der Befolgung der auferlegten 
Regel und die Einheit in der Einförmigkeit zu erblicken, hat der Ka tholizismus, wenig­
stens in der Neuzeit, den Äußerungen des Persönlichen Mißtrauen entgegengebracht". 10 

Daß der CIC/1917 die Entscheidungsfreiheit des einzelnen Gläubigen wenig berück­
sichtigt hat, 11 liegt vor allem an der Ablehnung der vom Liberalismus aufgestellten For­
derungen nach Gedankenfreiheit, allgemeiner Religionsfreiheit und Lehrfreiheit12 

durch die Päpste des 19. Jahrhunderts13 und einem hierarchischen Kirchenver­
ständnis.14 

1 Kritisch dazu H. Barrois, Die Personalität des Menschen in der Bewertung der neueren kirchlichen Ehege­
richtsbarkeit, Freiburg - Basel - Wien 1978, 59-77. 

2 Vgl. ]. G. Ziegler, Vom Gesetz zum Gewissen, Freiburg - Basel - Wien 1968, 237. 
3 J. Klein, Von der Tragweite des kanonischen Rechts: ders., Skandalon um das Wesen des Katholizismus, 

Tübingen 1958, 115- 180, 123. 
• Ebd. 131. 
5 F Elsener, Der Codex luris Canonici im Rahmen der europäischen Kodifikationsgeschichte: A. Miillerl 

F Elsener/P. Huizing. Vom Kirchenrecht zur Kirchenordnung?, Einsiedeln 1968, 27-53, 51. 
6 A. Adam, Die Tugend der Freiheit, Nürnberg 1947, 76; vgl. auch /. Willig, Die Erlösten: ThQ 19 (1921/22) 

1 - 26. 
7 Vgl.]. Ratz inger, Das neue Volk Gottes. Entwürfe zur Ekklesiologie, Düsseldorf 19702 , 265, Anm. 20. 
• Ders., Freimut und Gehorsam: Wort und Wahrheit 17 (1962) 409-421, 420. 
• Ebd. 

10 Y. Congar, Der Heilige Geist, Freiburg - Basel - Wien 1982, 169. 
11 Daß es bereits im CIC/1917 Entscheidungsfreiheit des Christen gab, weist H. Heinemann nach (H. Hei11e­

ma11n, Menschenrechte? Eine Anfrage an das Kirchenrecht: ÖAKR 25 [19741238-255). 
12 0 . Ritsch/, Liberalismus: Ökumene-Lexikon, Frankfurt 1983, 752f. 
13 E. lser/0/1, Die Religionsfreiheit nach dem II. Vatikanischen Konzil in historischer und theologischer 

Sicht: Essener Gespräche zum Thema Staat und Kirche 3, Münster 1969, 13- 33, 18-20. 
14 Vgl. LJ. M osiek, Verfassungsrecht der Lateinischen Kirche I, Freiburg 1975, 45-51; N . T impe, Das kano­

nistische Kirchenbild vom Codex luris Canonici bis zum Beginn des Vaticanum Secundum, Leipzig 1978, 
34. 

28 



I1 DET kirchliche Gesetzbuch VO 1983

[DDie Gründe, die für eine fehlende Entscheidungsfreiheit 1 verantwortlich
emacht werden, können für die Neukoditikation des kanonischen Rechts die Ja ach
dem /weiten Vatikanischen Konzil erfolgte, nicht mehr angeführt werden.
Die Ekklesiologie des Konzils, die auch In dem kirchlichen Gesetzbuch Zu Aus-
druck kommt, 1st essentiell VO dem Volk-Gottes-Gedanken bestimmt, !> Adus dem die
ftundamentale Gileichheit aller Gläubigen!® resultiert. Die Betonung der allen Christ-
gläubigen gemeinsamen Grundstellung schließt eın Trennungsdenken aus, welches die
(Gemeinschaft der Gläubigen in verschiedene Gruppen einteilen möchte. !7 Die Kirche
ıst vielmehr eine Gemeinschaft 1Heiligen Geist, ın der 05 Möglichkeiten ZU[! schöpfe-
rischen Mitverantwortung un schöpferischen Freiheit geben muß3.7°
7Zudem betont das /weite Vatikanische Konzil, konträr ZUur Freiheitsallergie der Päpste
des 19 Jahrhunderts,*® das Kecht des Menschen auf religiöse Freiheit.®*! „Diese Freiheit
besteht darin, daß alle Menschen frei sSeıin mussen VO  — jedem Zwang sowohl VO  —_ seıten
einzelner wIıe gesellschaftlicher Gruppen, wıe jeglicher menschlichen Gewalt, sodaß 1n
religiösen Dingen niemand CZWUNZECEN wird, seıin (ewissen handeln, noch dar-

gehindert wird. r nach seinem (jewissen handeln“.?? Jeder Christ hat die Pflicht
un das Recht, „die Wahrheit 1m Bereich der Religion suchen, sich In Klugheit
unter Anwendung geeigneter Mittel un Wege rechte und wahre Gewissensurteile bil-
den“ ®> Das Konzil ermahnt alle die eine Erziehungsaufgabe wahrnehmen, die Men-
schen Liebhabern echter Freiheit Zzu erziehen und befähigen, die Dinge nach e1ge-
er Entscheidung 1m Licht der Wahrheit beurteilen un verantwortungsbewult
andeln können.**
Die konziliaren Ausführungen über die Religionsfreiheit lassen erkennen, da[( sich die
Freiheit des einzelnen nicht 1Ur auf den Glaubensakt, sondern auch auf das weiıtere ler-
'aın religiöser Entscheidungen un Handlungen bezieht.?®> ach Ansicht VO Bischof
E.-J de Smedt mussen die Christen „sich 1ıne persönliche Meinung bilden, mussen sie)
sich VO dem Wesen des Glaubens ihrer Gemeinschaft un dem Sinn der Vorschriften
der Autorität überzeugen. Wer sich damit begnügt, sich DaSSıV der Lehre, die INa  — ihm

15 Vgl 0— 71
16 32, „‚Wenn auch einıge ach (G‚ottes Willen als Lehrer, Ausspender der Geheimnisse un Hirten für

dieanderen bestellt sind, 5 waltet doch unter allen eiıne wahre G;leichheit ın derallen Gläubigen geme1ınsa-
InNen Würde un!: Tätigkeit zu Aufbau des Leibes Christi“ (vgl 10,2)

17 Puza, Die diakonische Funktion des Kirchenrechts Gewandeltes Rechtsverständnis iIm 1IC7?
fkKR 151 1982) 130—139, 138; vgl Müller. Die gemeınsame Berufung der Christen un: besondere
Berufungen In der Kirche: hPQ 128 (1980) 358— 367

18 Vgl 12; 14,2
19 ärıng Te] ın Christus Freiburg Basel Wien 95f

Vgl M Böckenförde, Einleitung ZuUu!r Textausgabe der „Erklärung ber die Religionsfreiheit”: [ utz
(Hg.) Zur Geschichte der Ioleranz un Religionsfreiheit, Darmstadt 1977, 401 — 42]1, 416£ vgl Iserloh,
Die Religionsfreiheit ach dem I1 Vatikanischen Konzil, a.a.0Q)

21 AA Zur innerkirchlichen Relevanz der Erklärung ber die Religionsfreiheit Brinkmann, ole-
[AdNz ıIn der Kirche. kine moraltheologische Untersuchung ber institutionelle Aspekte innerkirchlicher
Tolerzanz, Paderborn 1980, bes

z
3,1
8,

Schrofner, Christentum un! Menschenwürde. Religionsfreiheit als dogmatisches Problem: lin-
ger/K. Wittstadt (Hg.) Gilaube ım Prozelß. C’hristsein ach dem Vatikanum (FS KRahner), Frei-
burg Basel Wien 1984, /41 — 7506, 755; vgl Schmuitz, Tendenzen nachkonziliarer Gesetzgebung,
Trier 1979, 31

29

II. Das kirchliche Gesetzbuch von 1983 

Die Gründe, die für eine fehlende Entscheidungsfreiheit im CIC/1917 verantwortlich 
gemacht werden, können für die Neukodifikation des kanonischen Rechts, die ja nach 
dem Zweiten Vatikanischen Konzil erfolgte, nicht mehr angeführt werden. 
Die Ekklesiologie des Konzils, die auch in dem neuen kirchlichen Gesetzbuch zum Aus­
druck kommt, ist essentiell von dem Volk-Gottes-Gedanken bestimmt, 15 aus dem die 
fundamentale Gleichheit aller Gläubigen 16 resultiert. Die Betonung der a llen Christ­
gläubigen gemeinsamen Grundstellung schließt ein Trennungsdenken aus, welches die 
Gemeinschaft der Gläubigen in verschiedene Gruppen einteilen möchte.17 Die Kirche 
ist vielmehr eine Gemeinschaft im Heiligen Geist, 18 in der es Möglichkeiten zur schöpfe­
rischen Mitverantwortung und schöpferischen Freiheit geben muß. 19 

Zudem betont das Zweite Vatikanische Konzil, konträr zur Freiheitsallergie der Päpste 
des 19. Jahrhunderts, 20 das Recht des Menschen auf religiöse Freiheit. 21 „Diese Freiheit 
besteht darin, daß alle Menschen frei sein müssen von jedem Zwang sowohl vonseiten 
einzelner wie gesellschaftlicher Gruppen, wie jeglicher menschlichen Gewalt, sodaß in 
religiösen Dingen niemand gezwungen wird, gegen sein Gewissen zu handeln, noch dar­
an gehindert wird ... , nach seinem Gewissen zu handeln". 22 Jeder Christ hat die Pflich t 
und das Recht, ,,die Wahrheit im Bereich der Religion zu suchen, um sich in Klugheit 
unter Anwendung geeigneter Mittel und Wege rechte und wahre Gewissensurteile zu bil­
den". 23 Das Konzil ermahnt alle, die eine Erziehungsaufgabe wahrnehmen, die Men­
schen zu Liebhabern echter Freiheit zu erziehen und zu befähigen, die Dinge nach eige­
ner Entscheidung im Licht der Wahrheit beurteilen und verantwortungsbewußt 
handeln zu können.24 

Die konziliaren Ausführungen über die Religionsfreiheit lassen erkennen, daß sich die 
Freiheit des einzelnen nicht nur auf den Glaubensakt, sondern auch auf das weitere Ter­
ra in religiöser Entscheidungen und Handlungen bezieht.25 Nach Ansicht von Bischof 
E.-J. de Smedt müssen die Christen „sich eine persönliche Meinung bilden, müssen (sie) 
sich von dem Wesen des Glaubens ihrer Gemeinschaft und dem Sinn der Vorschriften 
der Autorität überzeugen. Wer sich damit begnügt, sich passiv der Lehre, die man ihm 

15 Vgl. LG 9-17. 
16 LG 32, 3: .Wenn auch einige nach Gottes Willen als Lehrer, Ausspender der Geheimnisse und Hirten für 

die anderen bestellt sind, so waltet doch unter allen eine wahre Gleichheit in der a llen Gläubigen gemeinsa­
men Würde und Tätigkeit zum Aufbau des Leibes Christi" (vgl. LG 10,2). 

17 R. Puza, Die diakonische Funktion des Kirchenrechts - Gewandeltes Rechtsverständnis im neuen CIC?: 
AfkKR 151 (1982) 130-139, 138; vgl. H. Miiller, Die gemeinsame Berufung der Christen und besondere 
Berufungen in der Kirche: ThPQ 128 (1980) 358-367. 

18 Vgl. LG 12; 14,2. 
19 B. Häring, Frei in Christus I , Freiburg - Basel - Wien 19823, 95f. 
20 Vgl. E.-W. Böckenförde, Einleitung zur Textausgabe der .Erklärung über die Religionsfreiheit": H. Lutz 

(Hg.), Zur Geschichte der Toleranz und Religionsfreiheit, Darmstadt 1977, 401- 421, 416f; vgl. E. lserloh, 
Die Religionsfreiheit nach dem II. Vatikanischen Konzil, a .a.O. 13. 

21 DH 2,1. - Zur innerkirchlichen Relevanz der Erklärung über die Religionsfreiheit s. ]. Brinkmann, Tole­
ranz in der Kirche. Eine moraltheologische Untersuchung über institutionelle Aspekte innerkirchlicher 
Tolerzanz, Paderborn 1980, bes. 7-65. 

22 DH 2,1. 
23 DH 3,1. 
24 DH 8,2. 
25 E. Schrofner, Christentum und Menschenwürde. Religionsfreiheit als dogmatisches Problem: E. Klin­

gerl K. Wittstadt (Hg.), Glaube im Prozeß. Christsein nach dem II. Vatikanum (FS f. K. Rahner), Frei­
burg - Basel - Wien 1984, 741 - 756, 755; vgl. H. Schmitz, Tendenzen nachkonziliarer Gesetzgebung, 
Trier 1979, 31. 

29 



vorsetzt, aAaNnZUDaASSECN, ohne seinem Geist 1mM persönlichen Nachdenken un ın der Ertah-
Tung des (Glaubens wirkliche Anstrengung abzufordern, ıst niemals der ideale Christ“.
Diese gegenüber dem erheblich veränderten Voraussetzungen mußliten auch
ın den VO der Bischofssynode 1967 approbierten 10 Leitlinien ZUT Revision des kirchli-
chen Gesetzbuches,?7 In der nachkonziliaren Gesetzesentwicklung und schließlich 1Im

CC selbst sichtbar werden.

Der Leitsatz 3, Ahbsatz der „Principia GQUUÜE CTE recognıtionem dirigant” und die
Weisungen aps Pauls VI für die Neukodifikation des kirchlichen Rechts

Im itsatz 3, Absatz der Richtlinien für die Neukoditikation des kirchlichen Rechts
wird gefordert, daß die kanonischen Normen keine Kechtspflichten auferlegen sollen,

Hinweise, Ermahnungen, Ratschläge und andere, die Gemeinschaft der Gläubigen
tördernde Mittel ausreichen, das Ziel der Kirche leichter erreichen.?28 Diese Richtlinie
hat deutlich die diakonisch-pastorale Funktion des Kirchenrechts?® 1mM Auge. +° Fine der
wesentlichen Aufgaben des VO der Communio-Ekklesiologie bestimmten Kirchen-
rechts ist CS, „‚dem eil dienen, indem es dem Gläubigen ermöglicht un hilft ıIn der
Gemeinschaft des Volkes Gottes seinen Weg ZUuU eil In eigener Verantwortung un! 1ın
freier Entscheidung gehen“.? en Inhalt des Leitsatzes 3I Absatz hat aps Pau]l VI

aufgenommen un och weiterentwickelt.3?2 Ausführlicher als je UVo hat die
dem einzelnen Gläubigen notwendig zukommende verantwortliche Freiheit betont®>®
un gefordert, da den Gläubigen entsprechende Entscheidungsgewalt überlassen
werde.3* DDa Papst aul VI seINEe Forderung nach gesetzlichem Freiraum für persönliche
Entscheidungen ıIn religiösen Bereichen noch In Anbetracht des ersten revidierten Ent-
wurts des (ZIE erhob, iıst darin „möglicherweise eıne implizite Kritik“>> den bis dahin
erstellten Revisionsergebnissen sehen.

E.-J de S5medt, Die pastoralen Konsequenzen der Erklärung: Hamer/ Y. Congar (Hg.) Die Konzilser-
klärung ber die Keligionsfreiheit, Paderborn 1967, 237 —= 2590 242

28
Communicationes 1969) 77 —85
„Ne igıtur NOTTINAEC nonNıCaAe officia imponant, ubi instructiones, exhortationes, SUAaAS1ONES aliaque subsi-
dia quibus COMMUNIO inter ideles foveatur, ad tinem Ecclesiae tacilius obtinendum sufficientia dDDd-
reant; ebd 79f)
Papst Paul VI. Ansprache VO 1977 AAS (1977) 208 a SE 211t JIus nım a{8)  j est impedimen-
tum, sed adminiculum pastorale; (deutsche Übersetzung der Ansprache: Osservatore Romano (dt
Ausgabe VO 1977), Af; vgl uch Puza, Die diakonische Funktion des Kirchenrechts (sewan-
deltes Rechtsverständnis ım CIC?, a.a.Q.
Vgl Abelli, Kirchenrecht Im Geist des Konzils?: HerKorr (1978) 617—623, 619—622

Schmuitz, Reform des kirchlichen Gesetzbuches. Codex Iuris Canonici 63— 19 Trier 1979,
Vgl ebd

( Papst Paul VL Ansprache bei der Generalaudienz uli 1973 (Isservatore Komano (dt Ausgabe
VO 1E „Wir mussen alles tun, dem christlichen Glauben den INn für Freiheit un Freude

bewahren, der ihm eigen ıst Wir dürten ihn nicht durch schwere un überflüssige Gesetze belasten“
4

ebd
Papst Paul VIL. Ansprache die SR VO 1977: AAS (1977) 147—153; deutsche Übersetzung:
UOsservatore Komano (dt Ausgabe Vo 11 AF „‚Schließlich ird der Schutz der Gerechtigkeit
seınen Platz 1m Kodex finden, weil das rechtliche Leben den einzelnen Gläubigen ihre freie Ver-
antwortiung läßt die notwendig ıst un! ZU!T Auferbauung des Leibes Christi gehört ebd Nr.. 19)
„Ziel der gesamten Gesetzgebung mu die Hilfe tür das geistliche Leben der Gläubigen semn, das sich mehr
AUS der inneren Verpflichtung des (jewissens und der Verantwortung als Aaus dem Zwang VO:! Geboten
realisieren mu($“ ebd Nr. 20) ders., AnspracheV 1977, 2a0 Nr. Die vornehmste Aufgabe
des kirchlichen Kechts „ist nicht unterdrücken, behindern der ZeHEN etwas anzugehen, sondern
soll aNnrTegen, Öördern, schützen un eiınen Kaum wahrer Freiheit ermöglichen“.

Müller, Freiheit in derkirchlichen Kechtsordnung?: 150 (1981) 454—476, 469; vgl ders heo-
logisch-kanonische Grundlagen der Grundrechte der Christen ın der Kirche. Diskussion. Erster Beitrag:

30

vorsetzt, anzupassen, ohne seinem Geist im persönlichen Nachdenken und in der Erfah­
rung des Glaubens wirkliche Anstrengung abzufordern, ist niemals der ideale Christ". 26 

Diese gegenüber dem CIC/1917 erheblich veränderten Voraussetzungen mußten auch 
in den von der Bischofssynode 1967 approbierten 10 Leitlinien zur Revision des kirchli­
chen Gesetzbuches, 27 in der nachkonziliaren Gesetzesentwicklung und schließlich im 
neuen CIC selbst sichtbar werden. 

1. Der Leitsatz 3, Absatz 2 der „Principia quae CIC recognitionem dirigant" und die 
Weisungen Papst Pauls VI. fiir die Neukodifikation des kirchlichen Rechts 

Im Leitsatz 3, Absatz 2 der Richtlinien für die Neukodifikation des kirchlichen Rechts 
wird gefordert, daß die kanonischen Normen keine Rechtspflichten auferlegen sollen, 
wo Hinweise, Ermahnungen, Ratschläge und andere, die Gemeinschaft der Gläubigen 
fördernde Mittel ausreichen, das Ziel der Kirche leichter zu erreichen. 28 Diese Richtlinie 
hat deutlich die diakonisch-pastorale Funktion des Kirchenrechts29 im Auge. 30 Eine der 
wesentlichen Aufgaben des von der Communio-Ekklesiologie bestimmten Kirchen­
rechts ist es, ,,dem Heil zu dienen, indem es dem Gläubigen ermöglicht und hilft, in der 
Gemeinschaft des Volkes Gottes seinen Weg zum Heil in eigener Verantwortung und in 
freier Entscheidung zu gehen". 31 Den Inhalt des Leitsatzes 3, Absatz 2 hat Papst Paul VI. 
gerne aufgenommen und noch weiterentwickelt. 32 Ausführlicher als je zuvor hat er die 
dem einzelnen Gläubigen notwendig zukommende verantwortliche Freiheit betont33 

und gefordert, daß den Gläubigen entsprechende Entscheidungsgewalt überlassen 
werde. 34 Da Papst Paul VI. seine Forderung nach gesetzlichem Freiraum für persönliche 
Entscheidungen in religiösen Bereichen noch in Anbetracht des ersten revidierten Ent­
wurfs des CIC erhob, ist darin „möglicherweise eine implizite Kritik"35 an den bis dahin 
erstellten Revisionsergebnissen zu sehen. 

26 E.-J. de Smedt, Die pastoralen Konsequenzen der Erklärung: /. Hamer/Y Congar (Hg.), Die Konzilser­
klärung über die Religionsfreiheit, Paderborn 1967, 237-259, 242. 

27 Communicationes 1 (1969) 77-85. 
28 . Ne igitur normae canonicae officia imponant, ubi instructiones, exhortationes, suasiones aliaque subsi­

dia, quibus communio inter fideles fovea tur, ad finem Ecclesiae facilius obtinendum sufficientia appa­
reant; .. : (ebd. 79f). 

29 Papst Paul VI. , Ansprache vom 19.2.1977: AAS69 (1977) 208-212, 2llf: . lusenim non est impedimen­
tum, sed adminiculum pastorale; .. _- (deutsche Übersetzung der Ansprache: Osservatore Romano (dt. 
Ausgabe vom 18.3. 1977), 4f; vgl. auch R. Puza, Die diakonische Funktion des Kirchenrechts - Gewan­
deltes Rechtsverständnis im neuen CIC?, a.a.O. 

30 Vgl. A. Abelli, Kirchenrecht im Geist des Konzils?: HerKorr 32 (1978) 617-623, 619-622. 
31 H. Schmitz, Reform des kirchlichen Gesetzbuches. Codex luris Canonici 1963- 1978, Trier 1979, 19. 
32 Vgl. ebd. 
33 Papst Paul VI. , Ansprache bei der Generalaudienz am 25. Juli 1973: Osservatore Romano (dt. Ausgabe 

vom 3.8.1973), lf .• Wir müssen alles tun, um dem christlichen Glauben den Sinn für Freiheit und Freude 
zu bewahren, der ihm eigen ist. Wir dürfen ihn nicht durch schwere und überflüssige Gesetze belasten· 
(ebd. 2). 

34 Papst Paul VI., Ansprache an die SRR vom 4.2.1977: AAS 69 (1977) 147-153; deutsche Übersetzung: 
Osservatore Romano (dt. Ausgabe vom 11.3. 1977), 4f: .Schließlich wird der Schutz der Gerechtigkeit 
seinen Platz im neuen Kodex finden, weil das rechtliche Leben ... den einzelnen Gläubigen ihre freie Ver­
antwortung läßt, die notwendig ist und zur Auferbauung des Leibes Christi gehört .. ." (ebd. Nr. 19) . 
• Ziel der gesamten Gesetzgebung muß die Hilfe für das geistliche Leben der Gläubigen sein, das sich mehr 
aus der inneren Verpflichtung des Gewissens und der Verantwortung als aus dem Zwang von Geboten 
realisieren muß" (ebd. Nr. 20); ders., Ansprache vom 19.2.1977, a.a.O. Nr. 16: Die vornehmste Aufgabe 
des kirchlichen Rechts . ist nicht zu unterdrücken, zu behindern oder gegen etwas anzugehen, sondern es 
soll anregen, fördern, schützen und einen Raum wahrer Freiheit ermöglichen·. 

35 H. Müller, Freiheit in der kirchlichen Rechtsordnung?: AfkKR 150 (1981) 454-476, 469; vgl. ders., Theo­
logisch-kanonische Grundlagen der Grundrechte der Christen in der Kirche. Diskussion. Erster Beitrag: 

30 



Exemplarische Betrachtung des Neluen CI “"1insichtlich der EFigenverantwortlichkeit
un Entscheidungsfreiheit des einzelnen Christen

Vorbemerkungen
Bei einer Primavistadiagnose des C162 FÄällt auf, da CT gegenüberdem alten Codex
662 Canones weniıger enthält. Ist damit aber bereits eine Zurücknahme VO gesetzlichen
Regelungen angezeıigt? S0 eintfach äßt sich die rage nicht beantworten, enn eın Teil
der Gesetzesmaterie, die trüher 1m Codex stand, wird jetzt durch eın Motuproprio oder
durch eine Apostolische Konstitution geregelt oder aber aufgrund der innerkirchlichen
Dezentralisierung der Gesetzgebungsbefugnis der Bischofskonferenzen zugewiesen.“®
Von der Anzahl der 1 kirchlichen (Gesetzbuch enthaltenen (’anones äßt sich
eın Rückschluß auf clie Entscheidungsfreiheit des einzelnen Christen ziehen.37
Programmatisches über eıne mögliche Eigenverantwortlichkeit des Christen wird 1ın der
Apostolischen Konstitution „S5acrae disciplinae leges”, mit der das Gesetzbuch promul-
giert wurde, gesagt aps Johannes Pau!| I1 schreibt darin, daß der Codex „.den Charis-
IMnen Vorrang einraäumt und gleichzeitig deren geordneten Fortschritt 1m Leben der kirch-
lichen Gesellschaft wIıe auch der einzelnen Menschen, die ihr angehören, erleichtert“.$8
Tatsächlich wird1 Codex ausdrücklich die Verantwortung un: Freiheit der Gläubigen
erwähnt. In e FA ird gesagt, daß die Gläubigen den Erklärungen un Bestimmun-
SCn der geistlichen Hirten In Glaubensangelegenheiten Im Bewußtsein ihrer eigenen Ver-
antwortung ın christlichem Gehorsam folgen en
Den Laien wird In DA explizit das Kecht eingeraumt, In den Angelegenheiten des irdi-
schen (jemeinwesens Jjene Freiheit gebrauchen, die allen Bürgern zukommt39

TDie Freiheit In der Annahme des Glaubens

Wenn 1ın Glaubensangelegenheiten ZWaT einen „.christlichen Gehorsam“ gibt (& 212
C1C/1983) bedeutet das nicht, dalß jemand Zzu Glauben CeZWUNZEN werden darf

In 748 heißt „‚Niemand hat jemals das Recht Menschen zur Annahme
des katholischen Glaubens ihr (Jewissen durch Zwang bewegen. Schon 1mM

wurde ın 1351 garantıert, da niemand ZU[rE Annahme des katholischen
Glaubens seinen Wıillen CZWUNZBEN werden darf.40 ber gegenüber dem alten
C TE sind 1 wel Verbesserungen vermerken, un ZWäal ıIn systematischer un!
ın rechtstheologischer Hinsicht.

Die Grundrechte des Christen: Die Grundrechte des C' hristen ın Kirche und Gesellschatft. Akten des
Internationalen Kongresses tfür Kirchenrecht, hg Corecco/N. Herzog/A. Scola Fribourg Freiburg

Milano 1981, 97—101, 100
Scheuermann, Zur Einführung In den K IC 1983 Ordenkorr. (1983) 391—403, 3094

Allerdings hat die Feststellung ON Hollerbach, da sich das Kirchenrecht als Recht zurückzieht
Hollerbach, Neuere Entwicklungen des katholischen Kirchenrechts, Karlsruhe 1974, 33) uch weiterhin
Bestand.
Ap. Konst „Sacrae disciplinae leges“ 1983 ('odex luris (_anonici (Lateinisch-deutsche Ausgabe),
Kevelaer 1983, VIII— XXVII XIX
„Dies gilt selbstverständlich uch tür Kleriker“ Kaiser, |)ie Laijen: HdbKathKR 184 — 189, 188)
„Diese Norm ıst 1 (Grunde celbstverständlich und ware daher überflüssig; G1e tormuliert jedoch auUs-
drücklich den Willen der Kirche I1 Schutz der persönlichen Freiheit Schmitz, Die (Gesetzessystema-
Hik des U1 München 1963, 322) Wie wichtig dennoch diese Norm ıst, ze1g! die Erklärung über die Reli-
gionsfreiheit, die SIE als Quelle benutzt (DH 1 Anm

371

2. Exemplarische Betrachtung des neuen CIC hinsichtlich der Eigenverantwortlichkeit 
und Entscheidungsfreiheit des einzelnen Christen 

2.1. Vorbemerkungen 

Bei einer Primavistadiagnosedes neuen CIC fällt auf, daß er gegenüber dem alten Codex 
662 Canones weniger enthält. Ist damit aber bereits eine Zurücknahme von gesetzlichen 
Regelungen angezeigt? So einfach läßt sich die Frage nicht beantworten, denn ein Teil 
der Gesetzesmaterie, die früher im Codex stand, wird jetzt durch ein Motuproprio oder 
durch eine Apostolische Konstitution geregelt oder aber aufgrund der innerkirchlichen 
Dezentralisierung der Gesetzgebungsbefugnis der Bischofskonferenzen zugewiesen. 36 

Von der Anzahl der im neuen kirchlichen Gesetzbuch enthaltenen Ca nones läßt sich 
kein Rückschluß auf die Entscheidungsfreiheit des einzelnen Christen ziehen. 37 

Programmatisches über eine mögliche Eigenverantwortlichkeit des Christen w ird in der 
Apostolischen Konstitution „Sacrae disciplinae leges", mit der das Gesetzbuch promul­
giert wurde, gesagt. Papst Johannes Paul II. schreibt darin, daß der Codex „den Charis­
men Vorrang einräumt und gleichzeitig deren geordneten Fortschritt im Leben der kirch­
lichen Gesellschaft w ie auch der einzelnen Menschen, die ihr angehören, erleichtert". 38 

Tatsächl ich wird im Codex a usdrücklich die Verantwortung und Freiheit der Gläubigen 
erwähnt. In c. 212 § 1 wird gesagt, daß die Gläubigen den Erklärungen und Bestimmun­
gen der geistlichen Hirten in Glaubensangelegenheiten im Bewußtsein ihrer eigenen Ver­
antwortung in christlichem Gehorsam zu folgen haben. 
Den Laien wird in c. 227 explizi t das Recht eingeräumt, in den Angelegenheiten des irdi­
schen Gemeinwesens jene Freiheit zu gebra uchen, die allen Bürgern zukommt. 39 

2.2. Die Freiheit in der Annahme des Glaubens 

Wenn es in Glaubensangelegenheiten zwar einen „christlichen Gehorsam" gibt (c. 212 
§ 1 CIC/1983), bedeutet das nicht, daß jemand zum Glauben gezwungen werden darf. 
In c. 748 § 2 CIC/1983 heißt es: ,,Niemand hat jemals das Recht, Menschen zur Annahme 
des ka tholischen Glaubens gegen ihr Gewissen durch Zwang zu bewegen:' Schon im 
CIC/1917 wurde in c. 1351 garantiert, daß niemand zur Annahme des katholischen 
Glaubens gegen seinen Willen gezwungen werden darf. 40 Aber gegenüber dem alten 
CIC sind im neuen zwei Verbesserungen zu vermerken, und zwar in systematischer und 
in rechtstheologischer Hinsicht. 

Die Grundrechte des Christen: Die Grundrechte des Christen in Kirche und Gesellschaft. Akten des IV. 
Internationalen Kongresses für Kirchenrecht, hg. v. E. Corecco/N. Herzog/A. Scola, Fribourg - Freiburg 
- Milano 1981, 97-101, 100. 

36 A. Scl,euerrnann, Zur Einführung in den CIC 1983: O rdenkorr. 24 (1983) 391-403, 394. 
37 Allerdings hat die Feststellung von A. Hollerbach, daß sich das Kirchenrecht a ls Recht zurückzieht (A . 

Hollerbac/1, Neuere Entwicklungen des katholischen Kirchenrechts, Karlsruhe 1974, 33) auch weiterhin 
Bestand. 

38 Ap. Konst. .Sacraedisciplinac leges· v. 25.1.1983: Codex luris Canonici (Lateinisch-deutsche Ausgabe), 
Kevelaer 1983, VIII-XXVII, XIX. 

39 .Dies gilt selbstverständlich auch für Kleriker· (M. Kaiser, Die Laien: HdbKathKR, 184-189, 188). 
• 0 . Diese Norm ist im Grunde selbstverständlich und wäre daher überflüssig; sie formuliert jedoch aus­

drücklich den Willen der Kirche zum Schutz der persönlichen Freiheit (H. Schmitz, Die Gesetzessystema­
tik des CIC, München 1963, 322). Wie wichtig dennoch diese Norm ist, zeigt die Erklä rung über die Reli­
gionsfreiheit, die sie als Quelle benutzt (OH 10, Anm. 9). 

31 



Während der 1351 C167 19171Normenkomplex über die Mission enthalten War un
VO daher zunächst einmal Ur als eiıne Einzelbestimmung galt;“ 1st 1mM Codex VO 1983
die Bestimmung über die freie Annahme des Glaubens systematisch als Grundnorm des
kirchlichen Verkündigungsrechtes tfinden.?
Fine rechtstheologische Weiterentwicklung bezüglich der freien Annahme des lau-
bens ist ıIn © 748 erkennbar, der gezielt auf den Schutz des Gewissens VOT

jeglicher Zwangsanwendung hinweist. Im alten C War In S 1322 och die grund-
sätzliche Verpflichtung des Menschen enthalten, sich die Botschaft des christlichen
Glaubens mühen un die Aufnahme ın die als wahr erkannte Kirche erbitten. In

748 wird MNUun gesagt, da alle Menschen ıIn den Fragen, die Gott un
se1ine Kirche betreffen, die Wahrheit suchen sollen und daß S1E kraft göttlichen Gesetzes
die Pflicht un das ecC haben, die erkannte Wahrheit anzunehmen un: bewahren.
Mit dieser Aussage ann das nNeue kirchliche Gesetzbuch nicht er dem Verdacht ste-
hen, suchende Menschen ın die katholische Kirche drängen,“® sondern 5 zeıgt hier
eın ökumenisches Gespür.“*
[)as 1ın der Erklärung über die Religionsfreiheit angegebene Recht auf religiöse Freiheit
auch derjenigen, die nicht ihrer Pflicht ZuUur Wahrheitssuche nachkommen, “ wird 1m

nicht aufgegriffen. Unberücksichtigt bleibt ebentalls die VO  - chmitz g-
forderte Ergänzung, daß niemand VO  - irgendeiner menschlichen Macht, auch nicht In
der katholischen Kirche, CZWUNZEN werden darl. selinen Glauben sSeın Gewissen

bewahren und VOT anderen Ööffentlich bekennen“.46
Im Widerspruch ZU! freien Annahme des Glaubens, die der MNEeUE C:1E: jedem zusichert,
steht indes des 868 Er erlaubt, eın Kind katholischer un auch nicht-
katholischer Eltern In Todesgefahr den Willen der Eltern taufen.47
Diese Bestimmung des jetzt gültigen Codex hat 1ıne interessante Entwicklung durchge-
macht Sie hat einen rechtstheologischen Höhenflug hinter sich, der MmMit einer Bruchlan-
dung endete.
Im wird In 750 dargelegt, da Kinder VO  - Ungläubigen ın Lebensgefahr

den Willen ihrer Eltern getauft werden dürtfen. Fine beachtliche Änderung erfährt
dieser Paragraph durch den ersten Entwurt für eın Sakramentenrecht Adus dem Jah-

1975 Danach darf eın Kind, katholischer un auch nichtkatholischer Eltern, ın Le-
bensgefahr erlaubterweise etauft werden, wWwWenn nicht der ausdrückliche Wille beider
Eltern oder ihrer gesetzlichen Vertreter dagegensteht.“8 Im Schema VO  - 1980 taucht

31 Müller, Freiheit 1ın der kirchlichen Kechtsordnung?, a.a.Q. 462 „Da S1E die Norm In nicht (11UT
für Cap. [11 De SACTIS missionibus/ sondern für die esamte Verkündigung des (Gotteswortes VO Bedeu-
tung ist, sollte Sie richtiger bei den einleitenden Normen dieses Titels ıIn Verbindung mıiıt 13272 stehen“

Schmütz, Die Gesetzessystematik des CI a a() 322 vgl Krämer, Religionsfreiheit In der Kirche.
Das Kecht auf religiöse Freiheit in der kirchlichen Kechtsordnung, Jrier 1981, 15£)
Vgl Luf, Glaubensfreiheit und Glaubensbekenntnis: HdbKathKR 9015067 565

43 Vgl Klein, Grundlegung und renzen des kanonischen Rechts: ders., Skandalon das Wesen des
Katholizismus, a.a.Q. 88—114, 105
Zu ökumenischen Perspektiven des kirchlichen (Gesetzbuches Müller, Der ökumenische Auf-
tra, HdbKathKR 903 — S5581 558 —561

22
Schmitz, Glaubens- un: Bekenntnispflicht: GrNKirchR, 438 —440, 439; vgl Brinkmann., Joleranz

1ın der Kirche, a.a.0O
47 Hinter dieser Bestimmung steht die theologische Auffassung, daß die Tautfe der einzıge Weg In Heil ıst

(vgl 849 CI1C/1983)
Schema documenti pontificii quO disciplina Canonıca de S5acramentis recognoscıtur, Iyp. Pol Vat 1975,

37

Während derc.1351 CIC/1917 im Normenkomplex über die Mission enthalten war und 
von daher zunächst einmal nur als eine Einzelbestimmung galt, 41 ist im Codex von 1983 
die Bestimmung über die freie Annahme des Glaubens systematisch als Grundnorm des 
kirchlichen Verkündigungsrechtes zu finden. 42 

Eine rechtstheologische Weiterentwicklung bezüglich der freien Annahme des Glau­
bens ist in c. 748 § 2 CIC/1983 erkennbar, der gezielt auf den Schutz des Gewissens vor 
jeglicher Zwangsanwendung hinweist. Im alten CIC war in c. 1322 § 2 noch die grund­
sätzliche Verpflichtung des Menschen enthalten, sich um die Botschaft des christlichen 
Glaubens zu mühen und die Aufnahme in die als wahr erkannte Kirche zu erbitten. In 
c. 748 § 1 CIC/1983 wird nun gesagt, daß alle Menschen in den Fragen, die Gott und 
seine Kirche betreffen, die Wahrheit suchen sollen und daß sie kraft göttlichen Gesetzes 
die Pflicht und das Recht haben, die erkannte Wahrheit anzunehmen und zu bewahren. 
Mit dieser Aussage kann das neue kirchliche Gesetzbuch nicht unter dem Verdacht ste­
hen, suchende Menschen in die katholische Kirche zu drängen, 43 sondern es zeigt hier 
ein ökumenisches Gespür. 44 

Das in der Erklärung über die Religionsfreiheit angegebene Recht auf religiöse Freiheit 
auch derjenigen, die nicht ihrer Pflicht zur Wahrheitssuche nachkommen, 45 wird im 
CIC/1983 nicht aufgegriffen. Unberücksichtigt bleibt ebenfalls d ie von H. Schmitz ge­
forderte Ergänzung, ,,daß niemand von irgendeiner menschlichen Macht, auch nicht in 
der ka tholischen Kirche, gezwungen werden darf, seinen Glauben gegen sein Gewissen 
zu bewahren und vor anderen öffentlich zu bekennen". 46 

Im Widerspruch zur freien Annahme des Glaubens, die der neue CIC jedem zusichert, 
steht indes§ 2 des c. 868 CIC/1983 . Er erlaubt, ein Kind katholischer und auch nicht­
katholischer Eltern in Todesgefahr gegen den Willen der Eltern zu taufen.47 
Diese Bestimmung des jetzt gültigen Codex hat eine interessante Entwicklung durchge­
macht. Sie hat einen rechtstheologischen Höhenflug hinter sich, der mit einer Bruchlan­
dung endete. 
Im CIC/ 1917 wird in c. 750 § 1 dargelegt, daß Kinder von Ungläubigen in Lebensgefahr 
gegen den Willen ihrer Eltern getauft werden dürfen. Eine beachtliche Änderung erfährt 
dieser Paragraph durch den ersten Entwurf für ein neues Sakramentenrecht aus dem Jah­
re 1975. Danach darf ein Kind, katholischer und auch nichtkatholischer Eltern, in Le­
bensgefahr erlaubterweise getauft werden, wenn nicht der ausdrückliche Wille beider 
Eltern oder ihrer gesetzlichen Vertreter dagegensteht. 48 Im Schema von 1980 taucht 

41 H. Miiller, Freiheit in der kirchlichen Rechtsordnung?, a.a.O. 462 . • Da sie (die Norm in c. 1351) nicht nur 
für Cap. III , De sacris missionibus', sondern für die gesamte Verkündigung des Gotteswortes von Bedeu­
tung ist, sollte sie richtiger bei den einleitenden Normen dieses Titels in Verbindung mit c. 1322 stehen· 
(H. Schmitz, Die Gesetzessystematik des CIC, a.a.O. 322; vgl. P. Krämer, Religionsfreiheit in der Kirche. 
Das Recht auf religiöse Freiheit in der kirchlichen Rechtsordnung, Trier 1981, 15f). 

42 Vgl. G. Luf, Glaubensfreiheit und Glaubensbekenntn is: HdbKathKR, 561-567, 565. 
43 Vgl. /. Klein, Grundlegung und Grenzen des kanonischen Rechts: ders., Skandalon um das Wesen des 

Katholizismus, a.a.O. 88-114, 105. 
44 Zu ökumenischen Perspektiven des neuen kirchlichen Gesetzbuches s. H. M iiller, Der ökumenische Auf­

trag: HdbKathKR, 553-561, 558-561. 
45 DH 2,2. 
46 H. Schmitz, Glaubens- und Bekenntnispflicht: GrNKirchR, 438-440, 439; vgl./. Brinkmann, Toleranz 

in der Kirche, a.a.O. 53. 
47 Hinter dieser Bestimmung steht die theologische Auffassung, daß die Taufe der einzige Weg zum Heil ist 

(vgl. c. 849 CIC/1983). 
48 Schema documenti pontificii quo disciplina canonica de Sacramentis recognoscitur, Typ. Pol. Val. 1975, 

C. 16 § 2. 

32 



dann wieder die Wendung „auch den Willen der Eltern“ auf, doch mıiıt der Fkin-
schränkung, daß die Taufe nicht die Gefahr des Hasses die Religion herausfordern
dürfe.4°9
Es dauerte aber nıicht lange, his der Hinweis auf eıinen möglichen Ha die Religion
wieder gestrichen wurde. Die Begründung autete, daß eıne ärgerliche Reaktion auf die
Taufe den Willen der Eltern das geringere Übel ce1.°>09
Etwas verwirrender wird das (‚anze noch, WEeNnnn ın der Einführung Zzu kirch-
lichen Gesetzbuch VO Aymans lesen ist „Bezüglich der Tautfe se1 angemerkt, da
jene Norm, nach der eın ind das VOTI Erlangung des Vernunftgebrauches sterben
droht, auch den Willen der Eltern getauft werden darf nicht mehr wiederkehrt.
Wenn ESs richtig ist, da für die Kindertauftfe 1m allgemeinen dem Elternwillen eine
Schlüsselrolle zufällt, ist die gen Anderung der Glaubwürdigkeit willen NnOTt-

wendig gewesen‘.*' DE jedoch die Norm bezüglich der Kindertaufe den illen
der Eltern inhaltlich unverändert Z dem übernommen wurde, bleibt
Aymans naturrechtliche Legitimation einer entsprechenden Anderung als Postulat
stehen. 50 kommentiert auch Hierold den S68 wıe folgt „‚Im Lichte
des Elternrechts>? egegnet diese Bestimmung jedoch erheblichen Bedenken un: sollte
daher Aur äußerst behutsam angewandt werden“.>>

! )ie Freiheit In der Ausübung des Glaubens

Die geforderte un sich auch logisch aus 748 ergebende Freiheit der Bewäh-
rTung 1 Glauben wird 1m Gesetzbuch nicht In eıner eigenen Fundamentalnorm
ausgedrückt.** Dennoch wird die Glaubens- und Entscheidungsfreiheit der Gläubigen
In einzelnen Canones verbriett.

P  — er Geltungsanspruch des

Wurden nach 12 prinzipiell alle Getautften als Adressaten kirchlicher
Gesetze betrachtet, erstreckt sich deren Geltungsbereich gemäß 11 ( 10} 1983 AaUS-

schließlich auf die In der katholischen Kirche Getauften un die In S1€e Aufgenommenen.
Nichtkatholischen Christen wird damit das Recht zugestanden, ihren eigenen christ-
lichen CGlauben leben Sie werden nicht mehr katholischerseits vereinnahmt.>>

D I ie „formell Distanziterten“

DEN kirchliche Gesetzbuch VO 1983 spricht 1 Unterschied zu einen „Kir-
chenaustritt“ Es wird festgestellt, da sich eın Christ „n einem tormalen Akt Vo  ”3

der katholischen Kirche lossagen kann vgl CI 1086 1I 1L1L17:; 1124 C1IC/1983) ach
dem bis zu November 1983 geltenden Codex luris Canonici diejenigen, die
sich VO  — der Kirche ormell distanzierten, noch der kanonischen Eheschließungsform

Schema Codici luris Canonici, Libreria Fditrice Vaticana 1980, 822
Relatio, Iyp. Pol Vat 1981 201

51 Aymans, Einführung In das NMEULC Gesetzbuch der lateinischen Kirche, hg VO Sekretariat der eut-
schen Bischofskonterenz, Onnn 1983,
Vgl 1113 226

Hierold, Tautfe Uun!| Firmung HdbKathK®R, 659 —675, 668
Vgl Luf, (aubensfreiheit und Glaubensbekenntnis, aal0) 566

55 Krämer., Religionsfreiheit ın der Kirche, a.a.0.

33

dann wieder die Wendung „auch gegen den Willen der Eltern" auf, doch mit der Ein­
schränkung, daß die Taufe nicht die Gefahr des Hasses gegen die Religion herausfordern 
dürfe. 49 

Es dauerte aber nicht lange, bis der Hinweis auf einen möglichen Haß gegen die Religion 
wieder gestrichen wurde. Die Begründung lautete, daß eine ärgerliche Reaktion auf die 
Taufe gegen den Willen der Eltern das geringere Übel sei. 50

. 

Etwas verwirrender wird das Ganze noch, yYenn in der Einführung zum neuen kirch­
lichen Gesetzbuch von W. Aymans zu lesen ist: ,,Bezüglich der Taufe sei angemerkt, daß 
jene Norm, nach der ein Kind, das vor Erlangung des Vernunftgebrauches zu sterben 
droht, auch gegen den Willen der Eltern getauft werden darf, nicht mehr wiederkehrt. 
Wenn es richtig ist, daß für die Kindertaufe im allgemeinen dem Elternwillen eine 
Schlüsselrolle zufällt, ist die genannte Änderung um der Glaubwürdigkeit willen not­
wendig gewesen". 51 Da jedoch die Norm bezüglich der Kindertaufe gegen den Willen 
der Eltern inhaltlich unverändert aus dem CIC/1917 übernommen wurde, bleibt 
Aymans naturrechtliche Legitimation einer entsprechenden Änderung als Postulat 
stehen. So kommentiert auch A. E. Hierold den c. 868 § 2 CIC/1983 wie folgt: ,,Im Lichte 
des Elternrechts52 begegnet diese Bestimmung jedoch erheblichen Bedenken und sollte 
daher nur äußerst behutsam angewandt werden". 53 

2.3. Die Freiheit in der Ausübung des Glaubens 

Die geforderte und sich auch logisch aus c. 748 CIC/1983 ergebende Freiheit der Bewäh­
rung im Glauben wird im neuen Gesetzbuch nicht in einer eigenen Fundamentalnorm 
ausgedrückt. 54 Dennoch wird die Glaubens- und Entscheidungsfreiheit der Gläubigen 
in einzelnen Canones verbrieft. 

2.3.1. Der Geltungsanspruch des CIC/ 1983 

Wurden nach c. 12 CIC/1917 prinzipiell alle Getauften als Adressaten kirchlicher 
Gesetze betrachtet, so erstreckt sich deren Geltungsbereich gemäß c. 11 CIC/1983 aus­
schließlich auf die in der katholischen Kirche Getauften und die in sie Aufgenommenen. 
Nichtkatholischen Christen wird damit das Recht zugestanden, ihren eigenen christ­
lichen Glauben zu leben. Sie werden nicht mehr katholischerseits vereinnahmt.55 

2.3.2. Die .formell Distanzierten· 

Das kirchliche Gesetzbuch von 1983 spricht im Unterschied zum CIC/1917 einen „Kir­
chenaustritt'' an. Es wird festgestellt, daß sich ein Christ „in einem formalen Akt" von 
der katholischen Kirche lossagen kann (vgl. cc. 1086 § l ; 1117; 1124 CIC/1983). Nach 
dem bis zum 27. November 1983 geltenden Codex luris Canonici waren diejenigen, die 
sich von der Kirche formell distanzierten, noch der kanonischen Eheschließungsform 

49 Schema Codici luris Canonici, Libreria Editrice Vaticana 1980, c. 822 § 2. 
50 Relatio, Typ. Pol. Vat. 1981, 201. 
5 1 W Aymans, Einführung in das neue Gesetzbuch der lateinischen Kirche, hg. vom Sekretariat der Deut-

schen Bischofskonferenz, Bonn 1983, 25. 
52 Vgl. C. 1113 CIC/1917; OH 5; C. 226 § 2 CIC/ 1983. 
53 A. E. Hierold, Taufe und Firmung: HdbKathKR, 659-675, 668. 
54 Vgl. G. Lu{; Glaubensfreiheit und Glaubensbekenntnis, a.a.O. 566. 
55 P. Krämer, Religionsfreiheit in der Kirche, a.a.O. 30. 

33 



unterworten (c. 1099 Mörsdorf macht dazu eine eLtwas doppeldeutige
Bemerkung: „Wer einmal Zur katholischen Kirche gehört hat, sol] Aadus seinem Abtall kei-
nMen Vorteil ziehen “ 96 Demgegenüber sind nach dem die Adus der katholi-
schen Kirche Ausgetretenen nicht mehr die kanonische Eheschließungsform gebun-den (c. 1117GIE
Im Zusammenhang miıt dem Kirchenaustritt ıst noch auf folgendes hinzuweisen. Die
Kirche betrachtete den Ausgetretenen als Abtrünnigen, der sich nach 2314
CIC/1917 den Kirchenbann/ un ZWar als JTatstrafe.>° Gegen diese Stratbestim-
INUNg wurden Einwände erhoben. Der Kirchenaustritt älßt sich nach Ansicht VOoO

Mörsdort „nicht eindeutig In die Deliktformen der Apostasie, der Häresie un desSchismas einordnen4 weil aus den unterschiedlichsten Beweggründen erfolgenkann.®! S50 auch die Entwürte Zzu Gesetzbuch der Kirche davonC
aAaNgeN, daß eın Widerspruch Zzu kirchlichen Glaubensverständnis elgens geprüft un
festgestellt werden musse, dann gegebenenfalls jemanden mıit der Exkommuni-
kation belegen können.®?
Obwohl sich eine eindeutige strafrechtliche kinordnung des Kirchenaustritts nicht VOI-
nehmen Jäßt wird INnan nach 1364 ın Verbindung mıiıt o 751 IC /198363 tolgern
können, da(ß eın Kirchenaustritt, insofern er einen Verstofß den Glauben und eın
Lossagen VO  - der Kirche als Gemeinschaft der Glaubenden darstellt, die VO  —: selbst e1N-
tretende Exkommunikation bewirkt.®4

2R [)as ecC auf eigene Spiritualität
Der Forderung Kahners, die Kirche musse innerhalb des religiösen Lebens „unter
ihren eigenen Gliedern die Vermassung und die Flucht In das blofß kollektive religiöse
Leben bekämpften: Unselbständigkeit, Flucht VOT persönlicher Verantwortung, Abwar-
ten kirchlicher Weisungen VO  — oben talschen (Irt {.;.  ” 65 tragt das jetzt gültige (38-
setzbuch der lateinischen Kirche Kechnung. /u den Grundrechten aller Gläubigen g..hört das ©C „der ejigenen Form des geistlichen Lebens tolgen“ (c 214)66
Die Ordensleute werden A In die Pflichtg  / hinsichtlich der sozialen Kom:-
munikationsmittel selbst darüber entscheiden, Was für hre Berufung schädlich 1st
(c. 666) Ihnen steht auch 1n bezug auf die geistliche Führung die gebührende Freiheit

(c. 630 1)

56 Mörsdorf, Kirchenrecht {L, München Paderborn Wien 196772 254
57 „Auch hier äußert sich die JTendenz, den Geltungsbereich kirchlicher Kechtsvorschriften einzuschränken“( Krämer, Die Zugehörigkeit ZUTr Kirche: HdbKathKR, 162—171, 169)Vgl Mörsdorf, Kirchenrecht München Paderborn Wien 196477 184

Ders., Kirchenrecht IL, München Paderborn Wie: 197977 425
Ebd 424

61 FEbd
Communicationes (1977) 305 vgl Krämer, Was bringt die Reform des Kirchenrechts?: Std7 199

Schwendenwein, Das CUuUeE Kirchenrecht, Graz Wien Öln 1983 464
(1981) 651 — 0659, 655t; ders Was brachte die Retorm des Kirchenrechts?: StdZ 201 (1983) 316—4326, 321;

53 Vgl Ruf, Das KRecht der katholischen Kirche, Freiburg Basel Wien 1983, 357
Krämer., Die Zugehörigkeit Zur Kirche, a.a.Q) 169; Gradauer, Der Kirchenaustritt und sSeINE Folgen:IhPQ 132 1984) 64—75,
Rahner. Schriften Zzur Theologie I, kinsiedeln Zürich Köln 113 Vgl Katzinger, Freiheitund Bindung In der Kirche: Akten des Internationalen Kongresses für Kirchenrecht, na

51 „Der Vielfalt spiritueller Entwürte un Lebensformen MUu unter dem gemeınsamen Ma} des lau-eNs breiter Kaum gegeben werden.“
Vgl 12,2; Schema-LEF 14; auch Hinder, Grundrechte ın der Kirche, Fribourg 1977, 231t

34

unterworfen (c. 1099 § 1 CIC/1917). K. Mörsdorf macht dazu eine etwas doppeldeutige 
Bemerkung: ,,Wer einmal zur katholischen Kirche gehört hat, soll aus seinem Abfall kei­
nen Vorteil ziehen ... ". 56 Demgegenüber sind nach dem CIC/1983 die aus der katholi­
schen Kirche Ausgetretenen nicht mehr an die kanonische Eheschließungsform gebun­
den (c. 1117 CIC/1983).57 

Im Zusammenhang mit dem Kirchenaustritt ist noch auf folgendes hinzuweisen. Die 
Kirche betrachtete den Ausgetretenen als Abtrünnigen, der sich nach c. 2314 § 1 n . 1 
CIC/1917 den Kirchenbann zuzog, 58 und zwar als Tatstrafe. 59 Gegen diese Strafbestim­
mung wurden Einwände erhoben. Der Kirchenaustritt läßt sich nach Ansicht von 
K. Mörsdorf „nicht eindeutig in die Deliktformen der Apostasie, der Häresie und des 
Schi;mas einordnen", 60 weil er aus den unterschiedlichsten Beweggründen erfolgen 
kann. 61 So waren auch die Entwürfe zum neuen Gesetzbuch der Kirche davon ausge­
gangen, daß ein Widerspruch zum kirchlichen Glaubensverständnis eigens geprüft und 
festgestellt werden müsse, um dann gegebenenfalls jemanden mit der Exkommuni­
kation belegen zu können. 62 

Obwohl sich eine eindeutige strafrechtliche Einordnung des Kirchenaustritts nicht vor­
nehmen läßt, wird man nach c. 1364 § 1 in Verbindung mit c. 751 CIC/198363 folgern 
können, daß ein Kirchenaustritt, insofern er einen Verstoß gegen den Glauben und ein 
Lossagen von der Kirche als Gemeinschaft der Glaubenden darstellt, die von selbst ein­
tretende Exkommunikation bewirkt. 64 

2.3.3. Das Recht auf eigene Spiritualität 

Der Forderung K. Rahners, die Kirche müsse innerhalb des religiösen Lebens „unter 
ihren eigenen Gliedern die Vermassung und die Flucht in das bloß kollektive religiöse 
Leben bekämpfen: Unselbständigkeit, Flucht vor persönlicher Verantwortung, Abwar­
ten kirchlicher Weisungen von oben am falschen Ort . . . ", 65 trägt das jetzt gültige Ge­
setzbuch der lateinischen Kirche Rechnung. Zu den Grundrechten aller Gläubigen ge­
hört das Recht, ,,der eigenen Form des geistlichen Lebens zu folgen" (c. 214 CIC/1983). 66 
Die Ordensleute werden z. B. in die Pflicht genommen, hinsichtlich der sozialen Kom­
munikationsmittel selbst darüber zu entscheiden, was für ihre Berufung schädlich ist 
(c. 666). Ihnen steht auch in bezug auf die geistliche Führung die gebührende Freiheit 
zu (c. 630 § 1). 

58 K. Mörsdorf, Kirchenrecht II, München - Paderborn - Wien 196712, 254. 
57 . Auch hier äußert sich die Tendenz, den Geltungsbereich kirchlicher Rechtsvorschriften einzuschränken· 

(P. Krämer, Die Zugehörigkeit zur Kirche: HdbKathKR, 162-171, 169). 
58 Vgl. K. Mörsdorf, Kirchenrecht I, München - Paderborn - Wien 196411 , 184. 
59 Ders., Kirchenrecht III, München - Paderborn - Wien 197911, 425. 
60 Ebd. 424. 
61 Ebd. 
82 Communicationes IX (1977) 305; vgl. P. Krämer, Was bringt die Reform des Kirchenrechts?: StdZ 199 

(1981) 651-659, 655f; ders., Was brachte die Reform des Kirchenrechts?: StdZ 201 (1983) 316-326, 321; 
H. Schwendenwein, Das neue Kirchenrecht, Graz - Wien - Köln 1983, 464. 

63 Vgl. N. Ruf, Das Recht der katholischen Kirche, Freiburg - Basel - Wien 1983, 357f. 
•• P. Krämer, Die Zugehörigkeit zur Kirche, a.a.O. 169; P. Grada11er, Der Kirchenaustritt und seine Folgen: 

ThPQ 132 (1984) 64-75, 66. 
65 K. Ral111er, SchriftenzurThcologie ll, Einsiedeln -Zürich - Köln 19615, 113. Vgl. / . Ratzinger, Freiheit 

und Bindung in der Kirche: Akten des IV. Internationalen Kongresses für Kirchenrecht, a .a .O. 37-52, 
51: .Der Vielfalt spiritueller Entwürfe und Lebensformen muß unter dem gemeinsamen Maß des Glau­
bens breiter Raum gegeben werden." 

66 Vgl. l.G 12,2; Schema-LEF c. 14; s. auch P. Hinder, Grundrechte in der Kirche, Fribourg 1977, 231f. 

34 



2.3 Die Entscheidungsfreiheit hWinsichtlic des vorgeschriebenen jährlichen
Kommunionempfangs

ach 859 WarTr jeder vernunftbegabte katholische Christ verpflichtet,
wenıgstens einmal 1M Jahr unWar ZUr österlichen Zeit, die Eucharistie empfangen.
Dabei WarTr 5 dem (Ortsordinarius gestattet, innerhalb bestimmter Grenzen die Öösterli-
che eıt verlängern ( 859 Aus einem vernünftigen Grund konnte
auch der Beichtvater erlauben, dalß jemand den Empfang der Osterkommunion für eiıne
gewIlsse eıt hinausschob (C. 859
ImeuC ıst die Verpflichtung jedes ZU!T Kommunion zugelassenen Gläubigen, e1ın-
mal 1m Jahr die heilige Kommunion empfangen, reziplert worden (& 920
CIC/1983) CGenerell MUu. dieses Gebot ıIn der österlichen eit erfüllt werden IC 920 2)
Neu ist aber der /usatz: „WEeNn ihm dem Gebot) nicht AaUuUSs gerechtem Grund einer
anderen eıt innerhal des Jahres Genüge wird  “ (ebd Durch diese Klausel wird
dem einzelnen Christen die Freiheit gelassen, einen VO  — ihm AUS gerechtem Grund g-
wählten Zeitpunkt für den jährlichen Kommunionempfang wahrzunehmen.
7Zudem kann jetzt auch auf die mıiıt Rücksicht auf die Verpflichtungzu jährlichen Kom-
munionempfang eingeraumte, liturgisch sehr fragwürdige®’ Möglichkeit des Ortsordi-
narlus, die eıt zwischen dem Fastensonntag®® un: dem Hochfest der Dreifaltigkeit
als österliche S  1ıt deklarieren, ®® verzichtet werden.”’®

Dg Änderungen bezüglich des Fasten- un Abstinenzgebotes
Das göttliche Gebot, Buße tun 1I 15} wird VO  - der kirchlichen Autorität durch
die Bußordnung geregelt. erC6 }1983 greift In den 1249 1253 wesentlich die VO

aps Paul 1ın derApostolischen Konstitution „Paenitemini” VO 1966 VoTZe-
HNOmMMMENE Neuordnung des Bulßlßwesens auf Im Vordergrund steht 1Unicht mehr ıne
zu Pharisäertum verleitende zentrale Vorschrift über den Verzicht aufbestimmte Spei-
6P1N. Die Abstinenz bezieht sich ZWaTl zunächst auf Fleischspeisen, aber annn VO  - der
Bischofskonferenz auch die Abstinenz VOoN anderen 5Speisen gefordert werden (6 1251

Die Bischofskonterenz besitzt die Kompetenz, andere Bußformen,
besonders Werke der Caritas un Frömmigkeitsübungen, ganz oder teilweise Stelle
VON Fasten un Abstinenz festzulegen (C. 1253 C1C/1983)
Die wesentliche Beobachtung der kirchlich vorgeschriebenen Bußtage stellt nach wıe
VOT eıne gewichtige Verpflichtung dar.’® Die Kirche legt aber nicht mehr fest, wWann eıne
Nichtbeachtung der Buliverordnung 1 einzelnen ZU!T schweren Sünde oder Schuld
führt ach dem geltenden Recht verstölßit derjenige schwer das kirchliche Fasten-
und Abstinenzgebot, der ohne Entschuldigungsgrund einen In quantıtatıvem oder qUa-

67 Vgl Adam, DED Kirchenjahr mitfeiern, Freiburg Basel Wien 1979, Auf der Maur,
Feiern 1Im Rhythmus der Zeit Handbuch der Liturgiewissenschaft, eil hg Meyer
Regensburg 1983, 138
In deutschen Diözesen Wal üblich SCeWESECN, die Öösterliche 5  1t bereits Aschermittwoch der

Fastensonntag beginnen lassen (J. Miller. Österliche Zeit VII
859

Anders Ruf. der den Beginn der Öösterlichen Zeit mıt dem Aschermittwoch angibt Ruf, [Das Kecht
der katholischen Kirche, aa0Q) 221)

71 Ap. Konst „‚Paenitemini1”: AAS (1966) 177 — 198; NKD A|
Sebott, Geheiligte Zeiten: HdbKathKK 654-659, 657

73 Kesponsum der Konzilskongregation VO: 1967 AAS (1967) 229

35

2.3.4. Die Entscheidungsfreiheit hinsichtlich des vorgeschriebenen jährlichen 
Kommunionempfangs 

Nach c. 859 § 1 CIC/1917 war jeder vernunftbegabte katholische Christ verpflichtet, 
wenigstens einmal im Jahr, und zwar zur österlichen Zeit, die Eucharistie zu empfangen. 
Dabei war es dem Ortsordinarius gestattet, innerhalb bestimmter Grenzen die österli­
che Zeit zu verlängern (c. 859 § 2 CIC/1917). Aus einem vernünftigen Grund konnte 
auch der Beichtvater erlauben, daß jemand den Empfang der Osterkommunion für eine 
gewisse Zeit hinausschob (c. 859 § 1 CIC/1917). 
Im neuen CIC ist die Verpflichtung jedes zur Kommunion zugelassenen Gläubigen, ein­
mal im Jahr die heilige Kommunion zu empfangen, rezipiert worden (c. 920 § 1 
CIC/1983). Generell muß dieses Gebot in der österlichen Zeit erfüllt werden (c. 920 § 2). 
Neu ist aber der Zusatz: ,,wenn ihm (dem Gebot) nicht aus gerechtem Grund zu einer 
anderen Zeit innerhalb des Jahres Genüge getan wird" (ebd.). Durch diese Klausel wird 
dem einzelnen Christen die Freiheit gelassen, einen von ihm aus gerechtem Grund ge­
wählten Zeitpunkt für den jährlichen Kommunionempfang wahrzunehmen. 
Zudem kann jetzt auch auf die mit Rücksicht auf die Verpflichtung zum jährlichen Kom­
munionempfang eingeräumte, liturgisch sehr fragwürdige67 Möglichkeit des Ortsordi­
narius, die Zeit zwischen dem 4. Fastensonntag68 und dem Hochfest der Dreifaltigkeit 
als österliche Zeit zu deklarieren, 69 verzichtet werden. 70 

2.3.5. Änderungen bezüglich des Fasten- und Abstinenzgebotes 

Das göttliche Gebot, Buße zu tun (Mk 1, 15), wird von der kirchlichen Autorität durch 
die Bußordnung geregelt. Der CIC/1983 greift in den cc. 1249-1253 wesentlich die von 
Papst Paul VI. in der Apostolischen Konstitution „Paenitemini" vom 17. 2. 196671 vorge­
nommene Neuordnung des Bußwesens auf. 72 Im Vordergrund steht nun nicht mehr eine 
zum Pharisäertum verleitende zentrale Vorschrift über den Verzicht auf bestimmte Spei­
sen. Die Abstinenz bezieht sich zwar zunächst auf Fleischspeisen, aber es kann von der 
Bischofskonferenz auch die Abstinenz von anderen Speisen gefordert werden (c. 1251 
CIC/1983). Die Bischofskonferenz besitzt die Kompetenz, sogar andere Bußformen, 
besonders Werke der Caritas und Frömmigkeitsübungen, ganz oder teilweise an Stelle 
von Fasten und Abstinenz festzulegen (c. 1253 CIC/1983). 
Die wesentliche Beobachtung der kirchlich vorgeschriebenen Bußtage stellt nach wie 
vor eine gewichtige Verpflichtung dar. 73 Die Kirche legt aber nicht mehr fest, wann eine 
Nichtbeachtung der Bußverordnung im einzelnen zur schweren Sünde oder Schuld 
führt. Nach dem geltenden Recht verstößt derjenige schwer gegen das kirchliche Fasten­
und Abstinenzgebot, der ohne Entschuldigungsgrund einen in quantitativem oder qua-

67 Vgl. A. Adam, Das Kirchenjahr mitfcicrn, Freiburg - Basel - Wien 1979, 75-81; H. Auf der Maur, 
Feiern im Rhythmus der Zeit 1: Handbuch der Liturgiewissenschaft, Teil V, hg. v. H. B. Meyer u. a., 
Regensburg 1983, 138. 

68 In deutschen Diözesen war es sogar üblich gewesen, die österliche Zeit bereits am Aschermittwoch oder 
am 1. Fastensonntag beginnen zu lassen U. Mil/er. Österliche Zeit: LThK2 VII, 1277). 

6 9 C. 859 § 2 CIC/ 1917. 
70 Anders N. Ruf, der den Beginn der österlichen Zeit mit dem Aschermittwoch angibt (N. Ruf, Das Recht 

der katholischen Kirche, a.a .O. 221). 
7 1 Ap. Konst. . Paenitemini": AAS 58 (1966) 177-198; NKD 2, 6-47. 
72 R. Sebott. Geheiligte Zeiten: HdbKathKR, 654-659, 657. 
73 Responsum der Konzilskongregation vom 24.2.1967: AAS 59 (1967) 229. 

35 



litativem Sinn beträchtlichen Teil der vorgeschriebenen Bußverpflichtung unterlä(it. 74
Damit wird dem einzelnen katholischen Christen Freiheit un Verantwortung für sSeın
eigenes Bußetun, für seine Metanoia, zugestanden.
2.3 Die freie Wahl des Lebensstandes
In 219 wird allen Gläubigen das Recht zuerkannt, ihren Lebensstand frei
VO  » jeglichem wang wählen.’® Dieses kirchliche ecC 1st eıne Kezeption un Aus-
formung des allgemeinen Menschenrechts auf freie Entfaltung der Persönlichkeit.7®
Das ec autf freie Wahl des Lebensstandes 1M CC wird, wenn 65 sich materiell
VO unterscheiden soll, 1ın der Kirche mehr besagen mussen, als daß
niemand ZUur Eheschließung, zu Empfang eiıner sakramentalen Weihe oder ZU kin-
trıtt ıIn eın Institut des geweihten Lebens oder In eıne Gesellschaft des apostolischen Le-
ens eZWUNZEN werden dart

Die Aufhebung der Bücherzensur
In die eit der nachkonziliaren Gesetzgebung Fällt die Aufhebung des Bücherverbotes.
Jeder Gläubige annn seit dem Dekret der Glaubenskongregation VO 15 11 196677
durch das die Bücherverbote des 1399 abgeschafft”® und die damit verbun-
denen trafen (vgl 2318 aufgehoben wurden, 1Ur für sich persönlich Bü-
cher auf den Index setzen Das Bücherverbot bleibt nämlich ın seiner moralischen Ver-
pflichtung bestehen, da VO  —; ihm keine menschliche Autorität befreien kann.’®
Die Aufhebung der Bücherverbote zielt darauf ab dem einzelnen Gilied der Kirche eine
größere Freiheit für eine verantwortete Entscheidung zuzubilligen.8°
Ungeachtet dessen bleibt 5 das Recht un die Pflicht der Hirten der Kirche, darüber
wachen, daß nicht durch Schriften oder den Gebrauch der sozialen ommunikations-
mittel der Glaube oder die Sitten der Gläubigen Schaden nehmen (C. 823 C1C1C/1983)
Die Bischöfe können die VO  — den Gläubigen ihrer Diözesen herausgegebenen Schriften,
soweit s1e den Glauben oder die Sitten berühren, ihrem Urteil unterwerten un: notigen-
talls zurückweisen ach 831 dürten katholische Christen In Has
geszeiıtungen, Zeitschritten oder anderen Periodika, die die katholische Religion oder
die uten Sitten offenkundig angreitfen, nicht schreiben; 05 se€1 denn, ES läge eın gerechter
un vernünftiger Grund Vo  Z

Ap. Konst „Paenitemini“ vgl Häring, Frei In C’hristus 2a 3909f
Vgl Schema-LEF

Kaiser, Die rechtliche Grundstellung der Christgläubigen: HdbKathKR 171-—184. 178 Zum allge-
mennen Menschenrecht autf treie Persönlichkeitsentfaltung Maunz/R. Zippelius, Deutsches Staats-
recht, München 1982%4 171-— 174

77 AAS (1966) 1186; vgl azu May, Die Aufhebung der kirchlichen Bücherverbote: kcclesia 1US (FS
für Scheuermann), hg Stiepen/]. Weitzel/P Wirth, München Paderborn Wien 1968,
547 — 571., 564 —567
Vgl Sleumer, Index Komanus, Osnabrück 195119

Mörsdorrf, Kirchenrecht I1 a2aÖO 438; Schmüitz, Tendenzen nachkonziliarer Gesetzgebung, a.a.Q.
- Sebott schreibt den ( anones 822— 837 €] diesen Ausführungen 1m (IC: spur'

INa  - deutlich den Zug, zur Entrechtlichung, verbunden mit dem Appell die größere Verantwortung des
einzelnen“ ( Sebott, Das eue kirchliche Gesetzbuch: HerKorr 1983| 128—134, 130)

36

litativem Sinn beträchtlichen Teil der vorgeschriebenen Bußverpflichtung unterläßt. 74 

Damit wird dem einzelnen katholischen Christen Freiheit und Verantwortung für sein 
eigenes Bußetun, für seine Metanoia, zugestanden. 

2.3.6. Die freie Wahl des Lebensstandes 

In c. 219 CIC/ 1983 wird allen Gläubigen das Recht zuerkannt, ihren Lebensstand frei 
von jeglichem Zwang zu wählen. 75 Dieses kirchliche Recht ist eine Rezeption und Aus­
formung des allgemeinen Menschenrechts auf freie Entfaltung der Persönlichkeit. 76 

Das Recht auf freie Wahl des Lebensstandes im neuen CIC wird, wenn es sich materiell 
vom CIC/1917 unterscheiden soll , in der Kirche etwas mehr besagen müssen, als daß 
niemand zur Eheschließung, zum Empfang einer sakramentalen Weihe oder zum Ein­
tritt in ein Institut des geweihten Lebens oder in eine Gesellschaft des apostolischen Le­
bens gezwungen werden darf. 

2.3. 7. Die A ufhebung der Bücherzensur 

In die Zeit der nachkonziliaren Gesetzgebung fällt die Aufhebung des Bücherverbotes. 
Jeder Gläubige kann seit dem Dekret der Glaubenskongregation vom 15. 11. 196677, 

durch das die Bücherverbote des c. 1399 CIC/1917 abgeschafft78 und die damit verbun­
denen Strafen (vgl. c. 2318 CIC/1917) aufgehoben wurden, nur für sich persönlich Bü­
cher auf den Index setzen. Das Bücherverbot bleibt nämlich in seiner moralischen Ver­
pflichtung bestehen, da von ihm keine menschliche Autorität befreien kann.79 

Die Aufhebung der Bücherverbote zielt darauf ab, dem einzelnen Glied der Kirche eine 
größere Freiheit für eine verantwortete Entscheidung zuzubilligen. so 

Ungeachtet dessen bleibt es das Recht und die Pflicht der Hirten der Kirche, darüber zu 
wachen, daß nicht d urch Schriften oder den Gebrauch der sozialen Kommunikations­
mittel der Glaube oder die Sitten der Gläubigen Schaden nehmen (c. 823 CIC/1983). 
Die Bischöfe können die von den Gläubigen ihrer Diözesen herausgegebenen Schriften, 
soweit sie den Glauben oder die Sitten berühren, ihrem Urteil unterwerfen und nötigen­
falls zurückweisen (ebd.). Nach c. 831 § 1 CIC/1983 dürfen katholische Christen in Ta­
geszeitungen, Zeitschriften oder anderen Periodika, die die katholische Religion oder 
die guten Sitten offenkundig angreifen, nicht schreiben; es sei denn, es läge ein gerechter 
und vernünftiger Grund vor. 

74 Ap. Konst. .Paenitemini" II § 2; vgl. B. Häring, Frei in Christus 1, a.a.O. 399f. 
" Vgl. Schema-LEF c. 19. 
76 M. Kaiser, Die rechtliche Grundstellung der Christgläubigen: HdbKathKR, 171-184, 178. Zum allge­

meinen Menschenrecht auf freie Persönlichkeitsentfaltung s. T. Maunz/ R. Zippelius, Deutsches Staats­
recht, München 198224, 171-174. 

77 AAS 58 (1966) 1186; vgl. dazu G. May, Die Aufhebung der kirchlichen Bücherverbote: Ecclesia et ius (FS 
für A. Scheuermann), hg. v. K. Siepenl ]. Weitze/l P. Wirt/,, München - Paderborn - Wien 1968, 
547- 571, 564-567. 

78 Vgl. z. B. A. 5/eumer, Index Romanus, Osnabrück 195110• 
79 K. Mörsdorf, Kirchenrecht 11, a.a.O. 438; H. Schmitz, Tendenzen nachkonziliarer Gesetzgebung, a.a .O. 

25. 
•

0 R. Sebott schreibt zu den Canones 822- 832 CJC/1983: . Bei diesen Ausführungen im neuen CIC spürt 
man deutlich den Zug zur Entrechtlichung, verbunden mit dem Appell an die größere Verantwortung des 
e inzelnen" (R. Sebott , Das neue kirchliche Gesetzbuch: HerKorr 37 [19831128-134, 130). 

36 



23  ©9 Anderungen bezüglich des Mischehenrechts

Die Bekenntnisverschiedenheit der Ehe SIl 1Im Gesetzbuch nicht mehr unter die
Ehehindernisse. ®] [)as strenge Verbot des In bezug auf die Eheschließung ZW1-
schen zwel Getauften, VO denen der eine katholisch ist, der andere einer häretischen
oder schismatischen Religionsgemeinschaft angehört (C. 1060)Iwurde durch
das Motuproprio aps Pauls VI „‚Matrimonia mixta” VO 31 1970 aufgehoben.®*
Die Eheschließung bedurfte MUNn UT noch einer Dispens des (Ortsordinarius Vo Hıin-
dernis der Konfessionsverschiedenheit. ach 1124 wird jetzt nicht mehr
eiıne förmliche Dispens verlangt. och bleibt die FErlaubnis für den Abschluß einer
Mischehe der zuständigen Autorität vorbehalten.®>
Mit Blick auf die bekenntnisverschiedenen Ehen se1l och auf die Bestimmungen über
die Taufe un: Erziehung der Kinder hingewiesen. ach dem „Matrimonia mıxta”
hatte der katholische Ehepartner die schwerwiegende Verpflichtung, das aufrichtige
Versprechen abzugeben, nach Kräften alles tun, damit seine Kinder ıIn der katholi-
schen Kirche getauft un EerZOBECN wurden.®* [ )iese Anordnung ist ın 1125

aufgenommen worden.®>
Im „Matrimonia mi1ixta” wurde auch die In 2319 un statuıjerte
Strafsanktion, nach der Katholiken, die hre Kinder außerhalb der katholischen Kirche
taufen un erziehen ließen, der FExkommunikation als Tatstrate verfielen, abrogiert®®.
In Anbetracht der tragenden Grundgedanken der Mischehenordnung, die auf die
Achtung des Grundrechtes auf Ehe un amıilie un der freien Glaubens- un (Jewis-
sensentscheidung abzielen, ®’ ist unverständlich, wıe die Strafbestimmung des 1366
In den gelangen konnte. ach ihr werden Eltern bzw. deren Stellvertreter, die
eıne nichtkatholische Taufe oder Erziehung ihrer Kinder veranlassen, mit einer Beuge-
strafe oder einer anderen gerechten Strafe belegt. Im Unterschied der Stratbestim-
MUNg des handelt S sich hier nicht ıne Tatstrate, sondern eine
Spruchstrafe (Urteilsstrafe), die zumindest eıne Beurteilung der jeweiligen Situation
durch den Ortsbischof voraussetzt.88 Zu prüfen bleibt, inwieweiıt sich diese Strafrege-
lung auf die Mischehen bezieht, die 1mM Unterschied Früher keine rechtlichen (saran-
Hen mehr Für die katholische Kindererziehung geben brauchen.®®

81 Kramer, Was brachte die Retorm des Kirchenrechts?, aa 323; Prader., Das kirchliche Eherecht, Bo-
zen Würzburg Innsbruck Wien 1983, 133:; vgl uch Zapp, Kanonisches Eherecht, Freiburg

209 —713
„Matrimonia miıxta”: AAS (1970) 257 — 253 NKD 28, 118—133

B3 Heinemann vermutet, daß sich bei dem Verbot der konfessionsverschiedenen Ehe ıIn der Sache doch
eın verbietendes FEhehindernis handelt Heinemann, Die konfessionsverschiedene Ehe

HdbKathKR 796 — 808, 799; vgl uch Kaiser. Neues Im Gesetzbuch der Kirche: Std7Z. 202
262 2706, 275)

„‚Matrımonila mixta”, Nr.
85 Zapp, Kanonisches Eherecht, 214t

„‚Matrimonia mixta”, Nr.
87 Schmüutz, Tendenzen nachkonziliarer Gesetzgebung, 2aaÖO 27° Heinemann, Die konfessionsver-

schiedene Ehe, a2.a0Q 807
Heinemann, Die konfessionsverschiedene Ehe 806

Vgl ebi
Kramer, Was brachte die Reform des Kirchenrechts?, 2a.0ÖO 226, Anm

2.3.8. Änderungen bezüglich des Mischehenrechts 

Die Bekenntnisverschiedenheit der Ehe fällt im neuen Gesetzbuch nicht mehr unter die 
Ehehindernisse. 81 Das strenge Verbot des CIC/1917 in bezug auf die Eheschließung zwi­
schen zwei Getauften, von denen der eine katholisch ist, der andere einer häretischen 
oder schismatischen Religionsgemeinschaft angehört (c. 1060 CIC/1917), wurde durch 
das Motuproprio Papst Pauls VI. ,,Matrimonia mixta" vom 31.3.1970 aufgehoben.82 

Die Eheschließung bedurfte nun nur noch einer Dispens des Ortsordinarius vom Hin­
dernis der Konfessionsverschiedenheit. Nach c. 1124 CIC/1983 wird jetzt nicht mehr 
eine förmliche Dispens verlangt. Doch bleibt die Erlaubnis für den Abschluß einer 
Mischehe der zuständigen Autorität vorbehalten.83 

Mit Blick auf die bekenntnisverschiedenen Ehen sei noch auf die Bestimmungen über 
die Taufe und Erziehung der Kinder hingewiesen. Nach dem MP „Matrimonia mixta" 
hatte der katholische Ehepartner die schwerwiegende Verpflichtung, das aufrichtige 
Versprechen abzugeben, nach Kräften alles zu tun, damit seine Kinder in der katholi­
schen Kirche getauft und erzogen wurden.84 Diese Anordnung ist in c. 1125 n. 1 
CIC/ 1983 aufgenommen worden. 85 

Im MP „Matrimonia mixta"wurdeauch die in c. 2319 § 1 nn. 3 und4 CIC/1917statuierte 
Strafsanktion, nach der Katholiken, die ihre Kinder außerhalb der katholischen Kirche 
taufen und erziehen ließen, der Exkommunikation als Tatstrafe verfielen, abrogiert86

. 

In Anbetracht der tragenden Grundgedanken der neuen Mischehenordnung, die auf die 
Achtung des Grundrechtes auf Ehe und Familie und der freien Glaubens- und Gewis­
sensentscheidung abzielen, 87 ist es unverständlich, wie die Strafbestimmung des c. 1366 
in den CIC/1983 gelangen konnte. Nach ihr werden Eltern bzw. deren Stellvertreter, die 
eine nichtkatholische Taufe oder Erziehung ihrer Kinder veranlassen, mit einer Beuge­
strafe oder einer anderen gerechten Strafe belegt. Im Unterschied zu der Strafbestim­
mung des CIC/ 1917 handelt es sich hier nicht um eine Tatstrafe, sondern um eine 
Spruchstrafe (Urteilsstrafe), die zumindest eine Beurteilung der jeweiligen Situation 
durch den Ortsbischof voraussetzt. 88 Zu prüfen bleibt, inwieweit sich diese Strafrege­
lung auf die Mischehen bezieht, 89 die im Unterschied zu früher keine rechtlichen Garan­
tien mehr für die katholische Kindererziehung zu geben brauchen. 90 

81 P Krämer, Was brachte die Reform des Kirchenrechts?, a.a.O. 323; J. Prader, Das kirchliche Eherecht, Bo­
zen - Würzburg - Innsbruck - Wien 1983, 133; vgl. auch H. Zapp, Kanonisches Eherecht, Freiburg 
19836, 209-213. 

82 MP .Matrimonia mixta·: AAS 62 (1970) 257-263; NKD 28, 118-133. 
83 H. Heinemann vermutet, daß es sich bei dem Verbot der konfessionsverschiedenen Ehe in der Sache doch 

um ein verbietendes Ehehindernis handelt (H. Heinemann, Die konfessionsverschiedene Ehe: 
HdbKathKR, 796-808, 799; vgl. auch M. Kaiser, Neues im neuen Gesetzbuch der Kirche: StdZ 202 
[1984] 262-276, 275). 

84 MP .Matrimonia mixta", Nr. 4. 
85 H. Zapp, Kanonisches Eherecht, 214f. 
86 MP .Matrimonia mixta·, Nr. 15. 
87 H. Schmitz. Tendenzen nachkonziliarer Gesetzgebung, a.a.O. 27; H. Heinemann, Die konfessionsver-

schiedene Ehe, a.a.O. 807. 
88 H. Heinemann, Die konfessionsverschiedene Ehe, 806. 
89 Vgl. ebd. 
•• P Krämer, Was brachte die Reform des Kirchenrechts?, a.a.O. 226, Anm. 21. 

37 



In einem VO den Prinzipien des Okumenismus un der Entscheidungsfreiheit des e1Nn-
zelnen gepragten kirchenrechtlichen System bildet diese Bestimmung einen Fremd-
körper.
2.3 Die Tolerierung der Feuerbestattung
Bereits ZUrTr eit des I1 Vatikanums wurde das In 4 1203 angeführte Verbot
der Feuerbestattung durch ıne Instruktion des Oftiziums gemildert. * kine kirchli-
che Bestattung des Eingeäscherten wurde erlaubt, sotfern die Leichenverbrennung nicht
aus Leugnung VO Dogmen, Adus sektiererischem Geist oder AQus Ha die katholi-
sche Religion und Kirche geschah. Die für eın olches Begräbnis auferlegten Finschrän-
kungen des Begräbnisritus wurden erst durch den rdo Exsequiarum VO
15 1969 beseitigt. ®® och soll weiterhin der Begräbnisteier ersichtlich seın, daß
die Kirche die Erdbestattung der Leichenverbrennung vorzieht. %* S0 wird auch In

1176 die „tromme Gewohnheit“ den Leichnam eines Verstorbenen
beerdigen, empfohlen. er MNEUE CIC verbietet die Feuerbestattung nicht mehr grund-
sätzlich. Sie 1st Ur dann untersagt, wenn SIE Adus Gründen gewählt wird, die der christ-
lichen Glaubenslehre widersprechen (c 1184 CIC/1983) „‚Durch diese Neurege-
lung ist nicht UT die kirchliche Disziplin In zeitgemäßer Weise gemildert worden, SOI11-
dern wird auch die freie Entscheidung des Gläubigen hinsichtlich seines Begräbnisses
aNngeMESSECN respektiert“. 96
Z D Die freie Wahl der Schule

Gegenüber dem der den Besuch nichtkatholischer Schulen verbot (C. 1374
)I wird 1m kirchlichen Gesetzbuch VOoO  - 1983 den Eltern das Recht gegeben,
eine Schule ftür hre Kinder frei wählen (C 797 Dazu wird den Eltern VOI-

geschlagen, hre Kinder jenen chulen anzuvertrauen, ıIn denen die katholische Erzie-
hung gesichert ist Anderenfalls sollen S1e dafür SUTSECN, daß die ertorderliche katholi-
sche Erziehung außerhalb der Schule geschieht (c. 798 CIC/1983)

23.11 Die Konsequenzen UUS der Mitgliedschaft In einer Freimaurerloge
ach 1374 Führt die Zugehörigkeit einer Freimaurerloge nicht mehr WI1Ie
nach 2335 1C/1917?97 1DSO tacto Zur!T Exkommunikation. Der schreibt VOIL,
daß derjenige, der einer Vereinigung beitritt, die die Kirche Machenschaftften be-
treibt, mit einer gerechten Strate belegt werden soll ( 1374 Auf eine namentliche Nen-

91 Müller, Geist un! Gesetz. Das Gesetzbuch für die Kirche: Sudwestfunk. Glauben heute VO
1983 (Manuskript), ders., Fin EeU: Gesetzbuch für die Kirche. Erwartung un Wirklichkeit:

Pastoralblatt (1983) 354 — 360, 358
Instructio de cadaverum crematıone VO 1963 (1964) 822

Ebd
rdo Exsequiarum, Iyp. Pol Vat 1969, Normae generales, Nr.

„‚Im Erdbegräbnis sieht die Kirche die größte Ahnlichkeit mıit dem Begräbnis des Herrn“ RKeinhardt,Das kirchliche Begräbnis: HdbKathKR, 840—844, 840)
Schmitz, JTendenzen nachkonziliarer Gesetzgebung, 220 31

97 ‚.Nomen dantes sectae massonıcCae aliisve eiusdem generI1s associationibus QUaAEC contra Ecclesiam ve|l legiti-
I11aS$S5 civiles Dotestates machinantur, contrahunt 1DSO tacto excommMuUunNICationem Sedi Apostolicae simpli-cıter reservatam“ (C. 2335 C1C/1917)

38

In einem von den Prinzipien des Ökumenismus und der Entscheidungsfreiheit des ein­
zelnen geprägten kirchenrechtlichen System bildet diese Bestimmung einen Fremd­
körper. 91 

2.3. 9. Die Tolerierung der Feuerbestattung 

Bereits zur Zeit des II. Vatikanums wurde das in c. 1203 § 1 CIC/1917 angeführte Verbot 
der Feuerbestattung durch eine Instruktion des HI. Offiziums gemildert. 92 Eine kirchli­
che Bestattung des Eingeäscherten wurde erlaubt, sofern die Leichenverbrennung nicht 
aus Leugnung von Dogmen, aus sektiererischem Geist oder aus Haß gegen die katholi­
sche Religion und Kirche geschah. Die für ein solches Begräbnis auferlegten Einschrän­
kungen des Begräbnisritus wurden erst durch den neuen Ordo Exsequiarum vom 
15. 8. 1969 beseitigt. 93 Doch es soll weiterhin an der Begräbnisfeier ersichtlich sein, daß 
die Kirche die Erdbestattung der Leichenverbrennung vorzieht.94 So wird auch in 
c. 1176 § 3 CIC/1983 die „fromme Gewohnheit", den Leichnam eines Verstorbenen zu 
beerdigen, 95 empfohlen. Der neue CIC verbietet die Feuerbestattung nicht mehr grund­
sätzlich. Sie ist nur dann untersagt, wenn sie aus Gründen gewählt wird, die der christ­
lichen Glaubenslehre widersprechen (c. 1184 § 1 n. 2 CIC/1983). ,,Durch diese Neurege­
lung ist nicht nur die kirchliche Disziplin in zeitgemäßer Weise gemildert worden, son­
dern wird auch die freie Entscheidung des Gläubigen hinsichtlich seines Begräbnisses 
angemessen respektiert". 96 

2.3.10. Die freie Wahl der Schule 

Gegenüber dem CIC/1917, der den Besuch nichtkatholischer Schulen verbot (c. 1374 
CIC/ 1917), wird im kirchlichen Gesetzbuch von 1983 den Eltern das Recht gegeben, 
eine Schule für ihre Kinder frei zu wählen (c. 797 CIC/1983). Dazu wird den Eltern vor­
geschlagen, ihre Kinder jenen Schulen anzuvertrauen, in denen die katholische Erzie­
hung gesichert ist. Anderenfalls sollen sie dafür sorgen, daß die erforderliche katholi­
sche Erziehung außerhalb der Schule geschieht (c. 798 CIC/1983). 

2.3.11. Die Konsequenzen aus der Mitgliedschaft in einer Freimaurerloge 

Nach c. 1374 CIC/1983 führt die Zugehörigkeit zu einer Freimaurerloge nicht mehr wie 
nach c. 2335 CIC/191797 ipso facto zur Exkommunikation. Der CIC/1983 schreibt vor, 
daß derjenige, der einer Vereinigung beitritt, die gegen die Kirche Machenschaften be­
treibt, mit einer gerechten Strafe belegt werden soll (c. 1374). Auf eine namentliche Nen-

91 H. Miiller, Geist und Gesetz. Das neue Gesetzbuch für die Kirche; Südwestfunk. Glauben heule - vom 
22. 5. 1983 (Manuskript), 9; ders., Ein neues Gesetzbuch für die Kirche. Erwartung und Wirklichkeit: 
Pastoralblatt 35 (1983) 354-360, 358. 

92 lnstructio de c:adaverum crema\ione vom 5.7.1963: AAS 56 (1964) 822f. 
93 Ordo Exsequiarum, Typ. Pol. Vat. 1969, Normae generales, Nr. 15. 
94 Ebd. 
95 . Im Erdbegräbnis sieht die Kirche die größte Ähnlichkeit mit dem Begräbnis des Herrn· (H. / . F. Rei11hardt, 

Das kirchliche Begräbnis: HdbKathKR, 840-844, 840). 
96 H. Schmitz, Tendenzen nachkonziliarer Gesetzgebung, a.a.O. 31. 
97 . Nomen dantessectaemassonic:ae aliisveeiusdem generis associationibusquaeconlra Ecclesiam vel legiti­

mas civiles potestales machinantur, contrahunt ipso facto excommunic:ationem Sedi Apostolic:ae simpli­
citer reservatam· (c. 2335 CIC/ 1917). 

38 



NUuNg solcher Vereinigungen wird verzichtet.9® Wenn 1mM C116 1983 bezüglich der Mit-
gliedschaft In einer Freimaurerloge keine strafrechtlichen Sanktionen erwähnt werden,

behält doch das In der Erklärung der Deutschen Bischofskonferenz VO 12 1980°?®
ausgesprochene moralische Verbot eınes Fintritts ın eıne Loge seıne Gültigkeit. 199
Die Beurteilung der Freimaurerei durch die Deutsche Bischofskonterenz wird durch
eine Erklärung der Glaubenskongregation VO E 19837191 die aufgrund tehlender
Angaben über die Freimaurerel 1mM L abgegeben wurde, bekräftigt un: Vel-

schärtt. Die Erklärung der Glaubenskongregation wiederholt das negatıve Urteil der
Kirche über die treimaurerischen Vereinigungen un!‘ verbietet die Zugehörigkeit e1-
elr Loge Die katholischen Christen, die der Freimaurere!l angehören, befinden sich 1
Stand der schweren Sünde un können nicht die heilige Kommunion empfangen. [ Die
Erklärung der Glaubenskongregation geht hier weiıter als der der eın Inter-
dikt [1UTI für die Leiter un Förderer antikirchlicher Vereinigungen ausspricht (c. 1374
Abzuwarten bleibt, wıeweit mıiıt dieser römischen Erklärung „die Bemühungen, 1mM Ver-
hältnis Kirche— Freimaurer eiınem modus vivendi kommen“, 103 zurückge-
worten werden.

Würdigung der Ergebnisse
Der MNEeUeE CIC erspart seinem Betrachter Wechselbäder nicht. An manchen Stellen
i die konziliare dee der Freiheit un Verantwortung des einzelnen Gläubigen Vel-

wirklicht worden, anderen wird S1€E wieder zurückgenommen, un sSta dessen tau-
chen dann längst überwunden geglaubte Relikte des alten Codex auf
Obwohl das kirchliche Gesetzbuch die Entscheidungsfreiheit und Eigenverantwortlich-
keit des einzelnen Christen respektiert un schützt, 19 1st eS nicht gelungen, den Begriff
Vo  . der geistlichen Freiheit als Gegenbegrift ZUu[r „potes sacra” ın den Codex aufzuneh-
men !9> un: auf die Verpflichtung des Gläubigen ZUu Dispenseinholen ür eine Be-
reiung VO  — der Sonntagspflicht Adus gerechtem Grund verzichten vgl 1245 CIC/
1983).796
Es ware auch überlegen BEeWESEN, ob die spirituelle un ekklesiale Notwendigkeit S
jährlichen Kommunion?!®” un Beichte!98 nicht sinnvollerweise als Empfehlung anstatt

Bischof Stimpfle sieht bei den Ffreimaurerischen Vereinigungen den Tatbestand der Machenschaften BC-
en die Kirche vorliegen. Wenn eın Katholik einer solchen Vereinigung beitritt, sind seiner Meinung ach
diecc. 1364 un!' 1374 1C/1983 anzuwenden (J. Stimpfle, Freimaurereli Uun! katholische Kirche. ach Ver-
öffentlichung des Kirchenrechts: IK Z ( ommunio 1984|] 166 —174, 173)
Erklärung der Deutschen Bischofskonfterenz VO 1980 Zzur Frage der Mitgliedschaft VOo  ”3 Katholiken
ın der Freimaurerel: 149 1980) 164 —174

100 Sebott, Der Kirchenbann die Freimaurerei ist aufgehoben: Std7Z. 201 511821 416
101 Erklärung der Glaubenskongregation ZUur Freimaurerei VO: 11 1983 (Isservatore Komano (dt Aus-

gabe VO
102 Ebd Die Feststellung, daß eın Katholik der einer Freimaurerloge angehört, sich 1Im Stand der schweren

Sünde befindet, iıst moraltheologisch nicht SAaNZ unproblematisch. /u den Bedingungen für ıne schwere
Sünde Mausbach/G. Ermecke, Katholische Moraltheologie n Münster 32330— 343

103 Freimaurerschelte: HerKorr (1984) 4f
104 Müiller. Theologisch-kanonische Grundlagen der Grundrechte der Christen, 2a0 100; ders., Geist

un): Gesetz, a.a.Q. ders., Fin MNEeEUCS CGesetzbuch tür die Kirche, 2a0 357
105 Schmitz, [JDer Codex luris C’anonici ONn 1983 HdbKathKR, Zum Begriff VOoO der geistli-

chen Freiheit Aumans, Kirchliche CGirundrechte un Menschenrechte: 149 (1980) 389 — 409,
403 — 406; ders., „‚Munus“” un! :Sacra potestas’: Akten des Internationalen Kongresses Für Kirchen-
recht, 2a3ÖQ 135 -— ZU2. 196 — 199

106 Müller, [)as Sonntagsgebot Anachronismus der heilsamer Appell?: hPQ 122 1974) 150 — 163,
162; ders Freiheit ın der kirchlichen Rechtsordnung?, 2a0 470, Anm 106

107 Vgl Cn 897# 1C/1983
108 Vgl 959

30

nung solcher Vereinigungen wird verzichtet.98 Wenn im CIC/1983 bezüglich der Mit­
gliedschaft in einer Freimaurerloge keine strafrechtlichen Sanktionen erwähnt werden, 
so behält doch das in der Erklärung der Deutschen Bischofskonferenz vom 12. 5. 198099 

ausgesprochene moralische Verbot eines Eintritts in eine Loge seine Gültigkeit.100 

Die Beurteilung der Freimaurerei durch die Deutsche Bischofskonferenz w ird durch 
eine Erklärung der Glaubenskongregation vom 26. 11. 1983101 , die aufgrund fehlender 
Angaben über die Freimaurerei im neuen CIC abgegeben wurde, bekräftigt und ver­
schärft. Die Erklärung der Glaubenskongregation wiederholt das negative Urteil der 
Kirche über die freimaurerischen Vereinigungen und verbietet die Zugehörigkeit zu ei­
ner Loge. Die katholischen Christen, die der Freimaurerei angehören, befinden sich im 
Stand der schweren Sünde und können nicht die heilige Kommunion empfangen. 102 Die 
Erklärung der Glaubenskongregation geht hier weiter als der CIC/1983, der ein Inter­
dikt nur für die Leiter und Förderer antikirchlicher Vereinigungen ausspricht (c. 1374). 
Abzuwarten bleibt, wieweit mit dieser römischen Erklärung „die Bemühungen, im Ver­
hältnis Kirche-Freimaurer zu einem neuen modus vivendi zu kommen", 103 zurückge­
worfen werden. 

2.4. Würdigung der Ergebnisse 

Der neue CIC erspart seinem Betrachter Wechselbäder nicht. An so manchen Stellen 
ist die konziliare Idee der Freiheit und Verantwortung des einzelnen Gläubigen ver­
wirklicht worden, an anderen wird sie wieder zurückgenommen, und statt dessen tau­
chen dann längst überwunden geglaubte Relikte des a lten Codex auf. 
Obwohl das kirchliche Gesetzbuch die Entscheidungsfreiheit und Eigenverantwortlich­
keit des einzelnen Christen respektiert und schützt, 104 ist es nicht gelungen, den Begriff 
von der geist lichen Freiheit a ls Gegenbegriff zur „potestas sacra" in den Codex aufzuneh­
men 105 und z.B. auf die Verpfl ichtung des G läubigen zum Dispenseinholen für eine Be­
freiung von der Sonntagspflicht aus gerechtem Grund zu verzichten (vgl. c. 1245 CIC/ 
1983).106 

Es wäre auch zu überlegen gewesen, ob die spirituelle und ekklesiale Notwendigkeit zur 
jährlichen Kommunion 107 und Beichte108 nicht sinnvollerweise a ls Empfehlung anstatt 

98 Bischof /. Stimpflesieht bei den fre imaurerischen Vereinigungen den Tatbestand der Machenschaften ge­
gen die Kirche vorliegen. Wenn ein Ka tholik einer solchen Vereinigung beitritt, sind seiner Meinung nach 
diecc. 1364 und1374 CIC/1983anzuwenden (/. Stimpfle, Freimaurerei und katholische Kirche. Nach Ver­
öffentlichung des neuen Kirchenrechts: !KZ Communio 13119841166-174, 173). 

99 Erklärung der Deutschen Bischofskonferenz vom 12. 5.1980zur Frage der Mitgliedschaft von Katholiken 
in der Freimaurerei: AfkKR 149 (1980) 164-174. 

100 R. Sebatt, Der Kirchenbann gegen die Freimaurerei ist aufgehoben: StdZ 201 (1983) 411-421, 416. 
101 Erklärung der Glaubenskongregation zur Freimaurerei vom 26.11.1983: Osservatore Romano (dt. Aus­

gabe vom 2.12.1983), 3. 
102 Ebd. - Die Feststellung, daß ein Katholik, der einer Freimaurerloge angehört, sich im Stand der schweren 

Sünde befindet, ist moraltheologisch nicht ganz unproblematisch. Zu den Bedingungen für eine schwere 
Sünde s. /. Mausbach/ G. Ermecke, Katholische Moraltheologie 1, Münster 19548

, 339-343. 
103 Freimaurerschelte: HerKorr 38 (1984) 4f, 4. 
10• H. Müller, Theologisch-kanonische Grundlagen der Grundrechte der Christen, a.a.O. 100; ders., Geist 

und Gesetz, a .a.O. 8; ders., Ein neues Gesetzbuch für die Kirche, a.a.O. 357. 
105 H. Schmitz, Der Codex luris Canonici von 1983: HdbKathKR, 33-57, 47. Zum Begriff von der geistli­

chen Freiheits. W. Aymans, Kirchliche Grundrechte und Menschenrechte: AfkKR 149 (1980) 389-409, 
403-406; ders., .Munus· und .Sacra potestas·: Akten des IV. Internationalen Kongresses für Kirchen­
recht, a.a.O. 185-202, 196-199. 

106 H. Müller, Das Sonntagsgebot - Anachronismus oder heilsamer Appell?: ThPQ 122 (1974) 150-163, 
162; ders., Freiheit in der kirchlichen Rechtsordnung?, a.a.O. 470, Anm. 106. 

107 Vgl. CC. 897f CIC/1983. 
108 Vgl. c. 959 CIC/ 1983. 

39 



als Mußvorschrift ohne Rechtswirkungen (cc. 920 1/ 089 hätte dUSBESPI’O-
chen werden können.
Zusammentassend äßt sich/ dalß das ernste Anliegen VO Papst aul VI mıiıt
nıger gesetzlichen Reglementierungen für das religiöse Leben auszukommen un dem
verantwortungsbewulßten Handeln des einzelnen Gläubigen 1M kirchlichen (Gesetz-
buch mehr aum geben, mıiıt dem geltenden Codex luris Canonici noch nicht voll CI -
Fullt ist An die welıtere Rechtsentwicklung 1n der Kirche wird die Forderung bestehen
bleiben, durchscheinen lassen, daß WIr nicht einem kleinen Buchhalter, sondern e1-
ne unendlich intelligenten un großzügigen Gott dienen“ 199

109 Örsy, In der Spannung zwischen (Gesetz Uun! Leben Urientierung 4'/ (1983) 158 —161, 161

Der aktuelle Zeitschriften-Tip:

„Kunst un Kirche“ eft 4/1984

Thema: Junge Kunst ın Österreich
[Dieses Heftt bietet eıinen In dieser Form ohl einmaligen Überblick über die Junge
(jeneration Öösterreichischer Maler Bekannte Kunstexperten stellen In illustrierten
Kurzmonographien tolgende Junge Künstler, VO denen einı1ge bereits internationales
Ansehen haben VO  —

Aus dem Inhalt:
(ünter Kombold: Junge Kunst In Österreich, Gottfried Mairwöger, Walter Navratil,
(Gerwald KRockenschaub, Hubert cheibl Wieland Schmied: Kunst In Österreich
nach 1945 Friedhelm Mennekes: Gespräch mıE Arnulf Kainer Wiltfried Skreiner:
Die Öösterreichische Malerei In den achtziger Jahren brwin Bohatsch ose Kern, Alois
osbacher Fin Brieft VO  ; (Jtto Breicha Frohlocken, andere trohlocken? DPeter
Baum: Siegfried Anzinger, Franz Blaas Birgit Jürgenssen Wolftgang Drechsler Her-
bert Brandl, (junter Damisch, (Jtto /Zitko Robert Fleck Brigitte Kowanz und Franz
raf Dieter Konte Thomas Stimm, Hubert Schmalix, urı Werkner

DPreis des Hefttes: ö5 905 — (DM 13,50 DPreis ür eın Jahresabonnement: ö65 350 —
(D  Z 49,50

Zu beziehen über den Buchhandel oder direkt beim Verlag:
Landesverlag Ges.m.b.H.. Landstraße 41 A-4 Linz

40

als M ußvorschrift ohne Rechtswirkungen (cc. 920 § 1; 989 CIC/1983) hätte ausgespro­
chen werden können. 
Zusammenfassend läßt sich sagen, daß das ernste Anliegen von Papst Paul VI., mit we­
niger gesetzlichen Reglementierungen für das religiöse Leben auszukommen und dem 
verantwortungsbewußten Handeln des einzelnen Gläubigen im kirchlichen Gesetz­
buch mehr Raum zu geben, mit dem geltenden Codex Iuris Canonici noch nicht voll er­
füllt ist. An die weitere Rechtsentwicklung in der Kirche wird die Forderung bestehen 
bleiben, durchscheinen zu lassen, ,,daß wir nicht einem kleinen Buchhalter, sondern ei­
nem unendlich intelligenten und großzügigen Gott dienen". 109 

10
• L. Örsy, In der Spannung zwischen Gesetz und Leben: Orientierung 47 (1983) 158-161, 161. 

Der aktuelle Zeitschriften-Tip: 

„Kunst und Kirche", Heft 4/1984 

Thema: Junge Kunst in Ö sterreich 

Dieses Heft bietet einen in dieser Form wohl einma ligen Überblick über die junge 
Generation österreichischer Maler. Bekannte Kunstexperten stellen in illustrierten 
Kurzmonographien folgende junge Künstler, von denen einige bereits internationales 
Ansehen errungen haben, vor. 

Aus dem Inha lt: 

Günter Rombold: Junge Kunst in Österreich, Gottfried Mairwöger, Walter Navratil, 
Gerwald Rockenschaub, Hubert Scheib! / Wieland Schmied: Kunst in Österreich 
nach 1945 / Friedhelm Mennekes: Gespräch mit Arnulf Rainer / Wilfried Skreiner: 
Die österreichische Malerei in den achtziger Jahren, Erwin Bohatsch, Josef Kern, Alois 
Mosbacher / Ein Brief von O tto Breicha: Frohlocken, wo andere frohlocken? / Peter 
Baum: Siegfried Anzinger, Franz Blaas, Birgit Jürgenssen / Wolfgang Drechsler: Her­
bert Brand!, Gunter Damisch, Otto Zitko / Robert Fleck: Brigitte Kowanz und Franz 
Graf / Dieter Ronte: T homas Stimm, Hubert Schmalix, Turi Werkner. · 

Preis des Heftes: öS 95,- (DM 13,50), Preis für ein Jahresabonnement: öS 350,­
(DM 49,50). 

Zu beziehen über den Buchhandel oder direkt beim Verlag: 
OÖ. Landesverlag Ges.m.b.H., Landstraße 41, A-4020 Linz. 

40 


